
        
            
                
            
        

    
1 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 1 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 1 

Xin chào các vị đồng tu, xin chào mọi người! 

Gần đây, có một số đồng tu yêu cầu tôi giảng lại Thái Thượng Cảm Ứng Thiên lần nữa và mong 

muốn đưa đến đài truyền hình phát sóng. Đây là một việc tốt, thế nhưng thời gian giảng lại cũng 

tương đối dài. Chúng ta ở đây đã khai giảng đồng thời kinh Hoa Nghiêm, kinh Vô Lượng Thọ và 

kinh Địa Tạng. Ba bộ kinh này đã là nhiều rồi, nay lại thêm một loại nữa, tôi cảm giác phân 

lượng quá nặng, cho nên nghĩ tới nghĩ lui, tôi tranh thủ thời gian nửa giờ vào buổi sáng sớm, 

chúng ta dự định từ hai đến ba tháng sẽ giảng viên mãn giáo trình này. 

Giáo trình này thực tế mà nói là rất trọng yếu. Cuối đời Thanh, đầu đời Minh, Ấn Quang đại sư 

đặc biệt đề xướng pháp môn này. Cuối đời nhà Thanh, Ấn Quang đại sư đang ở núi Phổ Đà, lúc 

đó tri huyện Định Hải (trào nhà Thanh gọi là tri huyện) lên núi lễ thỉnh Ấn Quang đại sư đến 

huyện Định Hải giảng kinh hoằng pháp. Đại sư là người Sơn Tây, khẩu âm địa phương rất nặng 

nên có trở ngại về mặt ngôn ngữ, Ngài liền phái một vị pháp sư khác đến huyện Định Hải để 

giảng kinh. Pháp sư giảng kinh gì vậy? Dường như là giảng “Văn Xương Đế Quân Âm Trắc 

Văn”. Ở trên Văn Hiến, chúng ta xem được những tư liệu này thì rất kinh ngạc. Trưởng quan địa 

phương thỉnh pháp sư giảng kinh, nhưng pháp sư không giảng Phật kinh mà giảng kinh điển của 

Đạo giáo. Ngài một đời cực lực đề xướng những loại thư tịch như Liễu Phàm Tứ Huấn, Cảm 

Ứng Thiên, cho nên người đời sau phê bình đối với Ấn Tổ rất nhiều. Đây đều là tri kiến của 

phàm phu. 

Trong Phật pháp, tôi nghĩ rất nhiều vị đồng tu đều biết được có câu nói như thế này:  “Viên nhân 

 thuyết pháp, vô pháp bất viên” , và có lẽ cũng có người đã nghe qua một câu nói khác:  “Pháp 

 nào không phải là Phật pháp?” . Chúng ta thử nghĩ, hai câu nói này là ý gì? Thực tế cái gọi là 

thế pháp cùng Phật pháp, từ chỗ nào mà phân biệt vậy? Từ ở nơi tâm của bạn mà phân biệt. Ở 

nơi pháp, không có cái gì là thế gian pháp và xuất thế gian pháp, không có phân ra. Nếu như tâm 

của bạn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thì đó gọi là thế gian pháp, cho dù bạn học Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh thì đó cũng là thế gian pháp. Tại sao vậy? Vì không ra 

khỏi tam giới. Nếu như rời khỏi phân biệt chấp trước thì hết thảy tất cả pháp đều có thể liễu sanh 

tử, xuất tam giới. Cho nên, pháp nào mà không phải là Phật pháp? Chúng ta cần phải hiểu rõ đạo 

lý này. 

Hôm qua, chúng tôi đi thăm viếng Thiên Chúa giáo, có một vị tiên sinh hỏi tôi một vấn 

đề:  “Trong Thiên Chúa giáo gọi là linh hồn, nếu so cùng pháp tánh mà Phật giáo nói thì sự khác 

 biệt ở chỗ nào?”.  Tôi nói với ông ấy một cách đơn giản là  có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

 gọi linh hồn; không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước gọi là pháp tánh. Ông ấy liền hiểu 

được, có thể thể hội được. Có phải đó là một sự việc hay không? Chỉ là một. Một cái có phân 

biệt chấp trước, còn cái kia là rời khỏi phân biệt chấp trước. Có phân biệt chấp trước thì pháp 

pháp đều có chướng ngại, rời phân biệt chấp trước thì vạn pháp viên dung. Cho nên chúng ta 

phải biết, hư không pháp giới tất cả chúng sanh là một pháp tánh, kinh Hoa Nghiêm nói là một 

pháp thân,  “mười phương ba đời chư Phật cùng đồng một pháp thân” . Câu nói này các vị nghe 

cũng đã thuộc lòng. Đã cùng đồng một pháp thân, bạn thử nghĩ xem, pháp nào không phải là 



2 



Phật pháp? Cảm Ứng Thiên làm sao có thể là ngoại lệ? Cũng là phật pháp, huống hồ là Cảm Ứng 

Thiên và Âm Trắc Văn, từ đầu đến cuối, mỗi câu mỗi chữ đều là phát triển của ngũ giới, thập 

thiện. 

Ngũ giới, thập thiện trong nhà Phật là pháp căn bản. Rời khỏi ngũ giới, thập thiện thì người này 

đang hành tà đạo. Không luận bạn tu học pháp môn nào, không luận là sơ học, A La Hán hay là 

đẳng giác Bồ Tát, nếu như bạn rời khỏi ngũ giới, thập thiện thì bạn đang hành tà đạo, vậy thì làm 

gì gọi là Phật pháp? Ngũ giới, thập thiện muốn giảng được viên mãn, giảng được thực tế thì Cảm 

Ứng Thiên cùng Âm Trắc Văn là giáo trình tốt, nhất là ở giai đoạn hiện tại này của chúng ta. Ấn 

Quang đại sư nói rất rõ ràng, thế gian này có động loạn, có tai nạn, nếu muốn cứu vãn tai nạn này 

chỉ có một phương pháp là hoán tỉnh tất cả chúng sanh chân thật giác ngộ, đoạn ác, tu thiện, cho 

dù tai nạn này không thể hoàn toàn hóa giải nhưng cũng làm cho tai nạn giảm nhẹ, thời gian của 

tai nạn được rút ngắn. Việc này chúng ta khẳng định có thể làm được. 

Các vị đồng tu ở Đài Loan đến hỏi tôi, ở ngay trong đại kiếp nạn, Đài Loan có thể tránh được 

không? Tôi khẳng định là được. Người Đài Loan tạo tội nghiệp rất nặng, thế nhưng bạn nghĩ 

xem, họ bắt đầu tạo tội nghiệp từ lúc nào? Chẳng qua là hai mươi năm gần đây. Chúng ta nhớ lại 

hai mươi năm trước, người Đài Loan rất quy củ, rất giữ gìn phép tắc. Nếu nói đến ba mươi năm 

trước, phong khí của Đài Loan có thể nói là tốt nhất Đông Nam Á, nhân tâm thuần hậu hiền 

lương. Người Đài Loan tạo tội nghiệp là trong vòng hai mươi năm gần đây, phong khí xã hội này 

hoàn toàn thay đổi. Cho dù có tạo tội nghiệp, nhưng người tạo tội nghiệp không nhiều lắm, thời 

gian cũng không xem là quá dài, huống hồ người Đài Loan niệm Phật rất nhiều, người thiện tâm 

cũng rất nhiều, cho nên dù có kiếp nạn cũng sẽ không lớn lắm. Người Nhật Bản tạo tội nghiệp rất 

nặng, có thể nói là vô cùng nặng. Ở ngay trong đại nạn, quả báo mà họ nhận lấy phải nặng hơn 

Đài Loan gấp mười lần. Chúng ta từ trong đạo lý Cảm Ứng này mà nói, trồng nhân thiện được 

quả thiện; tạo nhân ác nhất định được ác báo, đây là chân lý của Cảm Ứng. Cho nên, Ấn Tổ cực 

lực đề xướng ba quyển sách này, đây là trí huệ chân thật, cứu vãn kiếp nạn của thế giới. Đại sư 

Ngài cả đời cực lực đề xướng, người thật sự hiểu được lại không nhiều. Ấn Tổ vãng sanh rồi, 

người có thể kế tục Ngài phát dương quãng đại việc này càng ít. 

Năm 1977, lần đầu tiên tôi tiếp nhận lời mời của các đồng tu Hồng Kông, đến bên ấy giảng kinh 

Lăng Nghiêm. Lần đó thời gian tôi ở lại Hồng Kông tương đối dài, ở hết bốn tháng. Hai tháng 

đầu, tôi ở thư viện Trung Hoa Phật Giáo của Đàm Hư Pháp Sư, khu vực Cửu Long; hai tháng 

sau, ở đạo tràng của Thọ Dã lão Hòa Thượng, Quang Minh giảng đường của Lam Đường đạo. Ở 

thư viện, tôi thấy được những thư tịch của Ấn Quang Đại Sư do Hoằng Hóa Xã xuất bản, nơi đó 

họ thâu tập được rất nhiều. Tôi cùng Ấn Tổ có quan hệ rất mật thiết, chúng tôi có quan hệ sư 

thừa. Thầy tôi, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam là học sinh của Ấn Tổ. Do đó, tôi đối với giáo huấn của 

Ấn Tổ cũng như sách của Hoằng Hóa Xã xuất bản liền tự nhiên có cảm tình rất sâu sắc. Trong 

thư viện nhỏ này đã cất giữ sách của Hoằng Hóa Xã, tôi toàn bộ thảy đều xem qua nên phát hiện 

ba quyển sách  Cảm Ứng Thiên Hội Biên, An Sĩ Toàn Thư và Liễu Phàm Tứ Huấn được 

Hoằng Hoá Xã in rất nhiều, sách in rất tốt. Thư viện Trung Hoa Phật Giáo cất giữ số lượng sách 

này cũng không ít. Tôi liền lấy một phần, mỗi thứ lấy một quyển mang trở về Đài Loan. Tôi xem 

mặt sau tờ bản quyền của ba quyển sách này, mỗi bản số lượng in ít nhất là mười ngàn quyển, 

nhiều nhất là năm mươi ngàn quyển và đã in [tái bản] mấy mươi lần. Tôi thống kê khái quát, số 

lượng của ba quyển sách này vượt hơn ba triệu bản. Việc này khiến cho tôi vô cùng kinh ngạc. 

Hoằng Hóa Xã in các thư tịch khác, mỗi một bản chỉ có một ngàn bản, hai ngàn bản, vì sao ba 



3 



loại sách này in nhiều đến như vậy? Điều này dẫn khởi sự chú ý của tôi. Tôi bình tĩnh suy nghĩ tỉ 

mỉ, Ấn Tổ khổ tâm muốn cứu tai nạn này, cứu kiếp nạn này, ba loại sách này là rất tốt. 

Tại rất nhiều nhà sách, các vị đồng tu đều có thể xem thấy lời dự ngôn cổ lão của phương Tây. 

Có rất nhiều chủng loại, tôi đã xem qua mười mấy loại, đều nói năm 1999 là ngày tàn của thế 

giới. Đại kiếp nạn này có tính hủy diệt, hơn nữa thời gian kiếp nạn này rất dài, đại khái phải kéo 

dài hơn hai mươi năm. Hơn hai mươi năm này chính là bắt đầu từ năm 1990, đại khái phải đến 

năm hai ngàn mười mấy, tai nạn này mới xem là có thể qua được. Những sách này của phương 

Tây chỉ nói rõ có những tai nạn này là do chúng sanh tạo ác nghiệp, thượng đế tức giận nên trừng 

phạt thế nhân, muốn đem thế giới này sửa đổi lại từ đầu. Đây là một “Túc Mạn Luận”, còn xa 

mới bằng Liễu Phàm Tứ Huấn cùng Cảm Ứng Thiên, vì những thư tịch này có phương pháp cứu 

vãn, còn họ chỉ đề xuất kiếp nạn mà không có biện pháp cứu vãn. Trong dự ngôn phương Tây có 

một loại gọi là Thánh Kinh Mật Mã, cái này so với dự ngôn còn cao minh hơn. Bên trong kết 

luận cuối cùng nói là do lòng người, nếu như nhân tâm có thể hồi đầu, nhân tâm có thể hướng 

thiện, thì kiếp nạn này có thể hóa giải. Thế nhưng chỉ nói một câu chung chung như vậy, còn làm 

thế nào để hồi đầu, làm thế nào để đoạn ác tu thiện thì không nói rõ một cách cụ thể, vẫn còn 

kém xa ba loại sách này. Ba loại này, không luận là nói lý, không luận là nói về sự, đều nói được 

rất thấu đáo. 

Thực tế mà nói chúng ta giác ngộ quá chậm, cũng là vì chúng sanh thế giới này phước báo kém 

một chút. Vì sao nói chúng ta giác ngộ quá chậm vậy? Vì chúng ta không có đem mấy loại sách 

này phiên dịch sang chữ nước ngoài, để lưu thông trên toàn thế giới. Chúng ta không hiểu được 

tính trọng yếu này. Nếu ba loại sách này có thể dịch thành nhiều thứ tiếng với số lượng lớn, được 

lưu thông trên toàn thế giới thì sẽ có sự giúp đỡ rất lớn. Chúng ta không hiểu rõ, bây giờ biết 

được, chân thật đã không còn kịp nữa. Thế nhưng “mất bò mới lo làm chuồng”, chúng ta vẫn 

phải làm. Hy vọng mọi người phát tâm. Chúng tôi dẫn đầu để đi làm, tận khả năng đem nó dịch 

thành văn tự nước ngoài để có thể lưu thông đến toàn thế giới. Ai có duyên đọc được quyển sách 

này là người có phước. Hơn nữa, chúng ta có trách nhiệm, có sứ mạng khuyên bảo mọi người 

đọc tụng thọ trì, y giáo phụng hành, không những có thể chuyển biến nghiệp báo của chính họ 

mà còn có thể an định xã hội, giúp đỡ tất cả chúng sanh thế gian này tiêu tai giải nạn. 

Từ Hồng Kông trở về Đài Loan, tôi đề xướng quyển Cảm Ứng Thiên Hội Biên. Tôi in lần đầu 

tiên, đến nay tổng cộng đã in qua rất nhiều lần, đại khái số lượng cũng sắp gần một triệu bản. 

Năng lực của chúng ta rất có hạn, đã in Cảm Ứng Thiên hội biên, An Sĩ Toàn Thư và Liễu Phàm 

Tứ Huấn. Ở Đài Loan tôi đề xướng phiên dịch lưu thông, hơn nữa ba loại sách này cũng đều đã 

giảng qua mấy lần, bao nhiêu lần tôi không nhớ rõ. Lúc đó tôi giảng Cảm Ứng Thiên là dùng 

quyển này, cho nên bên trong sách có viết ghi chú, chỗ quan trọng đều đã đánh dấu. Mấy ngày 

trước, khi các vị đồng tu yêu cầu tôi giảng, tôi liền tìm cho ra quyển này. Tìm được thì ít tốn 

công, bởi vì khi giảng giải tôi không cần phải chuẩn bị nữa. Hy vọng các vị đồng tu nên xem 

trọng vấn đề này, chân chính đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện. Ấn Tổ dùng ba loại này để bù đắp 

giới hạnh thiếu sót của chúng ta. 

Pháp môn niệm Phật, Tổ sư đại đức thường dạy bảo chúng ta là trì giới niệm Phật. Niệm Phật mà 

không trì giới, không hành thiện thì không thể vãng sanh. Cổ nhân đã nói:  “Miệng niệm Di Đà 

 tâm tán loạn, đau mồm rát họng chỉ uổng công!” . Cho nên tối trọng yếu là giữ tâm thiện, nói 

lời thiện, làm việc thiện. Đây cũng là kết luận cuối cùng của Cảm Ứng Thiên. Giữ tâm thiện, lời 



4 



nói thiện, việc làm thiện, trong Cảm Ứng Thiên nói là bạn sẽ được thiện thần bảo hộ, trong Tịnh 

Độ nói là bạn niệm Phật mới được vãng sanh. Thế gian hiện nay tai nạn rất nhiều, nếu chúng ta 

gặp phải tai nạn thì không nên khiếp sợ. 

Ngày hôm qua, chúng tôi thăm viếng viện dưỡng lão. Chúng tôi nhìn thấy có hai mươi mấy vị, 

những người già này bị bệnh ung thư thời kỳ cuối. Tôi nói với các nữ tu ở đây, đối với những 

người già nầy cần phải cho họ hy vọng, không nên để họ bị tổn thương, nên lấy giáo dục tôn giáo 

để khai mở dẫn dắt họ. Con người không có “chết”, sanh tử là việc bình thường, là chúng ta 

chuyển đổi đến một hoàn cảnh khác. Khi quan niệm được chuyển đổi lại, thì họ đối với việc sanh 

tử liền sẽ xem nhẹ, tâm của họ sẽ được bình lặng. Đây là điểm chuyển ngoặc, chúng ta sẽ chuyển 

vào một hoàn cảnh tốt hơn, một đời sống tốt hơn. Cho nên, giáo dục tôn giáo rất là quan trọng. 

Họ chăm sóc nhi đồng, bạn xem những đứa trẻ khuyết tật này còn cá biệt dạy dỗ. Đối với người 

già cũng phải làm như vậy, làm sao có thể lơ là được? Người già cần phải khai thị một cách cá 

biệt, thường phải thăm hỏi an ủi họ, so với dạy bảo trẻ nhỏ trọng yếu như nhau. Những người già 

này cần phải có người thường xuyên nói chuyện với họ, đem đại đạo lý này nói cho họ nghe, 

giúp đỡ họ thoát khỏi thống khổ sanh tử. Nếu là người học Phật nhất định khuyên dạy họ cầu 

sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc. Thiên Chúa giáo, Ki Tô giáo, bạn cũng khuyên dạy họ, nhất 

định phải cầu sanh thiên đường. Thiên đạo so với nhân đạo thù thắng hơn nhiều. Đây là giáo dục. 

Không chỉ giúp đỡ những người già trên đời sống vật chất,mà trên đời sống tinh thần nhất định 

không thể khiếm khuyết. Mặt giải trí tiêu khiển cũng phải tăng cường. Ngày hôm qua, những vị 

nữ tu đó nói với tôi, có một số thanh niên đến đây ca hát, phục vụ biểu diễn cho các cụ xem 

nhưng người già không thích nghe. Tôi nói, đương nhiên là vậy, người già nghe loại âm nhạc bây 

giờ rất chán ghét, họ làm sao có thể nghe lọt vào tai được? Tôi nói, các vị cần phải hiểu được tâm 

tình của người già, các vị cần phải mở phát âm nhạc từ ba mươi năm trở về trước, họ liền sẽ 

thích nghe. Những bài ca cũ của bốn mươi năm trước, sau khi họ nghe rồi biết là lúc trẻ họ đã ca, 

trong lòng họ liền bị cảm động. Tôi nói rồi, họ mới nghĩ đến. Tôi nói, các vị cần phải tìm những 

thứ này, những biểu diễn ca vũ bây giờ người già không thích xem, phải cho họ xem kịch Triều 

Châu, kịch xưa. Khi các vị đem những thứ này đến thì họ liền hoan hỷ. Họ là người của thời đại 

nào, bạn phải dùng những thứ của thời đại đó thì họ liền thích ứng. Đây là việc mà chúng ta đều 

phải nghĩ đến. Cần phải thường nói chuyện với người già, để biết họ thích gì, họ hy vọng thứ gì 

thì chúng ta chuẩn bị giúp họ. Đây mới thật sự là chăm sóc người già, để người già được vui 

lòng, để người già sống được rất tự tại, như vậy các vị mới tận hết được trách nhiệm. 

Tối hôm qua, tôi đã nói những sự việc này với Lý Mộc Nguyên cư sĩ. Lý cư sĩ nói, chúng ta sẽ 

tận lực đi tìm những bài ca cũ, tìm những hý kịch. Chúng ta tìm những băng ghi âm này được rồi 

liền tặng ngay cho họ. Trong số họ, người Trung Quốc rất nhiều. Cách làm này có thể nói đều là 

thực hiện việc đoạn ác, tu thiện. 

Quyển sách nhỏ Thái Thượng Cảm Ứng Thiên này rất tốt. Vừa rồi tôi đã xem qua, họ chỉ in có 

một ngàn quyển, rất ít. Quyển này đọc tụng rất tốt, mang theo thuận tiện, chúng ta nên thường 

xuyên đọc. Phía sau còn có “Văn Xương Đế Quân Âm Trắc Văn”, hai thứ này đều ở bên trong, 

cuốn này rất lý tưởng. Vậy trong hai, ba tháng này, chúng ta dùng nửa giờ của buổi cơm sáng, 

cùng mọi người nghiên cứu quyển sách nhỏ này. 


********** 

 

5 



Các vị đồng tu! Hôm nay, chúng ta bắt đầu cùng nhau học tập Thái Thượng Cảm Ứng Thiên. 

Thiên văn chương này cũng không dài lắm, chỉ có hơn một ngàn ba trăm chữ. Đề bài gọi là Thái 

Thượng Cảm Ứng Thiên. 

“Thái Thượng”, hai chữ này là tôn xưng, hàm ý rất sâu. Phật Bồ Tát vì chúng ta giảng kinh nói 

pháp hoàn toàn là lưu xuất từ tự tánh, cho nên không phải một người nào đó nói. Nếu như chúng 

ta cho rằng Phật kinh là Thích Ca Mâu Ni Phật nói thì sai rồi! Trong rất nhiều kinh luận chúng ta 

xem thấy, Phật tự mình nói là Ngài cả đời chưa từng nói kinh, Ngài cả đời chưa từng nói qua một 

chữ. Lời nói này là lời thật, không phải khiêm tốn, cũng không phải tùy tiện nói. Phàm phu chấp 

trước có ta, cho nên khi nói pháp thì nói: “Ta nói” hoặc “Ông nói”. Chư Phật Bồ Tát là vô ngã, 

trong kinh Kim Cang nói rất rõ ràng, không những là vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng 

sanh tướng, vô thọ giả tướng, mà ngay đến ý niệm cũng không có, gọi là vô ngã kiến, vô nhân 

kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến. Kiến là kiến giải, không những không chấp trước ý 

niệm, mà ngay cả ý niệm cũng không có. Ngài từ nơi nào nói vậy? Là lưu xuất từ chân tánh. 

Chân tánh không phải là chân tánh của người khác, mà là chân tánh của chính chúng ta, đạo lý 

này chúng ta nhất định phải hiểu. Lưu xuất của tự tánh, đây là chân thật, còn nếu như từ tâm ý 

thức (ý thức là của cá nhân) thì lời nói này không thể tin cậy. Thánh nhân xuất thế gian, trong 

Phật pháp thường nói:  “Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật” . Thế gian cũng có thánh 

nhân, những người này có kiến tánh hay không, có thành Phật hay không? Phật có phương tiện 

ngữ nói, thánh nhân thế gian chưa thể kiến tánh. Đây là lời nói phương tiện, nói lời chân thật. 

Trong Đại Thừa kinh luận nói được rất nhiều, chư Phật Như Lai ứng hóa ở thế gian là tùy loại 

hóa thân, tùy cơ nói pháp. Làm thế nào biết họ không phải là chư Phật Như Lai hóa thân thị 

hiện? Lúc trước có người nói Khổng Tử là Đồng Nho Bồ Tát. Có người đến hỏi tôi, họ nói lời 

nói này có đáng tin hay không? Chúng ta y theo lệ quen trả lời của tổ sư, không thể giới hạn có 

hay không, bởi vì bạn nói ông ấy là Bồ Tát nhưng tìm không có chứng cứ thì chúng ta không thể 

tùy tiện nói. Nếu bạn nói ông ấy không phải là Bồ Tát, từ trên nguyên lý mà nói, Bồ Tát ứng hóa 

ở thế gian cũng có khả năng mà. Nếu như thật sự khế nhập cảnh giới thì tất cả chúng sanh, người 

nào không phải là Bồ Tát, người nào không phải là Như Lai? Đề tựa này cũng là như vậy, bổn 

văn cũng là như vậy, vừa mở đầu thì đề lên hai chữ “Thái Thượng”. Các vị đồng tu học Phật 

chúng ta phải nên hiểu rõ, đề lên hai chữ này là lưu lộ của tự tánh, tánh đức, là chí cao vô 

thượng. Nói cách khác, chúng ta có thể lý giải, có thể phụng hành chính là thuận theo tánh đức. 

Thuận theo tánh đức chính là chân thiện, trái với tánh đức gọi là ác. Đây là tiêu chuẩn tối cao của 

thiện và ác, là tiêu chuẩn tuyệt đối của thiện và ác. Hai chữ này đề lên ở đây để chúng ta phải 

cảnh giác, không thể lơ là, dụng ý là ở chỗ này. 

Kế tiếp là “Cảm” và “Ứng”. “Cảm”, người xưa có một thí dụ giống như trồng trọt, “Ứng” là khai 

hoa kết quả. Dùng hai chữ này làm tên gọi cho một tác phẩm văn chương, chính là nói có cảm 

tất nhiên có ứng. Đây là đạo lý gì? Cảm ứng đều là y theo tự tánh mà sanh khởi. Tự tánh biến 

tất cả mọi nơi, biến tất cả thời, ngày nay chúng ta nói thời gian và không gian. Trong tự tánh 

không có phân ra, thời gian và không gian là một mảng, cho nên có cảm tất có ứng. Trên thân thể 

chúng ta, chúng ta nói là  “nhổ một sợi tóc, làm động toàn thân” . Một sợi tóc bé nhỏ không đáng 

kể, nếu như chúng ta kéo thẳng nó thì toàn thân liền cảm thấy khó chịu. Bạn động đến một sợi 

tóc, đây là cảm; toàn thân khó chịu, đó là ứng. Do đây có thể biết, khởi tâm động niệm, lời nói, 

hành động của chúng ta không nên cho rằng đây là chuyện nhỏ, không hề gì. Một ý niệm nhỏ 

nhất đều có thể chấn động hư không pháp giới, nhưng chúng ta không biết, không nhận ra. Giống 

như một sợi lông tơ trên thân chúng ta vậy, chúng ta nhổ một sợi lông tơ thì toàn thân đều có thể 



6 



cảm nhận được. Cái này mọi người đều biết, đây là một thân thể chúng ta. Thế nhưng bạn không 

thể liễu giải được hư không pháp giới, tất cả chúng sanh là pháp thân thanh tịnh của chính mình, 

đều là một thể. Chính bởi vì nó là một thể, cho nên cảm ứng là bất khả tư nghì. Có cảm ắt có 

ứng, tùy cảm tùy ứng. Cảm ứng cũng có thể nói là quan hệ của nhân quả. Chúng sanh có cảm là 

nhân; chư Phật, Bồ Tát, Long Thiên, Quỷ Thần liền có ứng là quả. Hiểu rõ đạo lý, hiểu rõ chân 

tướng sự thật này, bạn mới hiểu được lời cổ đức đã nói:  “Trồng dưa được dưa, trồng đậu được 

 đậu”.  Thí dụ này ý nghĩa rất sâu, nói với chúng ta rằng,  “trồng nhân thiện nhất định được quả 

 thiện, trồng nhân ác nhất định không thể tránh khỏi ác báo”.  Tất cả chúng sanh từ vô thỉ kiếp 

đến nay đã tạo tác nhân thiện ít, nhân ác nhiều. Ngay một đời này, nếu chúng ta lặng lẽ tư duy, tỉ 

mỉ mà quán sát thì thấy ở chung quanh chúng ta ác duyên nhiều, thiện duyên ít. Thiện duyên thì 

xúc tiến đạo nghiệp, xúc tiến hạnh thiện của chúng ta, còn ác duyên làm tăng trưởng ác niệm, 

tăng trưởng ác hạnh của chúng ta. Tương lai có quả báo thế nào thì tự mình chẳng phải rất rõ 

ràng, rất minh bạch hay sao? Đây đều là đạo lý của cảm ứng. Cổ nhân thường nói:  “Lưới trời 

 lồng lộng, một mảy trần cũng không lọt”.  Hai câu nói này cũng là đạo lý của cảm ứng. Đây là 

chân lý, là chân tướng sự thật. 

Tổng cương lĩnh của tác phẩm này chính là bốn câu phía trước: 

Họa phước vô môn,  

Duy nhân tự chiêu;  

Thiện ác chi báo,  

Như ảnh tùy hình.  

Những văn tự phía sau đều là phát triển bốn câu này, nói rõ tỉ mỉ của bốn câu này mà thôi. 

Chúng ta học tập phải nắm được cương lĩnh của bốn câu này. Khởi tâm động niệm, lời nói tạo 

tác có tương ưng cùng với tánh đức hay không? Nếu tương ưng với tánh đức thì chúng ta có thể 

nghĩ như vậy, có thể làm như vậy; còn nếu trái với tánh đức, chúng ta phải biết không thể nghĩ 

như vậy, không thể nói như vậy, cũng không thể làm như vậy. 

 Phật ở trong tất cả kinh luận dạy bảo chúng ta, đặc biệt là chúng sanh thời mạt pháp, nếu 

 muốn đạo nghiệp thành tựu, điều kiện thứ nhất là thân cận bạn hữu, điều này xếp ở hàng thứ 

 nhất.  Trong kinh Tiểu Thừa cũng không ngoại lệ. Trước đây chúng ta đã đọc qua A Nan Vấn 

Phật Sự Kiết Hung, câu đầu tiên trên kinh này là Phật dạy bảo chúng ta phải  “thân cận minh 

 sư” . Thân cận minh sư chính là thân cận thiện hữu, thiện tri thức mà trên Đại Thừa kinh đã nói. 

Kinh Địa Tạng nói, phàm phu trong lục đạo tánh thức bất định, cũng giống như trong ngạn ngữ 

thường nói “gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”. Câu này ý nói, chúng ta nhất định bị ảnh hưởng 

của hoàn cảnh, bị ảnh hưởng bởi thế giới bên ngoài. Chúng ta làm không được “cảnh tùy tâm 

chuyển”. Thực tế mà nói, chúng ta là “tâm tùy cảnh chuyển”. Vì vậy, hoàn cảnh đối với chúng ta 

rất quan trọng. 

Từ xưa đến nay, các tổ sư đại đức, những người chân chính có tu hành, có công phu của định 

huệ, họ có thể chuyển cảnh giới, họ không bị cảnh giới chuyển. Thế nhưng họ dạy học sinh, dạy 

đồ đệ vẫn cứ phải lựa chọn hoàn cảnh. Tại sao vậy? Vì những người này là phàm phu, không thể 



7 



chuyển được cảnh, nhất định sẽ bị ngoại cảnh ảnh hưởng, cho nên không thể không chọn lựa 

hoàn cảnh. Trong hoàn cảnh tu học, thiện hữu là điều kiện thứ nhất. Bạn có thể thường xuyên 

thân cận thiện tri thức, thân cận lão sư tốt, thân cận đồng tham đạo hữu tốt, điều này nhất định có 

sự giúp đỡ cho đạo nghiệp của bạn. 

Trong Cao Tăng Truyện hoặc trong Cư Sĩ Truyện chúng ta thấy được, từ xưa đến nay, những vị 

đại đức thân cận thiện hữu mười mấy năm, hai hay ba mươi năm, có khi cả đời đều không rời 

khỏi. Họ học xong rồi thì có thể rời khỏi lão sư, nhưng vì sao họ vẫn không chịu rời khỏi? Đó là 

làm tấm gương tốt cho đời sau, hầu bên cạnh lão sư làm trợ giáo cho lão sư, tiếp dẫn các bạn 

đồng học đến sau. Đến khi lão sư vãng sanh, viên tịch rồi, họ mới rời khỏi và đi giáo hóa một 

phương. Chúng ta xem, từ xưa đến nay, Tổ Sư đại đức, người làm cách này rất nhiều, cũng là 

chân thật thực hiện lời dạy bảo của Thế Tôn, trừ khi là duyên không đủ, vậy thì không phải bàn. 

Thế nhưng cũng cần phải tự mình đạo nghiệp thật sự có thành tựu thì mới có thể rời khỏi. Như 

thế nào gọi là thành tựu? Trong Phật pháp có một tiêu chuẩn, từ giải môn trí huệ mà nói, bạn có 

thể phân biệt chân-vọng, tà-chánh, thị-phi, thiện-ác, lợi-hại, xác thực có năng lực nhận biết. Điều 

kiện thứ hai, bạn có định công, không bị quấy nhiễu của ngoại cảnh, cũng chính là nói không thể 

bị dụ hoặc bởi ngoại cảnh, “ngoài không dính tướng, trong không động tâm”. Đầy đủ hai điều 

kiện này thì mới có thể rời khỏi lão sư; không đầy đủ hai điều kiện này, rời khỏi lão sư thì rất 

nguy hiểm, bởi vì bên trong bạn có phiền não, bên ngoài có dụ hoặc, bạn chống không lại dụ 

hoặc, bạn liền sẽ đọa lạc. Thế nhưng ngày nay sư đạo đã không còn nữa, chúng ta muốn thân cận 

thiện tri thức, nhưng thế gian này không còn thiện tri thức thì làm thế nào đây? Nếu như có thể 

tìm được mấy người đạo hữu chí đồng đạo hợp, mọi người có thể cùng nhau học tập, khích lệ lẫn 

nhau, lấy đại đức xưa làm thiện tri thức. Tôi giới thiệu cho các vị, lấy A Di Đà Phật làm thiện tri 

thức. A Di Đà Phật ở đâu vậy? Trong kinh Vô Lượng Thọ, trong Tịnh Độ Ngũ Kinh. Mỗi ngày 

đọc tụng, giảng giải, mỗi ngày cùng nhau học tập, như vậy chúng ta không rời khỏi thiện tri thức. 

Tôi ở nơi đây dùng internet kết duyên với các vị đồng tu, đối với mọi người cũng có được một 

chút chỗ tốt. Cự ly chúng ta tuy là xa, lợi dụng phương pháp khoa học bây giờ làm cho gần lại, 

chúng ta có thể mỗi ngày cùng nhau học tập. 

Bốn câu nói mở đầu này phải thường thường ghi nhớ trong lòng để đề cao cảnh giác. Mỗi người 

có báo ứng của mỗi người, gia đình có báo ứng của gia đình, xã hội quốc gia cho đến thế giới 

đều trốn không khỏi định luật này. Ngày nay xã hội động loạn, thế giới bất an, chúng ta biết là do 

cộng nghiệp chiêu cảm. Nếu như có thể hóa giải kiếp nạn này, chỉ cần mọi người giác ngộ, hiểu 

rõ những chân tướng sự lý này thì kiên quyết có thể thay đổi được. Đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, 

buông bỏ tự tư tự lợi của chính mình, tất cả đều vì xã hội vì chúng sanh, kiếp nạn này liền có thể 

hóa giải. Thiên tai nhân họa đều là do ác nghiệp chiêu cảm mà ra. Rời khỏi ác nghiệp, không 

những tai nạn do con người làm ra không còn nữa, mà tai hại của thiên nhiên cũng không còn. Vì 

sao nói tai hại thiên nhiên không còn? Vì trên kinh Đại Thừa thường nói là  “cảnh tùy tâm 

 chuyển” . Chỉ có sâu sắc thấu đáo đạo lý này thì họ mới chịu tin tưởng, họ mới chịu làm. 

Bài văn này đoạn khúc, tầng thứ rất rõ ràng, cổ nhân phân thành mấy đoạn lớn. Chúng ta nhìn 

thấy “trực giải”. Trong “trực giải” phân làm mười đoạn. Chúng ta ở đây cùng nhau học tập, 

chúng ta cũng đem nó phân đoạn, giống như trong kinh điển phân khoa phán giáo. Tương lai khi 

chúng ta giảng đến chỗ nào, tôi đem đoạn khác nói với các vị rõ ràng, dặn dò minh bạch, để các 

vị biết rõ đoạn này là nói sự việc gì. Bốn câu mở đầu là tổng cương lĩnh của toàn kinh, tổng 

cương lĩnh của toàn thiên văn chương. 



8 



Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên tập 01 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương, Phật tử Diệu Hiền 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 2 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 2 

Trong “Dịch Kinh” cổ xưa của Trung Quốc nói rõ: 

Tích thiện chi gia,  

Tất hữu dư khánh;  

Tích bất thiện chi gia,  

Tất hữu dư ương.  

“Tất” là tất định, là chữ rất khẳng định, cũng chính là nói nhân quả báo ứng là sự thật nhất định, 

người thế gian gọi là chân lý. Nếu một người có thể tu thiện tích đức thì con người này nhất định 

phát phước, phước báo tự nhiên sẽ hiện tiền. Nếu như một người tạo tác đều là bất thiện, thì cho 

dù gia đình họ, tổ tông cha mẹ của họ có phước báu, họ sanh vào nhà phú quý, nhưng nhất định 

họ sẽ thân bại danh liệt, nhà tan cửa nát. Những sự tích này trong lịch sử cổ đại ghi chép lại rất 

nhiều. Nếu chúng ta tỉ mỉ quan sát xã hội bây giờ, không luận ở trong nước, ngoài nước, bạn đều 

có thể nhìn thấy. Điều này chứng minh những lời cổ nhân đã nói là chuẩn xác. Đạo lý của cảm 

ứng chính là muốn chúng ta nhận thức nhân duyên quả báo, hiểu rõ nhân duyên quả báo, khẳng 

định sự thật của nhân duyên quả báo, làm thành tiêu chuẩn làm người ngay đời này của chúng ta. 

Khi đó khởi tâm động niệm, lời nói, tạo tác của chúng ta tự nhiên liền có thể thu lại, liền có thể 

ràng buộc, biết hướng đến cái tốt, tránh cái xấu; biết được đoạn ác tu thiện. Đây gọi là giáo dục, 

là giáo hóa của thánh hiền nhân. 



9 



Xã hội đời nay có giáo dục hay không? Có thể nói là không. Quốc gia làm nhiều trường học đến 

như vậy, rốt cuộc là vì cái gì? Tôi nhớ lại lúc mới xuất gia, khi đang quét rác ngoài cửa chùa 

Lâm Tế ở Viên Sơn (khu vườn ngoài cửa rất lớn, có rất nhiều cây, mỗi ngày phải đi quét lá cây 

rụng), tôi gặp mấy người học sinh đi từ con đường đó lên Viên Sơn chơi, cử chỉ hành vi của họ 

không giống người có học. Sau khi xem thấy, tôi rất cảm thán, nên nói với một vị cùng quét với 

tôi (chúng tôi, mấy sư huynh đệ nói chuyện với nhau):  “Đáng tiếc, những người này chưa nhận 

 qua sự giáo dục”.  Vậy mà người kia nghe được (họ có ba người cùng đi), họ liền quay đầu lại 

hỏi tôi:  “Ông nói chúng tôi chưa nhận qua giáo dục có phải không?”.  Tôi nói:  “Đúng vậy, 

 không sai! Không giống như người nhận qua giáo dục” . Họ nói:  “Chúng tôi là học sinh năm thứ 

 tư của đại học pháp học viện Đài Loan, ông làm sao có thể nói chúng tôi chưa nhận qua giáo 

 dục?” . Họ lý luận với tôi như vậy. Tôi nói:  “Tốt lắm! Các vị nói, các vị đã nhận qua sự giáo 

 dục, tôi hỏi các vị, chữ “Giáo” giảng giải như thế nào, chữ “Dục” giảng như thế nào và “Giáo 

 dục” giảng giải như thế nào? Hãy giảng cho tôi nghe”.  Họ không thể nói ra được, thế là uy 

phong đó của họ liền hạ thấp xuống. Học sinh của bốn mươi năm trước so với học sinh bây giờ 

không giống nhau, uy phong của họ liền xuống thấp, họ hỏi ngược lại tôi, thỉnh giáo với tôi. Tôi 

liền nói với họ:  “Giáo dục là đạo lý dạy bạn làm người, các vị đã học qua chưa? Giáo dục cổ 

 xưa của Trung Quốc, từ Hạ, Thương, Châu ba đời, mãi đến năm cuối đời nhà Thanh, tông chỉ 

 đều không có thay đổi. Trong giáo dục có ba mục đích: 

 - Thứ nhất là dạy bạn quan hệ giữa người và người. Hiếu thuận phụ mẫu, tôn kính sư trưởng, 

 thương yêu anh em, thân ái bạn bè, dạy bạn những thứ này.  

 - Thứ hai là dạy bạn hiểu rõ quan hệ giữa người và đại tự nhiên.  

 - Thứ ba là dạy bạn hiểu rõ quan hệ giữa con người và trời đất quỷ thần.  

 Các bạn đã học qua chưa? Các bạn chưa hề học qua. Đem áp dụng trong đời sống, giáo dục 

 tiểu học dạy bạn tưới nước, quét đất, ứng đối, các bạn đã học qua chưa? Vẫn chưa học qua. Tôi 

 xem kiểu dáng này của các bạn thì biết là các bạn chưa nhận qua giáo dục này”.  

Họ hỏi ngược lại tôi:  “Bây giờ chúng tôi đang học đại học, vậy được xem là cái gì?” . Tôi 

nói:  “Bạn hỏi được rất hay! Hiện giờ các bạn đang học là tri thức chuyên tập sở. Tôi gọi tên 

 này, các bạn cảm thấy có đạo lý hay không? Bảng hiệu của đại học đó phải nên lấy xuống. Cao 

 đẳng tri thức chuyên tập sở là danh xưng đúng với thực tế, nó không phải là giáo dục đại chúng 

 phổ biến”.  

Ngày nay mọi người đều đã đem giáo dục bỏ quên mất, cho nên xã hội động loạn, đời sống nhân 

dân khó khăn, không phải là không có nguyên nhân. Xã hội chỉ biết truyền thụ khoa học kỹ 

thuật, đem căn bản giáo dục bỏ mất. Ngài Thanh Liên đại sư ở trong luận quán Địa Tạng Bồ Tát 

Bổn Nguyện Kinh tiết lục ra ba mục tiêu giáo dục của nhà Phật. 

   Thứ nhất, dạy người đoạn ác tu thiện.  

   Thứ hai, dạy người chuyển mê thành ngộ.  

   Thứ ba, dạy người chuyển Phàm thành Thánh.  



10 



Lúc giảng kinh tôi cũng hay nhắc đến, dạy bạn chuyển ác làm thiện chính là giúp bạn nhất định 

không đọa ba đường ác đời này, đời sau bạn vẫn cứ có thể hưởng phước báo nhân thiên. Đây gọi 

là giáo dục. 

Thứ hai là chuyển mê thành ngộ. Đây là siêu việt sáu nẻo luân hồi, chứng Thanh Văn, Duyên 

Giác, Bồ Tát, Phật (pháp giới bốn Thánh trong mười pháp giới). Chuyển mê thành ngộ là đem 

cảnh giới đời sống của bạn không ngừng nâng cao hướng lên trên. Đây là giáo dục. 

Mục tiêu cuối cùng là chuyển phàm thành thánh. Đó là siêu việt mười pháp giới, minh tâm kiến 

tánh, kiến tánh thành Phật. Đây là giáo dục. 

Chúng ta nhìn lại xem, xã hội ngày nay dạy cái gì? Dạy bạn khoa học, dạy bạn những năng lực 

này. Sau khi bạn học xong những năng lực này thì tạo nghiệp. Mấy ngày trước có một vị đồng tu 

ở Âu châu đến nói với tôi, phần tử tinh anh nhân tài kiệt xuất của xã hội chính là những nhà khoa 

học. Những phần tử tinh anh kiệt xuất nhân tài này tạo bom nguyên tử, tạo vũ khí hạt nhân. Họ 

thông minh tuyệt đỉnh, tạo ra những thứ này tương lai giết người, một đầu đạn nguyên tử giết 

mấy mươi vạn người, mấy trăm vạn người, nó có thể giết chết nhiều người đến như vậy, quả báo 

nhất định là ở địa ngục. Kiệt xuất nhân tài này tương lai họ sẽ đi đến nơi nào vậy? Đến A Tỳ địa 

ngục, họ đi rất nhanh. Giáo dục Nho gia Trung Quốc, giáo dục nhà Phật tuyệt đối không dạy 

người làm những sự việc này. Bạn xem trong giới luật của kinh Phật, chế tạo những công cụ để 

giết hại chúng sanh đều là trọng tội sát sanh. Ngày xưa tạo ra những thứ công cụ gì? Đó là cung 

tên. Cung tên chỉ giết hại một súc sanh, tội lỗi này cũng đã cực trọng rồi. Phật ở trên kinh nói rất 

hay:  “Người chết làm dê, dê chết làm người” , oan oan tương báo không thể ngừng dứt. Bạn giết 

hại một súc sanh, nghiệp báo còn không thể tránh khỏi, nếu bạn giết hại nhiều người đến như 

vậy, làm sao tránh khỏi đọa địa ngục? Người thế gian thường nói “vĩnh kiếp không thể đầu thai”, 

lời nói này là thật, không phải giả. Tôi đã nói qua rất nhiều lần, vẫn phải nói rất nhiều lần nữa, tại 

sao vậy? Vì các bạn không ghi nhớ, không thể hội được cái ý này. 

Thế giới vốn dĩ chính là đa nguyên, nếu muốn đem nó biến thành nhất nguyên thì không thể 

được. Làm sao biết không thể được? Thân thể này của chúng ta là tiểu vũ trụ, hoàn cảnh bên 

ngoài là đại vũ trụ. Đại vũ trụ cùng tiểu vũ trụ hoàn toàn tương đồng. Đại vũ trụ phức tạp thế nào 

thì tiểu vũ trụ này của chúng ta cũng phức tạp thế đó. Nhà Phật nói y báo và chánh báo là tương 

đồng. Thân thể chúng ta chính là đa nguyên, con mắt không phải là lỗ tai, lỗ tai không phải lỗ 

mũi, lỗ mũi không phải cái lưỡi, đa nguyên đấy mà, bạn làm sao có thể thống nhất? Nếu nói thân 

thể này của tôi cái gì cũng không cần, chỉ cần con mắt, có được hay không? Không thể được! 

Vậy bạn mới hiểu được đa nguyên. Chẳng những đa nguyên, mà bạn còn cảm thấy mỗi cái đều 

đệ nhất. Mắt là đệ nhất, tai là đệ nhất, lưỡi cũng là đệ nhất, thảy đều là đệ nhất, không có đệ nhị. 

Có đệ nhị thì đánh nhau rồi, nên không có đệ nhị. Từ chỗ này bạn có thể thể hội được, trong vũ 

trụ vạn sự, vạn pháp mỗi mỗi đều đệ nhất, không có đệ nhị. Khi tiếp xúc với các tôn giáo khác, 

tôi cùng với các vị lãnh đạo những tôn giáo này thường nói đệ nhất, Ki Tô giáo của bạn đệ nhất, 

Hồi giáo cũng đệ nhất, vấn đề của mọi người liền được giải quyết. Kinh Phật của chúng ta đệ 

nhất, Thánh kinh của bạn cũng đệ nhất, kinh Cô Ran cũng đệ nhất, tất cả vấn đề đều hóa giải, 

mọi người liền có thể cùng hòa thuận với nhau. Tôi là thật, bạn là giả thì làm sao không đánh 

nhau? Đánh đến chết đi sống lại, tạo tác tội nghiệp cực trọng, dẫn đến oan oan tương báo. 



11 



Phật nói mê-ngộ, phàm-thánh chính ở một khoảng  mê và ngộ. Một niệm giác ngộ chính là Phật, 

là Bồ Tát, là Thánh nhân. Ngộ cái gì? Ngộ vạn pháp bình đẳng, mỗi cái đều đệ nhất. Các vị xem 

kinh Hoa Nghiêm, từ đầu đến cuối có đệ nhị hay không? Tìm không ra, mỗi mỗi đều đệ nhất. 

Trong kinh Lăng Nghiêm, các vị cũng đã đọc qua “Nhị Thập Ngũ Viên Thông Chương”, hai 

mươi lăm vị Bồ Tát này mỗi vị đều đệ nhất, không có nói vị nào là đệ nhị. Khi biết được mỗi 

pháp đều bình đẳng, mỗi cái đều đệ nhất, chúng ta mới có thể tôn trọng lẫn nhau, tâm tôn trọng 

người khác, tâm kính yêu người khác tự nhiên liền sanh ra. Đây mới có thể giải quyết vấn đề xã 

hội, có thể mang đến sự an định xã hội, thế giới hòa bình. Tất cả chúng sanh đều bình đẳng, đều 

có thể trải qua đời sống hạnh phúc mỹ mãn. Chúng ta thấy xã hội hiện nay, các cấp lãnh tụ 

thường nói những lời này ở trên miệng, thế nhưng kết quả đích thực lại là nhiễu loạn xã hội, phá 

hoại hòa bình. Lời nói và việc làm hoàn toàn trái nghịch nhau, nguyên nhân ở đâu vậy? Thành 

thật mà nói, chưa nhận qua giáo dục. Thời đại hiện nay, vấn đề đã phát triển đến giai đoạn cực 

nghiêm trọng, gọi là thế giới sắp bị hủy diệt, Ki Tô giáo, Thiên Chúa giáo nói ngày cùng của thế 

giới. Ngày cùng ở lúc nào vậy? Là năm nay năm 1999. Chúng ta cũng xem là rất may mắn gặp 

được lúc này. Đại tai nạn này có thể hóa giải hay không? Có thể! Phật nói với chúng ta:  “Y báo 

 tùy theo chánh báo chuyển” . Thiên tai nhân họa là y báo, chánh báo là nhân tâm. Chúng ta cần 

phải đoạn ác tu thiện, phá mê khai ngộ, tai nạn này liền được hóa giải. 

Thôn Di Đà của chúng ta duyên vẫn chưa chín muồi. Trước tiên chúng ta xây dựng niệm Phật 

đường, xây dựng giảng đường. Tôi ở Singapore giảng kinh đến nay đã mười hai năm rồi, được 

Lý Mộc Nguyên cư sĩ nhiệt tâm hộ trì là điều rất khó được. Trang nghiêm đạo tràng ở Cư sĩ 

Lâm, các bạn nhìn xem niệm Phật đường, xem giảng đường, chúng ta tại vì sao phải làm như 

vậy? Vì tất cả chúng sanh tiêu tai, tiêu nạn. Chúng ta giảng kinh vì ai? Vì hư không pháp giới tất 

cả chúng sanh mà giảng, vì chư Phật Bồ Tát mà giảng. Tại vì sao chúng ta niệm Phật? Quyết 

không phải vì cầu cho chính mình, mà vì tiêu tai giải nạn cho tất cả chúng sanh thế giới này. Vì 

chính mình thì công đức rất nhỏ, vì tất cả chúng sanh thì công đức rất lớn. Trong Phật pháp 

thường nói “tích công bồi đức”, không phải ở trên sự tướng mà ở trên tâm. Tâm lượng của bạn 

lớn, cái gì gọi là tâm lượng lớn? Niệm niệm vì xã hội, niệm niệm vì chúng sanh thì tâm lượng 

này lớn. Niệm niệm vì chính ta, niệm niệm vì gia đình của ta, vì đoàn thể nhỏ của ta, vì đạo tràng 

nhỏ của ta thì công đức này nhỏ. Đây chính là y báo tùy theo chánh báo chuyển mà Phật đã nói. 

Chánh báo là gì? Chánh báo chính là tâm ta. Tất cả vạn pháp duy tâm sở hiện, duy thức sở biến, 

cho nên tâm có thể chuyển được cảnh giới, tâm có thể chuyển được vạn pháp. Học Phật phải từ 

chỗ nào mà học? Phải học cái tâm của Phật Bồ Tát, học tri kiến của Phật Bồ Tát, học hành nghi 

của Phật Bồ Tát, trong này tối trọng yếu là tâm nguyện. Các Ngài giữ cái tâm gì, phát cái nguyện 

gì? Đây là căn bản. Căn bản chính xác rồi thì không có cái nào là không chính. 

Cảm Ứng Thiên là từ thánh hiền lập tâm phát nguyện, luôn được áp dụng trong đời sống thường 

ngày đối nhân, xử thế, tiếp vật. Cổ đức đã nói, công dụng của nó có thể làm thành nấc thang siêu 

phàm nhập thánh, là then chốt để chuyển họa thành phước. Ngày xưa, mỗi một triều đại ở Trung 

Quốc, người y theo bài này để tu học rất nhiều, họ được quả báo của cảm ứng rất thù thắng. 

Trong Hội Biên đã dẫn những nhân duyên công án này, bây giờ chúng ta gọi là chuyện xưa. 

Người phụng hành theo Cảm Ứng Thiên thì họ có được thiện báo, còn người tạo tác ác nghiệp 

thì thọ những ác báo. Sự thâu tập này có thể nói là rất phong phú, chúng ta đã được xem. Trên 

thực thế, sự thâu tập những nhân duyên công án này rất là hạn hẹp, còn sự tích của cảm ứng thì 

nhiều không kể xiết. Chỉ cần chúng ta tỉ mỉ quan sát, có rất nhiều công án đều ở chung quanh 



12 



chúng ta, chúng ta làm sao có thể không tin tưởng, làm sao có thể không y giáo phụng hành? Ấn 

Quang đại sư lấy Cảm Ứng Thiên làm nền tảng tu học Tịnh Độ là rất có đạo lý. Một người có thể 

chân chính phụng hành “Cảm Ứng Thiên” và niệm Phật, phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ thì quyết 

định có thể nắm chắc vãng sanh. Nếu như lời nói, việc làm của bạn hoàn toàn trái nghịch với 

“Cảm Ứng Thiên” thì bạn niệm Phật không thể vãng sanh. Ấn Tổ cả đời cực lực đề xướng, đây 

là trí huệ cao độ, là tâm đại từ đại bi của Ngài. Chúng ta phải nên biết, phải nên tôn trọng, phải 

nên cảm ân, phải nên y giáo phụng hành, đây mới là báo đáp. 

Trung Quốc từ xưa đến nay, phần đông đại chúng trong xã hội đều rất coi trọng Thái Thượng 

Cảm Ứng Thiên, người y theo phương pháp này tu học rất nhiều, cảm ứng đạt được cũng bất khả 

tư nghì. Cảm Ứng Thiên Hội Biên là sự hội tập rất nhiều sự tích của cảm ứng, hiển lộ công tích 

rất lớn. Cổ nhân khuyên dạy chúng ta, tâm địa con người phải thuần hậu. 

Lần này tôi đến Âu Châu chỉ có bốn ngày, các vị đồng tu cũng không bỏ qua, muốn tôi dùng thời 

gian bốn ngày này, đem đại ý của Liễu Phàm Tứ Huấn giới thiệu cho mọi người. Đạo lý của cảm 

ứng, vừa mở đầu liền đã nói rõ, trong “Dịch Kinh” gọi là “Tích thiện chi gia, tất hữu dư khánh; 

tích bất thiện chi gia, tất hữu dư ương”. Giữ tâm hậu đạo nhất định có hậu phước; giữ tâm không 

tốt, cho dù hoàn cảnh trước mắt rất thịnh vượng, thế nhưng không bao lâu ắt cũng sẽ suy thoái. 

Lý luận và sự thật này, xưa nay trong ngoài, chỉ cần chúng ta tỉ mỉ quan sát đều có thể nhìn thấy, 

hơn nữa còn thấy được rất rõ ràng. Không luận là cá nhân, không luận là gia đình, xã đoàn, hoặc 

giả là quốc gia, sự thịnh vượng đều ở chỗ tồn tâm hậu đạo, đoạn ác tu thiện. 

Cổ nhân nói, phàm là người minh bạch đạo lý thì phải đem thiên văn tự này lưu thông rộng khắp. 

Chúng ta phải nên học tập Ấn Quang đại sư, Ngài ở ngay trong một đời toàn tâm toàn lực lưu 

thông bộ sách này. Ngoài ra còn có Liễu Phàm Tứ Huấn, An Sĩ Toàn Thư. Ba cuốn sách này có 

số lượng lưu thông vượt khá xa kinh điển Phật pháp. Ấn Quang đại sư làm như vậy là dụng ý gì? 

Chẳng phải là cứu vãn kiếp nạn thế gian hiện tại hay sao? Kiếp nạn này rất nghiêm trọng, chúng 

ta cần nhận thức rõ ràng. Kiếp nạn từ cái gì tạo thành? Từ nhân tâm, nhân hạnh mà ra, tâm hạnh 

bất thiện liền tạo thành kiếp nạn. Nhà Phật thường nói:  “Y báo tùy theo chánh báo chuyển” . Y 

báo là hoàn cảnh sinh hoạt của chúng ta, chánh báo là nhân tâm, là hành vi. Nhân tâm thiện thì 

hoàn cảnh đời sống chúng ta liền tốt; lòng người bất thiện thì hoàn cảnh liền đổi xấu đi. Cho nên, 

quyển sách này nhất định phải đọc thuộc, nghĩ sâu, khích lệ phụng hành. Trong cuộc sống 

thường ngày, chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói hành động, nghĩ xem cùng với lời giáo huấn 

của “Cảm Ứng Thiên” có tương ưng hay không? Nếu tương ưng thì chúng ta có thể nghĩ, có thể 

nói, có thể làm; không tương ưng thì không thể được. Cho nên nhất định phải đọc thuộc trước, 

phải thường thường tư duy nghĩa lý ở bên trong. Đọc thuộc, nghĩ sâu, nỗ lực phụng hành thì tiền 

đồ của bạn là sáng lạn vô hạn. 

Tôi bắt đầu học Phật năm hai mươi sáu tuổi. Rất nhiều bạn đồng tu đều biết, tôi không có phước 

báo, cũng không có tuổi thọ. Không chỉ một người, mà rất nhiều người xem tướng đoán mạng 

cho tôi  đều nói tôi không qua khỏi tuổi 45. Tôi tin, vì rất nhiều đời trong nhà tôi đều không qua 

được 45 tuổi. Tôi không có phước báo là do trong đời quá khứ tôi không có tu phước. May mắn 

tôi vẫn còn một chút thiện căn, vẫn còn một chút thông minh trí tuệ đủ để tiếp nhận thiện pháp. 

Năm đó, lão cư sĩ Chu Kính Vũ đem Liễu Phàm Tứ Huấn, Cảm Ứng Thiên giới thiệu cho tôi. 

Sau khi đọc xong, tôi cảm thụ rất sâu sắc, biết được khuyết điểm của mình liền sửa đổi tự làm 

mới. Tôi học nhẫn nhục, học nhường nhịn. Bây giờ vẫn còn một chút thọ mạng và dường như 



13 



vẫn còn một chút phước báo. Phước báo này không phải là của đời trước tu mà do chính đời này 

đã tu được, thực tế mà nói, đắc lực ở lời dạy dỗ của Ấn Tổ. Ba loại sách này tôi đều đã giảng qua 

rất nhiều. Lần này các vị đồng tu mời tôi giảng lại lần nữa. Tôi nói, tốt lắm, đây cũng chính là 

lúc mọi người học Phật công phu không đắc lực, niệm Phật không thể được công phu thành khối, 

tham thiền không thể được thiền định, nghiên giáo không thể được viên giải, nguyên nhân ở chỗ 

nào vậy? Chúng ta phải tìm cho ra nguyên nhân này, tiêu trừ nhân tố đó thì không luận tu học 

pháp môn nào, công phu liền được đắc lực. 

Hiện nay thế giới này, mỗi một khu vực đều xảy ra tai nạn nhiều lần, năm sau nhiều hơn năm 

trước, lần sau nghiêm trọng hơn lần trước. Chúng ta cần phải có tâm cảnh giác. Tháng trước, có 

một vị đồng tu ở Âu Châu đưa đến ba quyển sách lớn là “Tây Phương Cổ Lão Đích Dự Ngôn”. 

Tôi dùng thời gian hai tuần để đọc. Đọc xong, tôi mới thật sự hiểu rõ. Ngày trước chúng ta cũng 

có xem qua một số quyển, nhưng là tiết lục ra không hoàn chỉnh nên không rõ, cũng là do tự 

mình tu dưỡng không đủ. Bây giờ nhìn thấy nguyên văn, nhìn thấy toàn bản, chúng ta mới hiểu 

được. Toàn thế giới đều biết, Đan Mã Tư là nhà dự ngôn nổi tiếng phương Tây. Con người này 

thực tế mà nói cùng Khổng tiên sinh trong Liễu Phàm Tứ Huấn là nhân vật giống nhau. Ông đối 

với thay đổi của xã hội tương lai, tình huống bình loạn tính ra rất chính xác, nhưng không có 

biện pháp hóa giải. Trong Liễu Phàm Tứ Huấn, Khổng tiên sinh tính được rất chuẩn xác vận 

mạng của Viên Liễu Phàm nhưng cũng không có biện pháp sửa đổi. Viên Liễu Phàm rất may 

mắn gặp được Vân Cốc Thiền Sư dạy cho ông, mạng là tự mình tạo, đương nhiên tự mình có thể 

sửa. Cải tạo vận mạng, ông đã sửa thành công. Ở các triều đại của Trung Quốc, người giống như 

Liễu Phàm tiên sinh nhiều không thể đếm xuể. Bạn hiểu được đạo lý, hiểu được phương pháp, 

thì bạn liền có thể cải tạo vận mệnh, sáng tạo vận mệnh, tiền đồ của bạn là một mảng sáng lạn. 

Hiểu được đạo lý này là khó, không phải là một việc dễ dàng, thấu triệt hiểu rõ phương pháp 

cũng không phải là dễ. Cho nên, chúng ta nhất định phải chăm chỉ học tập đạo lý này cho thật 

sâu sắc. 

Chúng ta ở Singapore có cơ hội, có thời gian dài giảng đại kinh, những đạo lý này đều có thể nói 

rõ cùng các vị. Thế nhưng nghe một lần, hai lần, ba lần, bạn thật sự có thể hiểu rõ hay không? 

Điều này chưa hẳn. Một lần, hai lần, ba lần là chỉ nghe nói mà thôi, tín tâm của bạn đều không 

thể kiến lập, huống hồ liễu giải. May mà phân lượng của bộ kinh Hoa Nghiêm lớn, trước mắt với 

tiến độ này của chúng ta, tôi dự tính phải giảng đến mười lăm năm. Nếu như có duyên phận này, 

trong 15 năm huân tập, tôi tin người khai ngộ sẽ rất nhiều. Không có thời gian dài đến như vậy 

thì làm không được. Không thể trực tiếp ở hiện trường nghe kinh thì bất đắc dĩ phải cầu lần sau. 

Bạn nghe băng đĩa, xem VCD, hoặc là từ trên mạng mà mở xem, đây là bất đắc dĩ mà cầu kỳ thứ. 

Nếu như mỗi ngày huân tập không gián đoạn để xây dựng tín tâm cũng cần phải có thời gian từ 

ba đến năm năm bạn mới có thể làm được. Người đời nay so với người xưa không giống nhau. 

Người xưa tâm họ định, rất thành thật. Tâm người thời nay bao chao, nông nổi, nếu không có 

thời gian từ ba đến năm năm thì không thể xây dựng tín tâm, thậm chí có người phải mất tám 

năm, mười năm mới thật sự có thể khai giải, thật sự có thể khế nhập. Chính tôi là một thí dụ rất 

tốt. Ngay trong một đời của tôi, tâm địa bình lặng, điểm này so với người khác thì tôi mạnh hơn 

được một chút. Tôi không có dục vọng, với người vô tranh, với đời vô cầu nên tâm địa tương đối 

bình lặng. Điều này đối với sự tu học có sự trợ giúp rất lớn. Nếu như tâm bạn không bình, tâm 

địa bạn nông nổi, dục vọng rất nhiều, muốn tranh lấy danh văn lợi dưỡng, tham muốn năm dục 

sáu trần, đây là chướng ngại lớn nhất của sự tu hành. Những thứ này tạo tội nghiệp, nên công 

phu của bạn không có lực, đạo lý ở ngay chỗ này. 



14 



Một người tu hành, một người được phước; một nhà tu hành, một nhà được phước; một khu vực 

tu hành, thì khu vực đó tránh khỏi được tất cả tai nạn. Singapore không lớn, chúng ta ở nơi này 

giảng kinh trước sau cũng đã mười hai năm rồi. Vì sao các nơi khác cũng dùng mười mấy năm, 

thời gian giống nhau mà không có hiệu quả? Nơi này chúng ta xem thấy có một ít hiệu quả, 

nguyên nhân là giáo dục của Singapore không giống giáo dục của những nơi khác. Con người 

nơi đây thành thật, giữ phép tắc, rất quy củ. Sau khi nghe Phật pháp rồi, họ chăm chỉ suy nghĩ, 

họ biết đi làm, họ cảm thấy đây là việc tốt nên chăm chỉ làm. Khi nhiều người cùng làm thì liền 

hình thành một tập tục. Một quốc gia nhỏ như vậy mà có thể nhận được sự tôn kính của người 

khắp thế giới, tự nhiên có đạo lý của nó, có thể thấy được đạo lý vẫn phải quy kết ở giáo dục. 

Tôi nghe người khác nói với tôi, Lý Quang Diệu tiên sinh đã từng nhận qua giáo dục Anh ngữ, 

nếu như ông nhận qua giáo dục Hoa ngữ thì quản lý của Singapore so với bây giờ phải tốt hơn 

gấp mấy lần. Đây là trí huệ chân thật, là người tái lai, không phải phàm phu. 

Giáo dục Hoa ngữ dạy người điều gì, chúng ta nên hiểu rõ. Trung Quốc từ Hạ, Thương, Châu ba 

đời, mãi đến cuối đời nhà Thanh, tông chỉ giáo dục không hề cải biến. Tông chỉ là ba việc: 

  Thứ nhất, dạy bạn hiểu rõ quan hệ giữa người và người, bạn phải nên làm người như thế 

nào. 

  Thứ hai, dạy bạn quan hệ giữa con người với hoàn cảnh tự nhiên. 

  Thứ ba, dạy bạn hiểu rõ quan hệ giữa con người và thiên địa quỷ thần. 

Bạn có thể thông đạt tường tận thì bạn chính là thánh nhân. Giáo dục của nhà Phật cũng là ba sự 

việc này. Nhà Phật cho dù là Tiểu thừa hay Đại thừa, cho dù là tông phái nào, tông chỉ của giáo 

dục cũng là ba điều. 

  Điều thứ nhất là chuyển ác làm thiện, trong ngũ thừa Phật pháp là nhân thiên thừa, bạn 

không thể đọa vào ba đường ác. 

  Điều thứ hai là chuyển mê thành ngộ, bạn liền có thể siêu việt sáu cõi luân hồi, siêu việt 

ngoài ba cõi, làm A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật (Phật ở trong thập pháp giới). 

  Điều thứ ba là chuyển phàm thành Thánh, đó chính là siêu việt mười pháp giới, trên kinh 

Hoa Nghiêm đã nói là Pháp Thân Đại Sĩ. 

Nếu chúng ta không nắm được cương lĩnh đối với giáo dục, bạn học là học những gì? Bạn thật sự 

minh bạch, thật sự hiểu rõ, thì mới biết được tri ân báo ân. Người thế gian họ không biết được 

ân, họ báo cái ân gì? Tri ân báo ân, ở trong Đại thừa Phật pháp là khóa trình mà nhị địa Bồ Tát 

cần phải tu, các vị thử nghĩ xem, địa vị này cao bao nhiêu? Hàng nhị địa Bồ Tát tu học tổng cộng 

có tám khoa mục, đây là một trong số đó. Mỗi niệm không quên “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng 

sự sư trưởng”, hai câu này là căn bản. Sau đó, từ chỗ này phát dương quang đại, hiếu thuận tất cả 

chúng sanh, phụng sự tất cả chúng sanh. Kinh Phạm Võng là Giới kinh, trong kinh đã nói:  “Tất 

 cả người nam là cha ta, tất cả người nữ là mẹ ta”. Đây là đem tâm báo ân phát huy đến cực 

điểm. Chúng ta ngày nay tiếp xúc với rất nhiều tôn giáo khác nhau, tiếp xúc với rất nhiều chủng 

tộc khác nhau, dùng lòng thương yêu chân thành vô điều kiện, vô tư bố thí cúng dường. Có rất 

nhiều người cảm thấy rất kỳ lạ, họ đến hỏi tôi:  “Thưa pháp sư! Vì sao Ngài phải làm như vậy?” . 

Tôi nói:  “Đây là chúng ta thực hiện lời dạy bảo của Phật trong kinh Hoa Nghiêm. Chúng ta hiểu 

 rõ đạo lý này, biết được hư không pháp giới tất cả chúng sanh chính là pháp thân thanh tịnh của 



15 



 chính mình, vậy thì làm sao có thể không ái hộ, làm sao có thể không chiếu cố, làm sao có thể 

 không cúng dường?” . Nếu mọi người đều hiểu rõ được đạo lý, đều biết cách làm như vậy thì 

thiên tai nhân họa sẽ không còn nữa. Đây chính là Phật pháp, thế gian có mấy người thật sự hiểu 

được? 

Chúng ta đã học được những lời dạy bảo này, nhất định phải đem nó biến thành đời sống, biến 

thành tư tưởng, biến thành hành vi của chúng ta, thì chúng ta mới có thể đạt được thọ dụng chân 

thật. Cho nên, Cảm Ứng Thiên không thể không chăm chỉ nỗ lực tu học. “Hội biên” những cố sự 

nhân duyên công án thâu tập được rất là phong phú, chúng ta không thể giới thiệu từng việc, vì 

như vậy thời gian sẽ rất dài. Tôi ở chỗ này nhắc nhở các vị đồng tu, phải chăm chỉ nỗ lực đọc 

tụng, thọ trì, tự cầu đa phước. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 02) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 3 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 3 

Đạo lý của cảm ứng rất sâu, sự tích của cảm ứng rất rộng. Cổ nhân khích lệ chúng ta rất nhiều, 

thương yêu chu đáo mọi bề. Cổ thư dạy bảo chúng ta, trong thế xuất thế gian pháp, tín tâm là 

nhân tố thành tựu đệ nhất. Không luận là mong cầu ở ngay trong đời này đạt được quả báo hạnh 

phúc mỹ mãn, hoặc là học Phật, hy vọng ngay trong đời này có thể vãng sanh Tịnh Độ, thân cận 

A Di Đà Phật cũng đều nhờ ở tín tâm, chúng ta phải nên cảnh giác đến. Phật ở trên kinh thường 

nói:  “Thế gian vô thường, quốc độ nguy thúy” . Thọ mạng của con người rất là ngắn ngủi, một 

hơi thở ra mà không hít vào thì đã qua đời khác. Chúng ta có một niệm tín tâm, chính là một 

niệm thiện căn; niệm niệm tín tâm chính là niệm niệm thiện căn tăng trưởng. Phải nên cấp thời 

nỗ lực tu học, nhất định không thể chờ đợi. Nếu như bạn cho rằng vẫn còn ngày mai, vẫn còn 

năm tới, kiểu dáng ngơ ngơ ngác ngác, nhởn nhơ thì cả đời luống qua uổng phí, đến lúc lâm 

chung có hối cũng không còn kịp. Cho nên, chúng ta phải kiến lập tín tâm, phải tinh cần nỗ lực. 



16 



Phật pháp không luận là tông phái nào, Hiển giáo, Mật giáo, v.v… Tổ sư đại đức đều dạy chúng 

ta phải tu từ căn bản. Cái gì là căn bản? Tâm là căn bản. 

Trong thế pháp, Quảng Tử đã nói: 

 “Hỷ khí nghinh nhân như huynh đệ.  

 Nộ khí nghinh nhân, tàn ư binh qua” . 

Lời nói này rất có đạo lý. Nhà Phật dạy chúng ta:  “Tiếu diện nghinh nhân” . Các vị xem đạo 

tràng của nhà Phật, kiến trúc thứ nhất là điện Thiên Vương. Thờ phụng ở ngay trong điện Thiên 

Vương là Di Lặc Bồ Tát. Tạo tượng Di Lặc Bồ Tát là tạo tượng Bố Đại Hòa Thượng. Đây chính 

là dạy chúng ta phải dưỡng tâm, phải tu tâm, tâm phải lớn để có thể bao dung tha thứ, lấy hoan 

hỷ đối đãi tất cả chúng sanh, đối đãi tất cả mọi người. Đây là điều đầu tiên trong giáo dục của 

Phật Đà. 

Thành tựu của một người chính là ở đức hạnh. Đức hạnh chính là học vấn chân thật, vận dụng trí 

huệ chân thật. Khổng Tử là một người bình dân thông thường, không có địa vị, không có tiền 

của, vì sao Ngài có thể thành tựu thù thắng như vậy? Thích Ca Mâu Ni Phật tuy sinh ra ở hoàng 

tộc, nhưng Ngài đã từ bỏ tất cả địa vị, tiền của v.v…, thảy đều bỏ hết, trải qua đời sống bình dân 

thông thường, thành tựu của Ngài là gì? Thực tế mà nói chính là một tấm lòng thương yêu, thanh 

tịnh, bình đẳng, ái hộ tất cả chúng sanh. Chúng ta trong quá trình tu học của bốn mươi năm, sắp 

gần năm mươi năm, tổng kết lời giáo huấn của Phật Bồ Tát đã tìm ra một cương lĩnh. Khởi tâm 

động niệm, lời nói hành động của chúng ta đều có thể không trái với cương lĩnh này, y giáo 

phụng hành thì tự nhiên liền có thành tựu. 

Một đời tu học của tôi không có che dấu một chút nào, tất cả đều dâng hiến cho mọi người. Đầu 

tiên phải tu tâm chân thành, không nên sợ người ta dùng hư ngụy đối đãi với mình. Chúng ta 

phải đem tâm chân thành đối đãi người, phải hiểu rõ họ đem tâm hư ngụy đối đãi ta là đương 

nhiên, tại sao vậy? Vì đối với chân tướng sự thật họ không hiểu rõ, họ không biết được hư không 

pháp giới tất cả chúng sanh là đồng một duyên khởi, họ không biết được hư không pháp giới là 

do một niệm tự tánh biến hiện ra, cho nên họ dùng tâm không thành thật để đối nhân, tiếp vật là 

đương nhiên đó mà. Phật Bồ Tát minh bạch rồi, chúng ta tiếp nhận Phật pháp, hung đúc sắp gần 

50 năm, chúng ta cũng minh bạch. Sau khi minh bạch rồi mà vẫn còn dùng tâm hư ngụy đối đãi 

với người thì đó là tội lỗi. Không hiểu rõ thì không hề gì, hiểu rõ rồi thì không thể được. 

Dưỡng tâm chân thành, tâm thanh tịnh của chính mình. Tâm thanh tịnh chính là xả bỏ tất cả chấp 

trước, buông bỏ thị phi nhân ngã, những thứ này không để ở trong lòng thì tâm bạn liền được 

thanh tịnh. 

Dưỡng tâm bình đẳng của chính mình, lìa khỏi tất cả vọng tưởng phân biệt, rời khỏi tất cả thị phi 

cao thấp thì tâm liền bình đẳng. Tâm thanh tịnh, bình đẳng chính là tâm chân thành, là tâm giác 

ngộ. Đem cái tâm này nhìn tất cả chúng sanh, nhìn tất cả vạn vật, lòng thương yêu tự nhiên liền 

lưu lộ ra. Cho nên, đề kinh Vô Lượng Thọ vì chúng ta nêu ra cương lĩnh tu hành là năm 

chữ:  “Thanh Tịnh - Bình Đẳng - Giác” . Pháp môn Tịnh Độ chính là dựa trên thanh tịnh, bình 



17 



đẳng mà hạ công phu. Thanh tịnh, bình đẳng là giác. Giác chính là chân thành, giác chính là từ 

bi. Đây là dưỡng tâm. 

Mỗi giờ, mỗi phút, niệm niệm quan tâm đến tất cả chúng sanh, nhất là chúng sanh khổ nạn. 

Phạm vi của khổ nạn rất sâu, rất rộng. Trong xã hội ngày nay, người có địa vị, có tiền của, họ 

cũng đang khổ nạn (việc này phần đông người thế gian lơ là). Họ khổ nạn ở chỗ nào vậy? Sau 

khi chết rồi họ liền đọa tam đồ, họ làm sao mà không khổ, làm sao mà không gặp nạn? Những 

người này mê muội trong ngũ dục lục trần, không thể tự giác ngộ. Họ học Phật, thực tế mà nói, 

kiểu học Phật của họ là tiêu khiển Phật pháp, bỡn cợt Phật pháp, đối với Phật pháp không biết 

một tí gì, họ không có duyên phận nghe kinh, nghiên  cứu giáo lý. Duyên phận của họ ở trong hí 

trường thế gian. Người thế gian thấy hạng người này sống rất hạnh phúc, có không ít người 

ngưỡng mộ, thảy đều là sai lầm! Những ngày tháng hoan lạc đó của họ có thể qua được mấy 

ngày? Sau khi qua hết rồi thì họ luân lạc đến ba đường ác. Sự việc này Phật Bồ Tát nhìn thấy rất 

rõ ràng, đây là chúng sanh khổ nạn. Cho nên loại khổ nạn này không thấy được, còn những cái 

khổ thiếu hụt cơm áo ở trước mắt thì rất rõ ràng, rất dễ thấy. 

Những người đại phú đại quí không biết học Phật, không hiểu được tu tâm, trong khoảng chớp 

mắt là đọa tam đồ. Loại khổ nạn này bạn không thể thấy được, nên mọi người chúng ta bỏ sót 

mất. Những người bây giờ bần cùng hạ tiện, nhưng họ một ngày từ sớm đến tối biết niệm Phật. 

Chúng ta mở to mắt ra mà xem, qua vài năm nữa thì họ vãng sanh đến Tây Phương Cực Lạc làm 

Phật, làm Bồ Tát, họ không có khổ nạn. Người thế gian điên đảo, họ chỉ nhìn thấy trước mắt, 

không nhìn vào chiều sâu. Nếu chúng ta không học Phật, không có tu dưỡng thì cũng không biết, 

chúng ta làm gì có thể nghĩ đến những sự việc này? 

Thế xuất thế gian Thánh hiền, chư Phật Bồ Tát chính là một cái tâm từ bi. Nhà Phật thường 

nói:  “Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn” , chính là cái tâm này. Lại lấy phương tiện khéo léo áp 

dụng trong đời sống, áp dụng trong đối nhân xử thế để giáo hóa chúng sanh. Áp dụng trong đời 

sống là tự hành; áp dụng trong đối nhân xử thế tiếp vật là hóa độ tha nhân. Tự hành, hóa tha là 

bổn trước  Chân Thành – Thanh Tịnh – Bình Đẳng – Chánh Giác – Từ Bi. Họ thành tựu sự 

nghiệp của thánh hiền, siêu phàm nhập thánh. Việc hiếu đạo, họ có khả năng tận hiếu. Đối người 

tiếp vật thì họ có đầy đủ lòng nhân từ, nhân ái với người, thương yêu với vật. Gặp việc thiện, họ 

sanh tâm hoan hỷ, thành tựu việc tốt cho người. Gặp việc ác, họ có khả năng nhẫn chịu. Bạn tỉ 

mỉ mà quan sát, những người đó một niệm chân thành, hòa khí, đoàn kết, nên phước đức của họ 

không thể tính đếm được. 

Các vị có thể xem thấy từ Thế Tôn, từ Khổng Tử. Phu tử một đời đối nhân xử thế là “Ôn, Lương, 

Cung, Kiệm, Nhượng”. Hai vị đại đức này là mẫu mực cho chúng ta. Phật pháp không phải là 

tôn giáo, mà Phật pháp là sư đạo. Đức Khổng Tử và đức Phật Thích Ca đều là mô phạm, là tấm 

gương tốt nhất cho chúng ta. Cả hai đều làm công tác giáo dục, người thế gian tôn xưng các Ngài 

là nhà giáo dục xã hội. Chúng ta là đệ tử của thánh hiền, phải nên hướng đến các Ngài mà học 

tập. 

Ấn Quang đại sư đặc biệt giới thiệu quyển sách này để cho chúng ta có một chỗ bắt tay vào. Đây 

chính là phương tiện khéo léo mà trong Phật pháp gọi là  “Tối sơ phương tiện” . Chúng ta xem 

đoạn thứ nhất của bổn văn. Thái Thượng viết: 



18 



“Họa phước vô môn,  

Duy nhân tự chiêu.  

Thiện ác chi báo,  

Như ảnh tùy hình”.  

Bốn câu này là tổng cương lĩnh của Cảm Ứng Thiên. Toàn văn trên thực tế chính là chú giải của 

bốn câu này, thuyết minh một cách tỉ mỉ bốn câu này. Trong bốn câu, hai câu trước là chủ, hai 

câu sau là nền. Hai câu nói này nếu các vị tham thấu thì có thể hóa hung thành kiết, có khả năng 

thành thánh, thành hiền, cũng có khả năng làm Phật, làm Tổ. 

Họa phước từ đâu mà đến? Là tự làm, tự chịu, do chính mình tạo ra. Đây là nguyên lý căn bản 

của cảm ứng. Phật pháp nói:  “Phá mê khai ngộ, ly khổ đắc lạc” , chẳng phải là hai câu nói này 

hay sao? Mê-ngộ là năng chiêu; khổ-lạc là sở chiêu; trí cùng lạc là phước; mê cùng khổ là họa. 

Đây là một thiên tông chỉ chủ yếu, là tổng thuyết tồn tâm của thánh hiền nhân. Chúng ta nếu 

muốn cầu phước, tránh họa, có thể làm được hay không? Cầu Phật Bồ Tát thần minh bảo hộ hay 

miễn xá tội lỗi cho chúng ta, đây đều là mê tín, không hợp nguyên lý của cảm ứng. Nếu các bạn 

đem hai câu nói này tham thấu, bạn sẽ không cần đi cầu thần minh bảo hộ, vì biết đó là mê tín. 

 “Họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu” . Họa phước là tự mình tạo, tự mình tu thiện, tự mình 

hồi đầu là được phước; tự mình tạo ác mà không thể hồi đầu, đó là họa, không liên can gì đến 

người khác. Đạo lý này chúng ta phải hiểu, đây là chân lý. Trên kinh Đại thừa, Phật thường 

nói:  “Phật không độ chúng sanh” , chúng sanh làm sao được độ? Là chúng sanh tự mình giác 

ngộ, tự mình độ mình.  “Ta tự ngộ, tự tu, tự độ” , đây là Phật nói lời chân thật. Tự ngộ, tự tu, tự 

độ, đó chẳng phải là  “duy nhân tự chiêu”  hay sao? Ta đọa lạc tam đồ, đọa lạc đến địa ngục, 

cũng chẳng phải là người khác can thiệp đến, là tự mình tạo tác ác nghiệp chiêu cảm đến ác báo, 

làm sao có thể trách người? Phật Bồ Tát tuy rất từ bi nhưng không thể thêm cho chúng ta một 

chút phước, cũng không thể nào thay cho chúng ta chịu một ít tội, hay miễn thứ cho chúng ta một 

ít tội, vì các Ngài làm không được. Nếu Phật Bồ Tát làm như vậy thì chúng ta liền không thể tin 

tưởng các Ngài. Phật Bồ Tát dạy bảo chúng ta, hôm nay ta hưởng phước, phước từ nơi nào đến? 

Hôm nay ta thọ tội, tội từ nơi nào đến? Ngài đem chân tướng sự thật này nói cho chúng ta nghe 

tường tận, đem đạo lý giảng cho chúng ta nghe rõ ràng để chúng ta giác ngộ. Chúng ta không 

còn tạo ác nghiệp thì họa liền rời khỏi; chúng ta nỗ lực hành thiện thì phước liền hiện tiền, đây là 

lời giáo huấn chân thật của Phật Bồ Tát. Chúng ta nghe rồi, xem rồi, thấy hợp tình, hợp lý, hợp 

pháp thì vui vẻ tiếp nhận, tự cầu được phước. Cá nhân như vậy, gia đình như vậy, xã hội, quốc 

gia, thế giới cũng là như vậy. Hy vọng mọi người chúng ta tự mình trân trọng. 

 “Họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu” . Câu này nói rõ nguyên lý cảm ứng đạo giao. Văn tự 

tuy đơn giản, nhưng đạo lý sâu thẩm. Dùng nhãn quan khoa học ngày nay để nhìn cái gọi là cảm 

ứng tâm điện. Tâm là thật, điện là tỉ dụ. Tỉ dụ luôn không thể tỉ dụ đến được thỏa đáng, chỉ có 

thể tỉ dụ gần giống. Hiện tượng vật lý ở thế gian, tốc độ của điện là nhanh nhất, cùng với tốc độ 

ánh sáng là đồng nhau. Thế nhưng tốc độ cảm ứng của tâm còn nhanh hơn không biết bao nhiêu 

lần so với tốc độ ánh sáng và điện, nói đơn giản là không thể so sánh. Tốc độ của sóng điện một 

giây mới có ba mươi vạn cây số, còn trong tâm, tốc độ của ý niệm vừa sanh liền khắp hư không 



19 



pháp giới. Chúng tôi trong lúc giảng đã nhiều lần nói qua với các vị, đây là nói nguyên lý của 

cảm ứng. 

Trong “Hội Biên” nội dung rất phong phú, nêu ra rất nhiều công án, cố sự để chứng minh. Kỳ 

thật, những liệt cử chứng minh này nêu ra không hết. Chỉ cần chúng ta tĩnh lặng quan sát hoàn 

cảnh chung quanh, liền có thể thể nghiệm được cảm ứng là hiện tượng chân thật, người phương 

Tây gọi là chân lý. Đoạn thứ năm trong “Hội Biên” nêu ra một câu nói rất hay được trích từ 

trong “Đàn Kinh” của Lục Tổ Huệ Năng (đại sư Thiền tông đời Đường):  “Nhất thiết phước 

 điền, bất ly phương thốn” . Câu này là tổng thuyết, cùng một ý với  “họa phước vô môn, duy 

 nhân tự chiêu”.  

 “Phương thốn”  chính là ý niệm của ta. Khởi tâm động niệm trong lòng liền cảm được kiết hung, 

họa phước. Quả báo nhỏ gọi là kiết hung, lớn thì gọi là họa phước. Phật ở trên kinh nói:  “Kiết 

 hung, họa phước đều do tâm tạo” , lại nói, “tội và phước”, hai việc này cùng “khổ và lạc”, hai 

loại quả báo này đều là do ba nghiệp thân-ngữ-ý tạo tác mà chiêu cảm. Người thế gian không 

hiểu được đạo lý này. Nếu như thông suốt đạo lý này, họ mới thực sự tự cầu đa phước. Không 

hiểu rõ đạo lý này, tùy thuận phiền não vọng tưởng của chính mình mà tạo tác, thì quyết định 

chiêu cảm họa hung. Chúng ta muốn tiêu trừ thiên tai nhân họa của thế gian này, có thể làm được 

không? Đáp án là khẳng định, quyết định có thể làm được. Dùng phương pháp gì? Giáo dục! 

Lần này ở Âu châu, cục trưởng văn hóa đến thăm tôi, nói về vấn đề hòa hợp chủng tộc, hòa hợp 

tôn giáo. Làm thế nào để mọi người đều có thể buông bỏ thành kiến của chính mình, tôn trọng 

lẫn nhau, hòa thuận cùng ở với nhau? (Bởi vì ông ấy ở Âu Châu chủ quản những sự vụ này). Tôi 

nói với ông ấy một câu, đó là “Giáo dục”. Cổ thánh tiên hiền Trung Quốc dạy bảo chúng ta, 

“kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”. Bạn kiến lập một chánh quyền, kiến lập một quốc gia, 

bạn dùng phương pháp gì để thống trị nhân dân? Giáo dục là trước nhất. Ngày nay, nếu muốn đạt 

đến xã hội hài hòa, thế giới hòa bình, ngoài giáo dục ra thì không có biện pháp thứ hai. Nội dung 

của giáo dục là gì? Chính là đạo lý của cảm ứng. Nếu đem đạo lý làm cho rõ ràng, đem chân 

tướng sự thật làm cho thông suốt, khởi tâm động niệm của chúng ta tự nhiên sẽ tốt hơn. Chúng ta 

nỗ lực hành thiện, tiêu chuẩn của thiện là thập thiện nghiệp đạo. Nhiều người đều có thể phụng 

hành thập thiện nghiệp đạo thì thiên tai nhân họa tự nhiên không còn nữa, không thể phát sinh. 

Phật ở trên kinh giảng, nếu như vọng tưởng ý niệm của chúng ta tùy thuận theo sân hận, tùy 

thuận theo đố kỵ, tà dâm thì hiện tượng địa ngục liền hiện tiền. Địa ngục từ đâu đến, ta cần phải 

hiểu rõ. Nếu như tùy thuận san tham, tham không biết chán, tự mình có nhưng không thể xả ra 

bố thí là tạo nghiệp ngạ quỷ, cảnh giới ngạ quỷ liền hiện tiền. Nếu như tùy thuận ngu si, cái gì 

gọi ngu si? Thế xuất thế gian pháp không có năng lực phân biệt chân-giả, không có năng lực 

phân biệt tà-chánh, không có năng lực phân biệt phải-quấy, thậm chí đến thiện-ác, lợi-hại đều 

điên đảo, đây là ngu si. Ngu si là hành nghiệp của súc sanh. Cho nên tham sân si là nghiệp nhân 

của ba ác đạo. Chúng ta bình lặng quan sát quảng đại quần chúng trong xã hội này, ai mà không 

có tham sân si? Không những có, mà còn đang không ngừng phát triển với tốc độ tăng trưởng 

thật đáng lo sợ. Tham sân si, những ý niệm này tăng trưởng thì ba đường ác hình thành nên rất 

nhanh. Sợ chúng ta chưa kịp đọa vào ba đường ác thì e rằng xã hội này đã biến thành địa ngục, 

ngạ quỷ, súc sanh rồi. Các vị thử nghĩ xem, điều này có đáng sợ không? 



20 



Ngày nay có một số người giác ngộ, những nhân chí sĩ muốn cứu vãn xã hội này, như Ấn Quang 

Đại sư, Ngài dẫn đầu chúng ta, khải thị, bảo chúng ta cứu cấp kiếp nạn này. Đạo lý của nhà Nho 

không còn kịp nữa, đạo lý của nhà Phật cũng không còn kịp, nên Ngài mới đề xướng Liễu Phàm 

Tứ Huấn, Cảm Ứng Thiên và Văn Xương Đế Quân Âm Trắc Văn để cứu khổ, cứu nạn. 

Trong tất cả ác nghiệp, sát nghiệp và dâm nghiệp là nặng nhất. Cho nên đối với hai loại ác 

nghiệp này, trong An Thế Toàn Thư, dùng độ dài của bài viết đặc biệt nói rõ, nhắc nhở để chúng 

ta chú ý. Hai loại ác nghiệp này là đại tội căn bản của họa hung. Thập thiện có thể cứu vãn vận 

kiếp. Niệm Phật là thiện pháp đệ nhất. Sau cùng họ có “Tây Quy Trực Chỉ”, khuyên dạy chúng 

ta niệm Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc. 

Nghiệp nhân của ba đường ác, chúng ta hiểu rõ rồi, còn ba đường thiện. Trong ba đường thiện, 

cõi A Tu La tuy có thể hành thiện, tâm hạnh cùng với thập thiện nghiệp đạo tương ưng, thế 

nhưng tập khí ngạo mạn của họ quá nặng, nóng nảy quá nặng, tâm hiếu thắng cũng quá mạnh 

nên đọa đến cõi A Tu La. Nếu có thể kiên trì giữ ngũ giới, thập thiện, khởi tâm động niệm, đối 

nhân xử thế tiếp vật tuân thủ nguyên tắc này thì có thể được thân người. Nếu như có thể đem 

thập thiện nghiệp đạo nâng cao, làm được rất viên mãn thì đó là Thiên đạo. Trong giáo dục Phật 

pháp, mục tiêu thứ nhất là dạy người đoạn ác tu thiện. Đây chính là bảo chứng cho chúng ta đời 

sau không đọa ác đạo, ngoài ra còn có thể được phước báu trời người, nhưng không thể siêu việt 

tam giới, siêu việt sáu cõi luân hồi. 

Người thông minh hơn một chút biết được ba đường thiện cũng không phải là biện pháp, không 

có khả năng giải quyết gốc rễ, nên phải hướng cao lên, siêu việt tam giới, như A La Hán đã biết 

được nhân ngã, biết được chân tướng sự thật, giống như trong kinh Kim Cang đã nói:  “Nhất 

 thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh” . Cho nên, buông bỏ chấp trước đối với ta chính là 

Phật pháp thường nói “vô ngã” , cũng chính là hữu ngã thì có sáu cõi luân hồi; vô ngã thì sáu cõi 

luân hồi liền không có. Siêu việt sáu cõi luân hồi thì chứng được quả A La Hán. 

Nếu như họ hiểu rõ những hiện tượng này trong vũ trụ là duyên khởi, tánh không. Những hiện 

tượng này từ đâu đến? Sáu cõi từ đâu đến? Mười pháp giới từ đâu đến? Tất cả những hiện tượng 

này là đồng một duyên khởi. Hiểu rõ đạo lý này thì ngay đến chấp trước nhỏ nhất cũng xả bỏ, vì 

biết được chấp trước là sai lầm. Cảnh giới này cao hơn so với A La Hán, có thể chứng được địa 

vị Bích Chi Phật. 

Giác ngộ nhân không, lại có thể phát tâm giúp đỡ tất cả chúng sanh, dạy bảo tất cả chúng sanh 

học tập lục độ, đó chính là sự nghiệp của Bồ Tát. 

Nếu lại đem từ bi chân thành, từ bi bình đẳng tự độ, độ người, đây chính là sự nghiệp của Phật. 

Những lời này Phật đã nói và đã làm, đây là giảng nói đến chánh báo. Phật là người, Bồ Tát cũng 

là người. Chỉ cần một niệm hồi đầu liền siêu phàm nhập thánh, tại vì sao chúng ta không nỗ lực, 

không nghiêm túc học tập? Học tập theo Phật Bồ Tát được đại kiếp đại lợi, phước báu vô biên. 

Kiết hung họa phước “vô môn”, chính là không nhất định, không có định pháp, đều ở trong một 

niệm của con người. Người phàm chỉ biết một niệm thiện ác, không biết được trong thiện ác còn 

có khác biệt nhiều đến như vậy. Phật pháp giảng cho chúng ta nghe một cách thấu triệt, chánh 

báo của chúng ta chuyển rồi thì y báo liền theo đó mà chuyển đổi (y báo là hoàn cảnh chúng ta 



21 



đang ở). Trên kinh Hoa Nghiêm đã nói, thế giới Hoa Tạng là hoàn cảnh sinh hoạt của Tỳ Lô Giá 

Na Phật. Lại xem, thế giới Cực Lạc là hoàn cảnh sinh hoạt của A Di Đà Phật, gọi là hương đài, 

bảo thọ. Thanh tịnh, trang nghiêm từ đâu mà ra vậy? Đều là từ chân thành, từ bi, bình đẳng giáo 

hóa chúng sanh mà chiêu cảm biến hiện ra. 

Ngày nay, chúng ta cư trú trên địa cầu này (địa cầu là hoàn cảnh sinh hoạt của chúng ta), mọi 

người đều nhìn thấy, đều nghe thấy địa cầu này đã bệnh rồi, bệnh rất nghiêm trọng, nơi nơi đều 

là thiên tai nhân họa. Thiên tai nhân họa từ nơi nào đến vậy? Từ tham sân si mà biến hiện ra. 

Tâm tham nặng thì thủy tai liền hiện tiền; tâm sân nhuế nặng thì hỏa tai liền hiện tiền; ngu si là 

phong tai; tâm địa không bình đẳng là địa chấn. Xã hội đại chúng bây giờ có tâm trạng như thế 

nào thì sẽ chiêu cảm những thiên tai nhân họa như thế đó. Cho nên tôi thường nói, thiên tai nhân 

họa có thể tiêu trừ, có thể hóa giải, nhưng những sự việc này chính trị không làm được, quân sự 

vũ lực không làm được, kinh tế không làm được, khoa học kỹ thuật cũng không làm được, mà do 

ở lòng người phải chuyển biến nhân tâm, chỉ có sự dạy dỗ của thánh hiền mới có thể làm được. 

Giáo học của thánh hiền là giáo học bình đẳng. 

Tôi tiếp xúc và trò chuyện với rất nhiều lãnh tụ tôn giáo trên thế giới. Bây giờ mọi người đều ý 

thức được rằng tai nạn thế gian này thật đáng sợ. Họ đều mong cầu chúng ta làm sao có thể hòa 

bình, hòa thuận cùng ở với nhau, có thể hợp tác lẫn nhau. Ý thức này rất là tốt. Trong Phật pháp 

nói, thỉ giác bắt đầu giác ngộ rồi. Đây là một hiện tượng tốt. Nếu muốn thực hiện nguyện vọng 

của chúng ta thì phải qua giáo dục. Tôi nói với họ, bây giờ tôn giáo không có cách gì giải quyết 

vấn đề, bởi vì chúng ta chỉ có “Tôn” mà không có “Giáo”, mọi người nghĩ thử xem có đúng hay 

không? Tôi đã nói trong hội nghị hòa bình tôn giáo thế giới ở Paris, chúng ta có “tôn”, cần phải 

coi trọng “giáo dục”. “Tôn giáo”, giáo là giáo dục, làm thế nào dạy bảo tín đồ của các vị phát 

huy đại ái bình đẳng. Trong Thiên Chúa giáo, Ki Tô giáo nói “Thượng đế ái thế nhân”. Các vị 

nghĩ xem, câu nói “Thượng đế ái thế nhân” này tuyệt nhiên không phải nói Thượng đế chỉ yêu 

thương tín đồ của Ngài. Người tín ngưỡng Thượng đế thì Thượng đế yêu thương họ; 

người  không tín ngưỡng Thượng đế, Thượng đế  vẫn yêu thương họ, bởi vì Ngài yêu tất cả thế 

nhân mà, không thể nói có khác biệt ở trong đó. Nhà Phật nói nhân từ bình đẳng, ái hộ tất cả 

chúng sanh. Dùng tâm yêu thương chân thành ban pháp vô tư, vì tất cả chúng sanh phục vụ vô 

điều kiện, vậy thì vấn đề này liền được giải quyết. Nếu còn mang điều kiện thì không thể giải 

quyết được vấn đề, cho nên phải vô điều kiện mà vì tất cả chúng sanh phục vụ. Chúng ta học rồi 

thì phải làm được. Học rồi mà không làm được vậy có ích gì? Ta chiêu cảm đến vẫn là tai nạn. 

Sau khi học rồi thì phải lập tức áp dụng, phải làm cho được. 

Ngày nay chúng ta thăm hỏi các tôn giáo, các dân tộc, chúng ta phải đem lòng yêu thương chân 

thành, vô tư cúng dường, nhiệt tình giúp đỡ. Chúng ta được lời hưởng ứng, chứng minh Phật Bồ 

Tát đã nói, chứng minh “Thái Thượng” đã nói là  “duy nhân tự chiêu” . Chúng ta chiêu cảm đến 

là rất nhiều chúng sanh cũng yêu mến đối với chúng ta. Từ điểm này, chúng ta liền có thể thể hội 

một cách sâu sắc, xã hội an định thế giới hòa bình là có hy vọng. Phải nhờ vào các tôn giáo trên 

khắp thế giới nhiệt tâm dẫn dắt, phát huy đại ái, vậy mới có thể giải quyết tai họa trước mắt. Cái 

ý này chúng ta nên thể hội sâu sắc. 

Tốt rồi, thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật. 



22 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 03) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương.  



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 4 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 4 

Xin chào các vị đồng tu! 

Ngày hôm qua, chúng ta đã giảng hai câu đầu của Cảm Ứng Thiên là  “Họa phước vô môn, duy 

 nhân tự chiêu”.  Trong Hội Biên đã nêu ra những công án nhiều đời, sự chứng thực nhiều không 

kể xiết, mỗi việc đều phải nên đọc thuộc, nghĩ sâu. Vì thời gian hạn chế, chúng ta không thể giới 

thiệu từng điều, từng điều, mà chỉ có thể lựa chọn vài điều, đem trọng điểm nói rõ ràng với mọi 

người. 

Phật trong đại kinh thường bảo với chúng ta:  “Mất thiết thuyết tùng cảm tưởng sanh” , đây là 

Phật tri, Phật kiến.  “Duy nhân tự chiêu”  cũng chính là ý này. Cổ đức nói với chúng ta người 

phàm vọng tưởng quá nhiều. Ở trong rất nhiều vọng tưởng có thể phân làm ba loại là quá khứ 

vọng tưởng, hiện tại vọng tưởng và vị lai vọng tưởng. 

Thường thường nghĩ đến quá khứ, vinh nhục của quá khứ, những ân oán quá khứ đã kết với mọi 

người, bi-hoan, ly-hợp. Loại này đều thuộc về vọng tưởng quá khứ, nhất là người có tuổi tác lớn, 

luôn nghĩ đến những sự việc thời thiếu niên của họ, sự việc cứ nghĩ đi nghĩ lại, vĩnh viễn cứ lập 

đi lập lại những việc xưa. Đây là thuộc về vọng tưởng quá khứ. 

Có những sự việc ở trước mặt, hoặc là phải làm, hoặc là không nên làm, luôn luôn do dự, không 

quyết định. Loại này thuộc về vọng tưởng của hiện tại. 

Loại thứ ba là nghĩ đến tương lai. Những sự việc của tương lai thực tế là những lời nói chưa thể 

dự liệu. Có những việc không thể có, nhưng họ cũng nghĩ đến được, hoặc là tiền của, địa vị, 

quyền thế. Loại này thuộc về vọng tưởng vị lai. 

Ba loại vọng tưởng này là vô lượng vô biên, niệm niệm không hề gián đoạn, một vọng niệm tiếp 

theo một vọng niệm. Những vọng niệm này chúng ta không thể xem thường, cho rằng những 

vọng niệm này không có quan trọng, vậy thì ta sai rồi. Một vọng niệm chính là một nghiệp nhân. 



23 



Nghiệp nhân gặp được duyên thì quả báo liền hiện tiền. Thiện niệm có thiện báo; ác niệm nhất 

định cảm đến ác báo. Quả báo thiện ác một mảy lông cũng không lọt, đây chính là căn nguyên 

của kiết hung họa phước mà thiên văn chương này đã nói. Thánh hiền thế xuất thế gian thường 

dạy bảo chúng ta, chúng ta phải nên ghi nhớ, phải nên suy nghĩ sâu, phải nên gắng thực hiện. 

Trong Hội Biên có nêu ra một câu chuyện (câu chuyện này trong Liễu Phàm Tứ Huấn cũng có). 

Thời Tống triều có một người tên Vệ Trung Đạt, câu chuyện của người này lưu truyền rất rộng, 

không chỉ có rất nhiều người thời đó biết được, mà người đời sau biết được cũng rất nhiều, do 

lưu truyền ghi chép ở trên sách. Năm đó ông nhận chức ở Hàn Lâm Viện, có một hôm bị vua 

Diêm La bắt đi. Sự việc này người bây giờ nghe qua dường như là thần thoại, rất khó bảo người 

tin theo, nhưng kỳ thật, sự việc này là thật. Tôi lúc nhỏ gặp một việc, tôi ghi nhớ rất rõ ràng, quê 

hương chúng tôi là một thành thị nhỏ. Thành thị này là thành cổ, xây dựng thời nhà Hán đến 

ngày nay đã có 2000 năm lịch sử. Lúc nhỏ, tôi có một khoảng thời gian ngắn ở dưới thôn quê, 

cách xa thành phố có đến hai mươi lăm dặm đường. Lúc đó muốn lên thành là phải đi bộ, đại 

khái phải đi hơn hai giờ, cũng không xem là quá xa. Tôi ở nhà của ông ngoại. Cách nhà ngoại tôi 

đại khái một hay hai căn, có một người bị bệnh nặng. Người bệnh nói:  “Thành Hoàng muốn kéo 

 ông đi làm người hầu” . Người ta hỏi:  “Thành Hoàng bắt ông làm những việc gì?”  Ông nói:  “Đi 

 gánh đồ” . Hỏi:  “Tại vì sao phải gánh đồ?”  Ông nói:  “Thành Hoàng lão gia muốn dọn nhà, bắt 

 rất nhiều người đi gánh đồ, và cũng muốn bắt ông đi” . Người nhà hỏi:  “Vậy thì phải làm 

 sao?”  Ông nói:  “Các người có thể đốt giấy tiền vàng bạc cho tôi, để tôi đi thuê người khác, vậy 

 thì tôi không cần phải đi” . Cho nên người trong nhà liền đốt giấy tiền vàng bạc, người giấy, 

ngựa giấy cho ông rất nhiều. Sau khi ông đi thuê người làm xong, bệnh của ông liền khỏi. Chúng 

tôi nghe rồi liền cảm thấy rất kỳ lạ, tại sao Thành Hoàng muốn dọn nhà? Sau đó ba ngày, miếu 

Thành Hoàng bị quân đội chiếm lấy. Quân đội lấy miếu Thành Hoàng làm doanh trại, những 

thần tượng bên trong đều bị hủy hoại. Lúc này mới vỡ lẽ ra miếu Thành Hoàng bị quân đội 

chiếm lấy. Thành Hoàng lão gia ba ngày trước đã dọn nhà đi rồi, đây là sự thật mà chúng tôi 

chính mắt nhìn thấy. Cho nên, “ngẩng đầu ba thước có thần minh”, cho dù ta tin hay không tin, 

ta tin là có, ta không tin vẫn là có. Người bây giờ không đọc sách thánh hiền, không tin tưởng lời 

khuyên dạy trung thật. Những sự việc chính mắt tôi nhìn thấy rất nhiều, cho nên đối với những 

điển tích ghi chép của người xưa, tôi đều tin sâu, không nghi. Những tiểu thuyết thần thoại như 

Liêu Trai Chí Dĩ, Duyệt Vi Thảo Đường bút ký, Tử Bất Ngữ, tuyệt đại đa số là sự thật, không 

phải là bịa đặt không chứng cứ, không phải là chuyện ngụ ngôn. 

Vệ Trung Đạt bị Diêm Vương bắt đi. Sau khi bắt đi, phán quan liền điều tra việc thiện ác mà cả 

đời ông đã tạo. Kết quả án kiện, những việc ác mà ông đã tạo chất đầy một đống to như núi, còn 

việc thiện chỉ có một quyển, nói cách khác, cả đời ông đã tạo chỉ có một việc thiện. Sau khi nhìn 

thấy, ông liền nói với phán quan:  “Tôi vẫn chưa đến 40 tuổi, làm gì mà tôi đã tạo nhiều việc ác 

 đến như vậy?” . Phán quan liền nói với ông:  “Những việc tạo tác này là khởi tâm động niệm của 

 ông. Ông khởi lên một ác niệm thì trong âm tào địa phủ liền có án kiện lưu giữ ở đó, chẳng phải 

 đợi ông tạo tác. Nếu ông tạo tác thì tội ông càng nặng, càng sâu. Khởi lên một niệm ác liền lưu 

 lại một án kiện” . Ông liền hỏi:  “Vậy một ý niệm thiện của tôi, đó là gì?” . So sánh việc thiện ác 

của ông trước đây, xem thấy ác niệm nhiều đến như vậy, vua Diêm La rất tức giận, nói:  “Mang 

 cân đến đây để cân thử” . Khi vừa cân lên, lỗi lầm của ông nhiều đến như vậy thế mà nhẹ; còn 

một việc thiện này của ông vậy mà nặng. Vua Diêm La liền rất hoan hỷ. Ông liền hỏi Diêm 

Vương:  “Việc thiện đó của tôi, rốt cuộc là việc thiện gì vậy?” . Diêm Vương nói:  “Lúc đó Hoàng 

 đế muốn xây dựng một công trình, nhưng công trình này có thể không cần phải làm, tốn tiền của 



24 



 của nhân dân. Ông dâng lên một tờ tấu sớ, khuyên Hoàng đế không nên làm. Đây là do ông dụng 

 tâm chân thành, thật tâm dâng lên tấu sớ” . Ông nói:  “Nhưng Hoàng đế không nghe” . Diêm 

vương nói:  “Nếu như Hoàng đế nghe theo thì phước báu của ông còn lớn hơn.  Vua không nghe, 

 nhưng nhờ lòng chân thành của ông, nên ông có được cái ý niệm này. Đây là một việc thiện nên 

 rất nhiều việc ác của ông đều bị đè xuống” . Công án này rất đáng để chúng ta phản tỉnh. Diêm 

vương nói với ông, bởi vì cái ác của ông đã tạo quá nhiều, nên tiền đồ của ông sẽ có chướng 

ngại. Vốn dĩ trong số mệnh ông làm đến tể tướng, nhưng nay thừa tướng ông cũng không có 

phần. Chức quan của ông chỉ làm đến sử bộ thượng thư (sử bộ thượng thư tương đương với bây 

giờ là bộ trưởng chủ quản dân chính, thông thường gọi là bộ trưởng bộ nội chánh), làm đến được 

địa vị này, vậy là bị giáng xuống một cấp. Cho nên tạo tác thiện ác, chúng ta thường gọi là ba 

nghiệp. Chúng ta từ sớm đến tối, thân ngữ ý đều đang tạo nghiệp. Động tác của thân thể, lời nói 

trong miệng, ý niệm trong lòng, nếu tương ưng với mười thiện là thiện, trái nghịch với thiện là 

ác. Đây là tiêu chuẩn lớn, còn những việc nhỏ thì nhiều không kể xiết. 

Giới luật oai nghi ở trong nhà Phật, thực tế mà nói bây giờ không có người nào làm được. Liên 

Trì đại sư, Ngẫu Ích đại sư đời nhà Minh cực lực đề xướng “Sa Di Luật Nghi”, vì chúng ta đã 

đem tiêu chuẩn của thiện giáng xuống thấp rồi. Chúng ta có thể đem “Sa Di Luật Nghi” mười 

giới điều, hai mươi bốn oai nghi làm đến được, thì ta chính là đệ tử chân chính của Phật. Thế 

nhưng, ngày nay đời sống vật chất nâng cao, quan niệm đạo đức bị xuống thấp, nên mười giới, 

hai mươi bốn oai nghi đều không làm được. Các vị đồng tu đều biết, Hoằng Nhất đại sư cả đời 

phụng trì ngũ giới, thập thiện. Đối với người, ông tự xưng là xuất gia Ưu Bà Tắc. Ngài đầy đủ 

đức hạnh, cả đời làm người đoan chánh, làm đến được danh xứng đối với thực. Tỳ Kheo là giả, 

không phải chân thật, Tỳ Kheo chân thật không làm đến được. Cho nên, làm một cư sĩ xuất gia 

còn có thể làm được, thọ trì năm giới mười thiện, vậy thì danh xứng với thực. 

Kỳ thực, dùng xuất gia Ưu Bà Tắc không phải bắt đầu từ Hoằng Nhất đại sư. Chúng ta xem thấy 

ở trong sách, dùng cái danh phận này là Thành Thời, học trò của Ngẫu Ích đại sư. Ngẫu Ích đại 

sư tu hành rất chăm chỉ. Sau khi thọ xong ba đại giới đàn, Ngài đem giới Tỳ kheo xả đi. Tại vì 

sao Ngài xả bỏ giới Tỳ Kheo? Tỳ Kheo giới đích thực làm không được, hơn nữa truyền thừa của 

giới Tỳ Kheo không đúng pháp, chính là không thể đắc giới Tỳ Kheo. Cho nên Ngẫu Ích đại sư 

nói, Trung Quốc từ sau đời Nam Tống không có Tỳ Kheo, đến cuối đời nhà Minh làm sao có thể 

đắc giới Tỳ Kheo? Đây là hữu danh vô thực. Vì vậy, sau khi thọ giới rồi thì Ngài thoái giới. Ngài 

tự mình cả đời phụng trì Bồ Tát giới, Sa Di giới, tự mình xưng là Sa Di Bồ Tát giới, việc này có 

thể làm được. Lão sư xưng là Sa Di, nên học sinh không dám xưng Sa Di, Thành Thời (đồ đệ của 

Ngài) tự xưng là xuất gia Ưu Bà Tắc. Tôi xem trong sách, Thành Thời là người đầu tiên xưng là 

xuất gia Ưu Bà Tắc, gần đây xem thấy Hoằng Nhất đại sư cũng dùng xưng hô này. Danh xứng 

với thực! 

Chúng ta ở thời đại này tu hành, có thể thật sự làm được năm giới mười thiện, thành thật niệm 

Phật cầu vãng sanh Tịnh Độ thì nhất định được vãng sanh. Người muốn sanh Tịnh Độ rất nhiều, 

nhưng tại sao đi không được? Đi không được đương nhiên là vì ta có chướng ngại. Chướng ngại 

gì? Thế duyên không buông bỏ! Điều này rất quan trọng. Phàm là người chân thật cầu vãng sanh 

thì phải buông bỏ tất cả, quyết định không tiêm nhiễm. Chúng ta ở thế gian này, nếu như tự mình 

có duyên phận, có thể thay thế xã hội, có thể thay thế đại chúng làm một chút việc tốt thì tận sức 

mà làm. Trong Phật pháp thì rộng kết thiện duyên. 




25 



Các vị xem Hư Vân lão Hòa Thượng đời cận đại (mọi người chúng ta đều rất quen thuộc), lão 

Hòa Thượng dùng pháp duyên cùng sức ảnh hưởng của Ngài đến khắp nơi kiến lập đạo tràng, 

giúp đỡ người xuất gia trẻ tu hành. Sau khi đạo tràng xây xong liền giao ngay, trước sau không 

hề hỏi qua. Đây là tu đại phước báu, chúng ta phải nên học tập. Sức ảnh hưởng của ta rất yếu 

kém, không thể so với lão Hòa Thượng, chúng ta khuyên dạy rất nhiều vị đồng tu có năng lực 

phát tâm xây dựng đạo tràng loại nhỏ. Tịnh Tông Học Hội ngày nay trên toàn thế giới cũng có 

năm, sáu chục cái. Mỗi một Tịnh Tông Học Hội đều độc lập. Chúng ta dùng sức ảnh hưởng thúc 

đẩy tới thành công. Sau khi thành tựu rồi, có còn hỏi đến nữa hay không? Không hỏi qua nữa. 

Nếu như ta còn muốn hỏi qua, nghĩa là ta vẫn còn bận tâm, vậy thì không thể vãng sanh. Phải 

buông bỏ triệt để thân tâm thế giới, nhất trần bất nhiễm thì chúng ta nhất định nắm chặt phần 

vãng sanh, điểm này rất trọng yếu. Cho nên, có thể vãng sanh hay không vẫn là ở chính nơi ta, 

không ở ngoại cảnh. Danh vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần quyết không thể tiêm nhiễm. 

Phật ở trên kinh nói rất hay:  “Tài- sắc- danh- thực- thùy, địa ngục ngũ điều căn” , còn vướng 

một điều là ta không thể tránh khỏi địa ngục, ta làm sao có thể vãng sanh? Điều này phải nghiêm 

túc ghi nhớ, không thể tham trước. Cả đời ta nên tùy duyên, không phan duyên. Tùy duyên hoan 

hỷ, thế nào cũng tốt, mỗi ngày ăn được no, mặc được ấm, một lòng hướng đạo. Tôi cả đời chính 

là làm cái việc này, giảng kinh thuyết pháp, hoằng pháp lợi sanh, tất cả cái khác đều không hỏi, 

cả đời không có đạo tràng, cả đời cũng không có đồ chúng. Ngày trước, những người xuất gia là 

Hàn Quán Trưởng nhận, không phải tôi nhận; đặt pháp danh, đều là Hàn Quán Trưởng đặt, 

không phải là tôi đặt. Tôi mong muốn mọi người cố gắng tu học. Tôi bây giờ tuổi tác đã lớn, 

người xưa nói đến lúc phải nên chết rồi, bảy mươi ba, tám mươi bốn Diêm Vương không  mời  

cũng tự mình đi, còn có cái  gì đáng lưu luyến? Cả đời không quản người, không quản việc, 

không quản tiền, đến lúc già rồi vẫn còn quản thì đặc biệt sai lầm. Thân tâm thế giới tất cả buông 

bỏ, sống một ngày vì Phật Bồ Tát làm việc một ngày. 

Năm nay lớp bồi dưỡng khóa thứ năm chúng ta có thể sẽ khai giảng. Phòng ốc của trường ở nơi 

Dương Thố cảng, sau khi lấy lại thì số người có thể tăng thêm. Tôi liền nghĩ đến dạy học khóa 

thứ năm, các vị học trò hiện tại đều có thể làm thầy giáo. Một thầy giáo dạy hai học sinh, chế độ 

này của chúng ta rất đặc thù là một người dạy hai học sinh. Bây giờ các vị cần phải chuẩn bị hết 

mức, chuẩn bị “Nội Điển Giảng Tòa Chi Nghiên Cứu” và “Thật Dụng Giảng Diễn Thuật”, hai 

khóa mục này phải cố gắng nghiên cứu. Tương lai mỗi một vị dẫn dắt hai học sinh, nhiều nhất là 

ba học sinh, phương pháp dạy học của chúng ta rất đặc thù. Khi kết thúc khóa học, tôi sẽ đến 

nghiệm thu. Học sinh luyện tập giảng kinh, toàn bộ kinh nghiệm của các vị đều có thể truyền thụ 

cho họ. Chọn tài liệu, kinh luận thế nào, việc này có thể chăm chước. Trong khoảng thời gian 

này, chuẩn bị nhiều một chút, dùng kinh Vô Lượng Thọ cũng được, dùng kinh A Di Đà cũng 

được, thậm chí ngắn một chút như kinh Bát Đại Nhân Giác, kinh A Nan Vấn Phật Kiết Hung. 

Hiện nay chúng ta đều có tư liệu, tư liệu rất nhiều, có đến mấy chục loại. Các vị muốn dùng loại 

nào đều phải chuẩn bị trước. Rất nhiều thứ bây giờ đều có bộ phận văn tự, đây là tư liệu tham 

khảo rất tốt. 

Kinh văn: “Họa phước vô môn,  

Duy nhân tự chiêu;  

Thiện ác chi báo,  



26 



Như ảnh tùy hình”.  

Bốn câu mở đầu là tổng cương của toàn văn. Văn tự về sau đều là thuyết minh nói rõ bốn câu 

này. Hai câu trước là “Họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu” , đây là tổng cương, nói nguyên 

lý của cảm ứng. Hai câu tiếp theo là “Thiện ác chi báo, như ảnh tùy hình” , đây là nói rõ chân 

tướng sự thật của báo ứng. Quan trọng là bốn câu này đều có lý, có sự. Hư không pháp giới, y 

chánh trang nghiêm là một quả báo cảm ứng lớn. Một thế giới, một xã hội là một báo ứng nhân 

quả loại nhỏ. Nói đến một người, một gia đình thì đây là nghiệp nhân quả báo nhỏ nhất. Tất cả 

kinh Phật nói, cũng không rời khỏi nguyên lý này, trong kinh Hoa Nghiêm nói:  “Ngũ châu nhân 

 quả” , kinh Pháp Hoa nói: “Nhất thừa nhân quả” . Do đây có thể biết, thế xuất thế pháp chính là 

một nhân duyên, nhân quả rõ ràng. Cho nên nhà Phật thường nói:  “Vạn pháp giai không, nhân 

 quả bất không”.  

Ngày hôm qua, chúng ta đọc đến câu chuyện Vệ Trung Đạt đời nhà Tống. Trên thực tế là nêu 

ông ra để làm chứng cứ, một con người nào, một chúng sanh nào mà không là như vậy. Cả đời 

chúng ta đã tạo vô lượng vô biên tội nghiệp, đặc biệt là người hiện đại. Người thời xưa tạo 

nghiệp là lấy Vệ Trung Đạt ra nói, ông đã tạo ác nghiệp quá nhiều, thế nhưng so lại với người 

hiện tại chúng ta thì ông tạo nghiệp vẫn còn ít. Ác nghiệp mà người hiện tại đã tạo, so với ông 

chí ít phải nhân thêm trăm lần, ngàn lần. Nguyên nhân gì vậy? Người thời xưa từ nhỏ đã tiếp xúc 

qua giáo dục của thánh hiền, cho nên tất cả ác nghiệp mà Vệ Trung Đạt đã tạo là ác nghiệp trong 

ý niệm, chưa trở thành hành vi tạo ác, ý niệm ác tuy có, nhưng sự việc ác không dám làm. Tại vì 

sao không dám làm? Do lời giáo huấn của thánh hiền. Người bây giờ không những có ác niệm 

mà còn dám làm, tội nghiệp lớn nhất là bất hiếu cha mẹ, làm nhục Tam Bảo. Sự việc này chúng 

ta nghĩ xem, chúng ta tự mình có làm hay không? Cả đời chúng ta khởi tâm động niệm, hành vi 

tạo tác tự mình nghĩ xem có xứng đáng với cha mẹ hay không? Có xứng đáng với Tam Bảo hay 

không? Tội nghiệp này thật quá mức, huống hồ còn các thứ khác nữa. Trong kinh Vô Lượng Thọ 

nói rất hay: “Tiên nhân vô tri”, hay nói cách khác, cũng không thể quá trách cứ họ, có thể lượng 

thứ một chút cho người tạo các tội nghiệp, đây là tâm của bậc chánh nhân quân tử. Phật Bồ Tát 

có thể lượng thứ cho ta, thế nhưng quỷ thần không thể lượng thứ. Thiện ác đáo đầu chung hữu 

báo, chỉ là đến sớm hay muộn mà thôi. 

Quả báo, sự việc này lý rất sâu, sự rất phức tạp. Chúng ta không chỉ thấy trước mắt, mà còn phải 

có trí tuệ chân thật mới có thể nhìn thấy được việc này, phàm phu thì không thể nào thấy được 

việc trước mắt. Người khác cố tình tạo tác, ta phải xem thấy kết cuộc của họ, sau đó ta mới thật 

sự hiểu được quả báo như bóng theo hình. 

Nhà Phật nói quả báo có ba loại. 

Loại thứ nhất là  “Hiện báo” .  Phàm là quả báo đều có nhân, có duyên, nhân duyên quả báo. 

Nhân là đời quá khứ đã tạo, duyên là hiện tiền. Bây giờ gặp được duyên, đem những nghiệp nhân 

này trong A Lại Da thức lôi kéo ra, thế là biến thành quả báo của hiện tiền. Quả báo thiện nhất 

định có chủng tử thiện, chủng tử là nhân, gặp được duyên thiện. Duyên có hai loại tăng thượng 

duyên là  thuận cảnh tăng thượng duyên và  nghịch cảnh tăng thượng duyên. Nếu như nhân 

của ta tốt, nghĩa là trong A Lại Da thức có nhân thiện, chủng tử thiện, thì cho dù thuận hay 

nghịch tăng thượng duyên đều có quả báo rất tốt. Còn nếu như trong A Lại Da thức của ta là 

nhân ác, chủng tử ác, gặp được thiện duyên cũng sẽ biến thành việc ác, quả báo ác liền hiện tiền. 



27 



Những chân tướng sự thật này, chúng ta chỉ cần bình lặng quan sát thì sẽ thấy rất rõ ràng, rất 

tường tận. 

Đời tôi đã gặp qua cả những thiện duyên và ác duyên, các vị đồng tu cùng theo tôi rất nhiều năm 

đều có thể thấy được rất rõ ràng. Về thiện duyên, tôi gặp được mấy vị lão sư tốt như Phương 

Đông Mỹ tiên sinh, Ngài tiếp dẫn tôi vào cửa Phật; Chương Gia đại sư đặt nền móng cho tôi; Lý 

Bĩnh Nam cư sĩ thành tựu cho tôi. Đây là thiện duyên, thiện nhân. Về sau, trong quá trình hoằng 

pháp của tôi, đạo tràng mà tôi tự mình xuất gia không thể dung nạp tôi, tôi bị đuổi đi, đây là ác 

duyên. Bạn thử nghĩ lại xem, quả báo về sau tốt hay không tốt? Quả báo tốt! Vì nếu tôi không bị 

đuổi đi, một đời này của tôi không thể thành tựu, nguyên nhân gì vậy? Sự thành tựu phải ở trên 

giảng đài qua trăm nghìn thử thách. Đạo tràng đó của tôi cho dù đối với tôi có tốt hơn, họ cũng 

không chịu để tôi giảng kinh, tôi không có cơ hội lên giảng đài. Cho nên ác duyên này, quả báo 

về sau tốt. 

Sau đó tôi gặp được Hàn Quán Trưởng. Cả cuộc đời bà trong suốt ba mươi năm, bà đã giúp đỡ 

tôi, thành tựu tôi, cho tôi cơ hội giảng kinh. Quyền quản lý đạo tràng, bà hoàn toàn nắm lấy. Có 

rất nhiều người kể cả xuất gia, tại gia nói với tôi là Hàn Quán Trưởng đoạt quyền. Tôi chỉ 

cười,  “có người quản việc, không phải tốt hơn sao? Tôi không cần phải lo lắng” . Phần đông 

người nhìn thấy đều cho rằng đây là nghịch duyên, làm sao tôi gặp phải một người như vậy? Đối 

với tôi mà nói đó là thiện duyên, vì bà thành tựu cho tôi. Bất cứ thứ gì bà cũng muốn, còn tôi, bất 

cứ cái gì cũng đều cho bà, vì vậy tham sân si của tôi dứt hẳn. Cho nên,  nhân thiện của ta gặp 

 phải duyên ác, quả báo vẫn là thiện. Tôi có thành tựu ngày nay là nhờ bà. Người khác nói bà 

không tốt, còn tôi cảm đại ân đại đức của bà, đây là điều phàm phu thế gian thông thường không 

thấy được. 

Sau khi xây dựng đạo tràng, dùng danh nghĩa của bà. Sau khi bà vãng sanh, con trai của bà kế 

thừa sản quyền của đạo tràng. Chúng tôi không còn cách gì, không thể không rời khỏi. Quả báo 

này tốt hay không tốt? Tốt! Tôi rất cảm kích Cao Quí Dân, vì sao? Nếu như Cao Quí Dân tiếp 

tục giống như mẹ của ông, hộ trì tôi như vậy, các vị thử nghĩ xem, tuổi tác của tôi lớn rồi, đi lại 

nhiều thì tương đối khổ cực. Sau khi Hàn Quán Trưởng vãng sanh, thời gian của tôi phân phối là 

Mỹ ba tháng, Đài Loan ba tháng, Úc châu ba tháng, Singapore ba tháng. Tôi chạy đến, chạy đi 

khu vực lớn đến như vậy tương đối khổ cực. Khi ông ấy tiếp thu toàn bộ lại hết, chúng tôi thảy 

đều rời khỏi. Cho nên Đài Loan, tôi có thể không đi; nước Mỹ, tôi cũng có thể không đi, không 

cần chịu khổ cực nhiều đến như vậy. Tâm tôi định ở Singapore, nên tôi có thể giảng được bộ 

kinh lớn như vậy, tôi làm sao không cảm kích ông ấy? Tôi không cần phải vất vả bôn ba, hoàn 

toàn định lại. Ở nơi này tôi làm khách, không làm chủ. Chủ nhân nơi này là Lý Mộc Nguyên cư 

sĩ. Mọi thứ tôi đều không cần phải lo, tôi chỉ chuyên tâm dạy học, chuyên tâm giảng kinh. Tôi 

vẫn là tam bất quản,  “không quản người, không quản việc, không quản tiền” . Tất cả bao đỏ 

cúng dường, tôi đều không xem, toàn bộ đem đến thôn Di Đà, một xu tôi cũng không lấy. Các vị 

nghĩ xem, tôi tự tại đến mức nào? Tôi làm sao không cảm kích Cao Quí Dân? Nghiệp nhân quả 

báo, chỉ có người chân chánh có trí huệ mới có thể nhìn thấy được rõ ràng, minh bạch. Tối trọng 

yếu là tồn tâm của ta. Tâm là nhân, bên ngoài là duyên. Tâm của bạn tốt, tức nhân tốt, gặp phải 

ác duyên, về sau kết quả vẫn là tốt. Trồng nhân thiện được quả thiện, tạo nhân ác nhất định có ác 

báo. Đạo lý này, trên quyển sách này đã hiển thị rất rõ ràng, rất minh bạch. Cho nên, quả báo có 

“Hiện báo”. Hiện báo là nhân của bạn mạnh và duyên cũng thù thắng. 



28 



Loại thứ hai gọi là  “Sanh báo” . Sanh báo là cả đời này không thấy được quả báo, mà quả báo ở 

đời sau. Chúng ta ở thế gian này cũng nhìn thấy rất nhiều sự việc loại này, có thiện báo, có ác 

báo, dường như chẳng phải cái nhân của cả một đời này. Con người này là thiện nhân, là người 

tốt, thế nhưng quả báo của họ không tốt, đời sống khó khăn; còn người kia là người ác, lại phát 

tài lớn, đại phú, đại quý. Điều này chúng ta nên biết, nhân phú quý của họ là do trồng từ đời 

trước, ở ngay đời này được chín muồi nên họ hưởng. Tội nghiệp mà cả đời này đã tạo, đời sau sẽ 

chịu quả báo. Quả báo thông ba đời. 

Loại thứ ba gọi là  “Hậu báo” . Đời thứ ba về sau, không nhất định là lúc nào, có khi là cách xa 

nhiều đời, khi nhân duyên hội đủ thì quả báo liền sẽ hiện tiền. Hiểu rõ đạo lý này thì khởi tâm 

động niệm của chúng ta phải thuần tịnh, tâm địa nên hiền lương. Người có tâm địa hiền lương thì 

nhất định có phước về sau; người có tâm địa không tốt thì nhất định có hung tai. Chân tướng sự 

thật đạo lý này chúng ta phải nên hiểu. 

Trong chú giải có một đoạn nói:  “Tạo tác thiện thiện ác ác, báo ứng như ảnh tùy hình”.   “Như 

 ảnh tùy hình”  là tỉ dụ. Hình là thân thể chúng ta. Thân thể ở dưới ánh sáng thì có cái bóng. Bóng 

thì nhất định đi theo thân hình của ta, không thể tách rời, nói rõ báo ứng cũng là như vậy. Cho 

nên vạn nhất không nên hiểu lầm, tạo ác không nhìn thấy quả báo ác, thế là liền mất đi tín tâm. 

Người xưa nói, người tạo tác tội ác bây giờ không chịu quả báo, là do phước báo đời trước của 

họ chưa hưởng hết, họ hưởng thụ là phước báo của đời trước. Phước báo đời trước hưởng tận rồi, 

tội ác chất chồng thì quả báo của họ liền hiện tiền. Đồng một đạo lý này, tâm thiện, hành thiện 

mà không thấy phước báo hiện tiền, thậm chí còn nhìn thấy chính bản thân họ, gia đình họ gặp 

phải rất nhiều hung tai, thì nhiều người đối với việc nhân quả báo ứng không còn tin nữa. Họ 

không thể hiểu được những hung tai ngày nay phải chịu là dư báo của ác báo trong đời quá khứ. 

Đợi đến dư báo của ác báo này thọ hết rồi thì phước liền hiện tiền, nên gọi là “thiện quả viên 

thành”. Thiện tâm, thiện hạnh của chúng ta quyết không suy thoái, không luận ở trong bất cứ 

nghịch cảnh, nghịch duyên nào, tín tâm của ta vẫn kiên định, thiện hạnh của ta không thể thoái 

chuyển thì chúng ta chân chính có phước báo. 

Ngày trước, khi chúng tôi ở Đài Trung cầu học, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam dạy chúng tôi học “Ngũ 

Chủng Di Qui” do Trần Hoằng Mưu biên soạn. Trong “Ngũ Chủng Di Qui” có một thiên là 

“Tâm Tướng Thiên” của Trần Hy Di, lão sư đặc biệt quan tâm. Ngài bảo chúng tôi phải cố gắng 

học tập, suy nghĩ tường tận, nỗ lực phụng hành sửa đổi. Người chân chính tu hành là mỗi ngày 

phải kiểm điểm lỗi lầm của chính mình, mỗi ngày có thể phát hiện được lỗi lầm, điều này nhà 

Phật gọi là khai ngộ. Mỗi ngày bạn có thể đem những lỗi lầm sửa đổi lại, đây gọi là chân thật tu 

hành, đây là công phu chân thật, hậu phước vô lượng vô biên. Cải lỗi nhất định phải từ nơi tâm 

mà cải. Tâm là gốc của họa phước. Một niệm thiện là gốc của phước, một niệm ác là gốc của 

họa, cho nên  “họa phước vô môn, duy nhân tự chiêu” . 

Thời trước, ở trong nhà có cha mẹ dạy, đi học có thầy dạy. Thực tế mà nói đời này của chúng ta, 

chúng sanh rất là bất hạnh, vì không có người dạy. Tuổi tác này của tôi còn nếm được một ít 

duyên muộn, lúc nhỏ thì cha mẹ dạy, khi đi học thì thầy giáo dạy, nếm được một ít giáo dục. Khi 

đến Đài Loan, tôi còn nếm được một ít biên duyên sư thừa, đây thật là vạn hạnh mà trong Phật 

pháp thường nói  “bách thiên vạn kiếp nan tao ngộ” . Tôi thân cận lão sư, người thông thường 

cũng thân cận rất nhiều, học sinh của Phương Đông Mỹ tiên sinh rất nhiều, đồ chúng của 

Chương Gia đại sư rất nhiều, học sinh của Ngài Lý Bĩnh Nam cũng rất nhiều, nhưng vì sao thành 



29 



tựu không giống nhau? Tôi đã từng nói với các vị, nguyên nhân do hiếu học. Ta có khả năng hiếu 

học, gặp được những thiện tri thức này ta liền có thành tựu. Ta tự mình không hiếu học, gặp 

được cũng như không vậy. Hiếu học là cái nhân của chính mình, gặp được những đại thiện tri 

thức này là thiện duyên. Cho nên, trọng yếu nhất vẫn là nhân hạnh của chính mình, tự mình cần 

có nhân hạnh sâu dầy. Nhân hạnh này là đời đời kiếp kiếp trong quá khứ tích lũy, là đời đời kiếp 

kiếp trong quá khứ tu hành mà được, không phải chỉ là nhân hạnh đời này. Rất nhiều học sinh 

cùng gặp được lão sư tốt, nhưng số người thật sự có thành tựu thì không nhiều, đạo lý là ở chỗ 

này.  Duyên đồng nhau, nhân không giống nhau, nên quả báo cũng không giống nhau. Chúng 

ta hiểu rõ đạo lý này, tường tận chân tướng sự thật thì liền biết được tự mình phải nên tu học như 

thế nào. 

Ngày nay, các vị đều hiểu được thế gian sẽ có tai nạn. Không chỉ là dự ngôn cổ xưa của Đông, 

Tây phương đã nói như vậy, mà chúng ta còn có thể nhìn thấy được. Từ chỗ nào nhìn ra được? 

Từ nhân tâm. Trong sách cổ Trung Quốc đã nói rất nhiều, nhân tâm hậu đạo thành thật thì xã hội 

an định, nhân dân có phước. Nếu như thế nhân đều tràn đầy ngờ vực, hiềm nghi, tham-sân-si-

mạn, thị phi nhân ngã, thì xã hội này không thể an định, thế giới này không thể thái bình. Nếu 

muốn cứu vãn kiếp nạn này, thực tế mà nói Liễu Phàm Tứ Huấn cùng Cảm Ứng Thiên, hai bộ 

sách này rất có hiệu quả. Chúng ta mỗi ngày đọc tụng, thọ trì, y giáo phụng hành, lão thật niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ, ta nhất định có thể làm Phật. Cho nên, các vị đồng tu yêu cầu tôi giảng 

hai bộ sách này, tôi cũng rất hoan hỷ. Hai bộ này giảng ở thời nay rất khế hợp thời cơ, nhà Phật 

gọi khế cơ, khế lý. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 04) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 5 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 5 

Chúng ta đã đọc qua bốn câu cương lĩnh của Cảm Ứng Thiên ở phía trước, cũng chính như Tư 

Mã Quang đã nói:  “Ta giữ lại tiền của cho con cháu, con cháu chưa chắc có thể nắm giữ được. 



30 



 Ta giữ sách vở cho con cháu, con cháu chưa chắc có thể đọc. Tốt nhất là nên tích đức, tích công 

 bồi đức thì đời sau của chúng ta nhất định có quả báo tốt” . Chỉ có người chân chính thấu suốt 

cảm ứng chi đạo thì mới có thể nói ra được những lời này. 

Phật dạy chúng ta, từ quan hệ cha con, quan hệ anh em cho đến quan hệ với tất cả mọi người đều 

không ngoài bốn loại duyên là  báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ. Nếu như không phải bốn loại 

duyên phận này, dù tương ngộ cũng không hề quen biết, chúng ta gọi là người lạ, mặt lạ, không 

quen. Ngay trong đời này chỉ cần phát sinh quan hệ với mình, thì nhất định trong đời quá khứ có 

liên quan đến bốn loại duyên nghiệp trên. 

Trong duyên nghiệp có thiện, có ác. Chúng ta hiểu được thông suốt thì nhất định phải biết đoạn 

ác, tu thiện. Ta thiếu nợ người nhất định phải trả. Người khác lừa gạt ta, xâm phạm ta, cướp đoạt 

của ta, ta đều phải nghĩ là đang trả nợ, trong lòng ta sẽ dễ chịu và cảm thấy tự tại. Họ gạt ta, trộm 

cắp, cướp đoạt của ta, vì sao họ không đi lừa gạt, cướp đoạt của người khác? Vì trong đời quá 

khứ người khác không có cái duyên này với họ. Nói cách khác, chúng ta trong đời quá khứ đã 

từng lấy, đã từng ăn cắp, đã từng cướp đoạt của họ, hôm nay gặp được nhân duyên tương ngộ, 

vẫn là dùng phương pháp này họ lấy đem đi. Được dịp chúng ta đã trả nợ! Cho nên, chúng ta 

phải hoan hoan hỉ hỉ cùng với tất cả chúng sanh kết thiện duyên, không kết ác duyên, cho dù gặp 

phải ác duyên, quyết cũng không để trong lòng. 

Người xưa nói: “Nhân quả vô địch”, người nhân từ, người có lòng yêu thương, người có lòng từ 

bi thì họ trọn đời trọn kiếp tuyệt đối không có oan gia đối đầu. Lời nói này phải hiểu thế nào 

vậy? Oan gia đối đầu đương nhiên là có, nhưng trong lòng họ xác thực không có, tâm địa thanh 

tịnh, từ bi, cho dù là oan gia đối đầu, họ cũng là chân thành ái hộ với oan gia. Khi thấy người có 

khó khăn, nhất định nhiệt tâm giúp đỡ họ, không có ghét bỏ, làm người như vậy hậu phước rất 

lớn. Cho dù đời trước chúng ta không có phước, phước rất mỏng, nếu như cả đời có thể tin tưởng 

đạo lý của cảm ứng, y giáo phụng hành, làm được rất chăm chỉ, rất nỗ lực thì ngay trong đời này 

phước báo liền hiện tiền. 

Cả đời tôi các vị đồng tu đều rõ, đời trước tôi có tu huệ, không tu phước, nên đời này tôi có được 

một chút huệ, không có phước, đời sống vật chất vô cùng khó khăn. Tôi đã trải qua những ngày 

tháng khổ cực rất dài, nếu là người khác thì sẽ không chịu nổi. Thế nhưng, tuổi tác càng cao 

dường như phước báo cũng càng thêm lớn, đây không phải do đời trước tu mà do đời này tu 

được, điều này các vị đều chính mắt nhìn thấy. Cuối đời tôi, không luận là làm việc gì đều rất 

thuận tâm, đều rất tự tại. Đây là tôi làm sự chứng chuyển cho mọi người, nhà Phật nói tam 

chuyển pháp luân, tôi làm chứng minh cho mọi người. Chỉ cần cố gắng đoạn ác tu thiện, chỉ cần 

đem lòng thương yêu chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, đối với tất cả chúng sanh không phân 

người thân, kẻ oán, nhất tề bình đẳng. Tôi không cầu phước báo, phước báo tự nhiên hiện tiền; 

không cầu thọ mạng, thọ mạng tự nhiên kéo dài, những thứ này tôi không hề có mong cầu. Tôi 

tuyệt nhiên không nghĩ ở lâu dài thế gian này, tất cả tuân theo lời giáo huấn của Phật Bồ Tát tùy 

duyên qua ngày. Ngạn ngữ trong Phật môn gọi là  “làm Hòa Thượng một ngày, đóng một ngày 

 chuông” . Sinh mạng vẫn còn ở thế gian một ngày thì vì Phật pháp, vì chúng sanh làm một ngày 

việc tốt. Tôi không mong cầu phước báo, không mong cầu danh vị, cũng không mong cầu trường 

thọ, không cầu bất cứ thứ gì, ngày tháng này làm sao mà không tự tại? Một số người hảo tâm đối 

với sinh hoạt của tôi rất lo lắng, thường thường đến hỏi thăm, tôi cũng tùy duyên. Cho nên phải 

hiểu sâu lý luận của báo ứng và chân tướng sự thật. 



31 



Kinh văn:  “Thị dĩ thiên địa hữu tư quá chi thần, y nhân sở phạm khinh trọng, dĩ đoạt nhân 

 toán” . 

Đoạn kinh văn trên là tổng thuyết. Trong thiên địa có thiên thần, có quỷ thần. Trong thiên thần, 

quỷ thần có một loại chuyên môn đi làm công tác điều tra. “Tư quá chi thần” chính là những 

người đi làm công việc giám sát. Họ thường ở thế gian để quan sát. Các vị phải nên biết thiên 

thần cùng quỷ thần, Phật ở trên kinh nói họ đều có ngũ thông. Ngũ thông này của họ là do phước 

báu mà có được. Trừ lậu tận thông họ không có, còn thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, 

thần túc, họ thảy đều đầy đủ. Sức mạnh thần thông của địa thần không bằng thiên thần, đương 

nhiên năng lực này của thiên thần lại không thể so sánh với người tu hành chứng quả. Đối với 

người thế gian chúng ta mà nói, năng lực đó của họ đều đầy đủ, khởi tâm động niệm của chúng 

ta họ đều biết, đều có hồ sơ ghi chép. Sau khi chết cần phải chịu sự phán xét. Sự phán xét này, 

phần sau của quyển sách này nói đến rất nhiều. 

Tạo tác của chúng ta không chỉ là hành vi (hành vi thì rất là nghiêm trọng), mà khởi tâm động 

niệm cũng đều là tạo tác. Khi minh bạch những chân tướng sự thật này, tâm lo sợ của chúng ta 

liền sanh khởi. Tâm lo sợ là khiếp sợ ác báo, ta khởi niệm ác, làm việc ác, tương lai ác báo quyết 

định không thể tránh khỏi, nên gọi là “lưới trời lồng lộng, một mảy lông cũng không lọt”. Đạo lý 

cùng sự thật này, người đời nay rất ít ai biết được. Người không có thiện căn, không có phước 

đức, ta nói với họ, họ cho đây là mê tín, đây là thần thoại, họ không thể tin tưởng, không thể tiếp 

nhận. Khi quả báo hiện tiền thì hối hận cũng không còn kịp nữa. Họ không thể tin là do “nghi”. 

Tham-sân-si-mạn-nghi là phiền não rất nặng, chướng ngại trí huệ của ta, khiến cho ta tạo tác tội 

nghiệp vô lượng vô biên. 

Phật ở trong kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta, mỗi một người khi sanh ra liền có hai vị quỷ 

thần đi theo ta, cả đời đều không rời khỏi ta. Hai vị thần này ở trên hai vai, chúng ta tự mình 

không thể phát hiện, người khác cũng không nhìn thấy. Một vị gọi là Đồng Sanh, một vị gọi là 

Đồng Danh. Hai vị thiên nhân này cũng xem là thiên thần, họ cả đời giám sát chúng ta, ngày đêm 

đều ở bên ta, nhưng chúng ta không nhìn thấy họ. Hai vị thần này trong Phật kinh cũng có tên 

gọi khác là Thiện Ác Đồng Tử. Một vị thần xem cả đời làm thiện của ta, một vị thần xem cả đời 

tạo ác của ta, ta có thể trốn khỏi hay không? Không cách gì trốn khỏi! Trên kinh Đại thừa gọi là 

hai vị Đồng Tử Thiện Ác, cũng chính là trên kinh Hoa Nghiêm gọi là Đồng Sanh, Đồng Danh. 

Chúng ta học Phật mà lại tin Phật quá khó. Tôi đã từng nói qua với các vị, sau khi xuất gia hai 

năm tôi mới thọ giới. Sau khi thọ giới tôi đến Đài Trung thăm Lý lão sư. Lý lão sư khi vừa thấy 

mặt liền chỉ vào tôi nói: “Ông phải tin Phật!”. Tôi cũng sững sờ ra. Tôi học Phật bảy năm thì 

xuất gia. Sau khi xuất gia thì liền giảng kinh, dạy học ở Phật học viện, đã giảng kinh hai năm rồi. 

Lý lão sư khi vừa thấy mặt, chỉ vào tôi bảo rằng phải “tin Phật”, sau đó Ngài giải thích với tôi là 

có rất nhiều người xuất gia đến già chết, bảy - tám mươi tuổi vẫn không tin Phật. Lúc này tôi mới 

vỡ lẽ ra, làm sao mới gọi là “tin Phật”.  Tất cả lời dạy bảo của Phật, ta có khả năng lý giải, ta có 

 thể y giáo phụng hành thì gọi là tin Phật; ngược lại, ta không hiểu rõ đạo lý, ta không làm được 

 là ta không tin Phật.  Chúng ta mới hiểu ra, thật có biết bao nhiêu người cả đời mặc bộ y phục 

này, ở ngay trong tự miếu mà không tin Phật, không chân chính y giáo phụng hành. Người xuất 

gia như vậy, người ở tại gia cũng như vậy. Thế nên trong tín, quyết định phải có nguyện, có 

hạnh. Nếu như không có nguyện, không có hành vậy thì gọi là không tin. Trong niềm tin nhất 

định phải đầy đủ “Giải-Hành-Chứng” (chính là “Tín-Giải-Hành-Chứng”). 



32 



 “Giải”  là đối với lý luận, phương pháp, cảnh giới mà Phật đã nói thông đạt tường tận. 

 “Hành”  là phải đem nó áp dụng. 

 “Chứng”  chính là khế nhập. 

Như vậy thì ta mới được thọ dụng chân thật, trong Phật pháp gọi là được lợi ích chân thật. 

Ngôn ngữ của Phật chính như Thế Tôn ở trong kinh Kim Cang đã nói: 

 “Chân ngữ giả” , “chân” là quyết định không giả. 

 “Thật ngữ giả”  là quyết định không hư dối. 

 “Như ngữ giả”  là quyết định tương ưng với sự thật. Không tăng, không giảm gọi là “như ngữ”. 

 “Bất cuồng ngữ giả”  là quyết định không lừa gạt chúng sanh. 

 “Bất dị ngữ giả”  là quyết định không nói lời thêu dệt, không nói hai chiều, lời nói giống như thật 

mà lại là giả. Phật không nói những lời này. Lời nói của Phật là rất khẳng định. 

Phật nói với chúng ta, mỗi một người cả đời đều có hai vị thiên nhân Thiện Ác Đồng Tử ngày 

đêm đi theo, một phút một giây đều không rời khỏi ta. Nếu như chúng ta thường nghĩ đến hai vị 

Thiện Ác Đồng Tử này đang ở bên cạnh ta, thì khi khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm của ta, 

làm sao chúng ta dám không cẩn trọng? Lời nói này của Phật quyết định không phải giả, nhất 

định không phải là lời lừa gạt chúng ta. 

Chúng sanh từ vô thỉ kiếp đến nay, phiền não tập khí tích chứa rất sâu dày. Thời xưa có cha mẹ 

dạy bảo, thầy giáo dạy bảo, bè bạn khuyên nhủ, hoàn cảnh tu học rất tốt, cho nên ác nghiệp của 

chúng ta ít, thiện nghiệp tương đối nhiều. Cảnh ngộ chúng ta bây giờ không giống như vậy. Văn 

hóa xưa, truyền thống xưa, người bây giờ không cần, không tin tưởng nữa, cho nên cha mẹ cũng 

không thể dạy ta, thầy giáo cũng không để ý đến những việc này. Thế là ngay trong cả đời này, 

chúng ta tùy thuận phiền não, tùy thuận tập khí, tạo tác tội nghiệp vô lượng vô biên, chúng ta làm 

sao mà không đọa lạc, làm sao không bị trừng phạt của thiên địa quỷ thần? Cá nhân như vậy, gia 

đình như vậy,thế giới cũng là như vậy. Các vị xem, những lời dự ngôn  (ở một số nhà sách bây 

 giờ xuất bản rất nhiều. Tôi rất ít đi dạo nhà sách, có nhiều vị đồng tu mua đến đưa tôi xem) nói 

là năm 1999 – 2000 là ngày tàn của thế giới. Người thế gian tạo tác tội nghiệp quá nhiều, 

Thượng Đế tức giận muốn trừng phạt thế nhân. Cách nói này cũng phù hợp với đạo lý của cảm 

ứng. Tại vì sao người thế gian đều tạo ác? Vì không có người dạy họ. Tại vì sao không có người 

dạy? Phật Bồ Tát đại từ đại bi, vì sao không giáng sanh ở thế gian để dạy dỗ chúng ta? Vì người 

thế gian không chịu tiếp nhận! Chính vì vậy mới có đại kiếp nạn này. 

Hôm qua có một vị cư sĩ đến thăm tôi và hỏi,  kiếp nạn này có thể tránh được hay không?  Tôi 

thật lòng mà nói,  rất khó tránh khỏi.  Lý luận và phương pháp để tránh nhất định là có, nhưng 

không cách gì thực hiện. Ai có khả năng sửa lỗi tự làm mới? Ai có thể chịu buông bỏ lợi ích của 

chính mình, vì xã hội, vì chúng sanh phục vụ? Nếu như không chịu buông bỏ tự tư tự lợi, vẫn cứ 



33 



làm những việc tổn người lợi mình, thì kiếp nạn này không có cách gì tránh khỏi. Cho nên phải 

hiểu được chân tướng sự thật này. 

“Thiên Địa hữu tư quá chi thần”, chúng ta chỉ giới thiệu ra hai vị Đồng Sanh, Đồng Danh mà 

trên kinh Hoa Nghiêm đã nói. Ngoài hai vị này ra, Thiên Địa quỷ thần giám sát thế gian, ghi 

chép thiện ác của người, loại quỷ thần này số lượng nhiều không thể tính đếm được. Trong các 

tôn giáo đều nói, đều có ghi chép lại. Sự khởi tâm động niệm, lời nói hành động của chúng ta đều 

không thể che giấu được ai. Điều này chúng ta nhất định phải biết, tự mình khắc phục phiền não, 

khắc phục tập khí của chính mình, thay đổi tự làm mới, nỗ lực tu hành. 

Chúng ta không cầu quả báo đời này mà cầu quả báo đời sau. Đời sau có đại phước báo, đời sau 

nhất định hướng cao lên trên. Mục tiêu nâng cao của chúng ta là ở thế giới Cực Lạc. Hãy nghĩ 

xem, chúng ta tự mình gìn giữ cái tâm, lời nói của ta, đối nhân xử thế tiếp vật như thế nào, có đủ 

tư cách để đi đến Tây Phương Cực Lạc không? Sau đó liền biết được chúng ta niệm Phật cầu 

vãng sanh có nắm chắc hay không. 

Chúng ta đã nói đến  “Thiên địa hữu tư quá chi thần, y nhân sở phạm khinh trọng, dĩ đoạt 

 nhân toán” . 

Đây đều là sự thật. Tuyệt đối không phải là Phật Bồ Tát, cổ thánh tiên hiền dùng phương cách 

này để khuyên dạy thế  nhân đoạn ác, tu thiện. Nếu như chúng ta dùng thái độ này để nhìn những 

sự việc, vậy thì sai rồi. Lời của các bậc Thánh hiền đều là lời chân thật, quyết định không có 

vọng ngữ. Phương pháp, thủ đoạn khuyên dạy thế nhân rất nhiều, quyết định không thể dùng 

phương pháp hư cuồng không thật. Người thế gian chỉ cần phát hiện ta một lần vọng ngữ, về sau 

nói cái gì họ cũng đều không tin. Trên thế giới có rất nhiều quốc gia như nước Mỹ, Âu châu cũng 

là như vậy, ta làm việc với cơ quan công chức chính phủ, nếu có một lần lừa dối vọng ngữ, họ 

ghi chép trong hồ sơ, về sau ta có nói gì họ cũng sẽ không tin. Thế pháp mà còn như vậy, huống 

hồ chư Phật Bồ Tát. Những bậc đại thánh đại hiền này, lời của họ đã nói, chúng ta nên chăm chỉ 

phụng hành. 

Phật Bồ Tát đã từng nói với chúng ta, thiên địa tuy là có những thần đạo quán sát thiện ác thế 

nhân, nếu như ý niệm của chúng ta chuyển đổi lại thì tình huống này liền hoàn toàn khác đi. Thế 

gian thánh nhân dạy bảo chúng ta:  “Khắc niệm tác thánh” . Niệm là vọng niệm. Khắc phục vọng 

niệm thì ta chính là thánh nhân. Thiên địa quỷ thần đối với thánh hiền nhân đều rất tôn kính, đều 

rất bảo hộ (tình huống là hoàn toàn khác nhau, cho đến cảnh giới của Phật Bồ Tát cao hơn). 

Trong chú giải có một đoạn dẫn dụng của kinh Hoa Nghiêm. Phía sau là giải thích của tổ 

sư đại đức, dạy bảo chúng ta công phu khắc kỷ là phải đi từ chỗ khó khắc phục nhất mà hạ công 

phu. Khắc kỷ chính là thay đổi tự làm mới . Chúng ta tự mình phải phản tỉnh, ở ngay trong đời 

 sống thường ngày, khuyết điểm nào là lớn nhất thì từ ngay chỗ khuyết điểm lớn nhất đó mà bắt 

 tay vào.  Khuyết điểm lớn là nơi rất khó thay đổi, mà chúng ta đều thay đổi được rồi thì khuyết 

điểm nhỏ rất dễ dàng. 

Ngay trong hoàn cảnh hiện tại trước mắt, chúng ta xem thấy truyền thuyết cổ xưa (bây giờ thì 

truyền thuyết này rất nhiều, các mặt trong xã hội thường thường có thể nhìn thấy) dường như đều 

tập trung ở 1999 – 2000 – 2001, ngay trong ba năm này, thế gian sẽ xảy ra tai nạn rất lớn. Tai 

nạn từ đâu đến vậy? Do ác nghiệp của chúng sanh chiêu cảm đến. Đây là cái lý của cảm ứng. 



34 



Truyền thuyết chưa hẳn là thật. Thế nhưng chúng ta tỉ mỉ quan sát xã hội này, quan sát thế đạo 

nhân tâm, nhân tâm bất thường! Họ bài trừ tất cả thiện pháp; hoan hỷ tiếp nhận tất cả ác pháp; 

“thập thiện nghiệp đạo” người ta nghe rồi lắc đầu; “tạo mười ác nghiệp” thì họ lại gật đầu, vậy 

thì còn cách gì nữa? Tham-sân-si-mạn, lừa dối người khác, ngay trong mỗi niệm muốn khống 

chế, chiếm hữu tất cả người sự vật, luôn làm những việc tổn hại người, lợi mình. Kỳ thật, tôi đã 

nói rất nhiều là tổn hại người thì quyết định không lợi cho chính mình. Họ đã hiểu lầm rồi!  Tổn 

 hại người là hại luôn cả chính mình!  Ta hiện tại được lợi rất ít, sau khi chết chắn chắn phải đọa 

tam đồ, cái khổ đó ắt phải chịu. Thông suốt được đạo lý này, hiểu rõ sự thật này trước mắt chịu 

khổ một chút có là bao? Đời sau sẽ hưởng phước báo nhân thiên. Càng thù thắng hơn nữa là 

niệm Phật vãng sanh làm Phật, làm Tổ. Đây mới là đại lợi ích chân thật. 

Nếu bạn muốn đạt được lợi ích chân thật thì cần phải sửa đổi tâm bệnh của chính mình, không 

thể không sửa, không th̉ể không thay đổi. Chỗ không giống nhau của tất cả chúng sanh cùng chư 

Phật Bồ Tát là  chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi. Tâm Phật, tâm Bồ Tát là như vậy, còn 

tâm phàm phu hoàn toàn trái nghịch lại với tâm này. Tâm phàm phu là hư ngụy, hư giả, ô nhiễm, 

cao thấp, tự tư tự lợi.  Chân thật sửa đổi thì phải từ nơi tâm mà sửa.  Nếu như chân thật được 

tâm chân thành, thanh tịnh, bình đẳng thì nghiệp chướng của vô lượng kiếp đều được tiêu trừ. 

Giống như trong Đại thừa kinh thường nói  “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới” , mọi người 

đều đã từng nghe qua. 

Phật dạy:  “Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn” .  Lòng yêu thương chân thành, lòng thương yêu 

 thanh tịnh, bình đẳng thì gọi là từ bi.  Tình yêu thương này là tận hư không biến pháp giới. 

Chúng ta xem thấy trong các tôn giáo khác cũng thường nói  “Thượng đế ái thế nhân” . Do đây 

có thể biết, hư không pháp giới chỉ là một thứ chân thật, đó chính là yêu thương.  Có thể yêu 

 thương tất cả chúng sanh hư không pháp giới, đây mới là chân thật yêu thương chính 

 mình. Đạo lý này là chân tướng sự thật. 

Nghiệp nhân quả báo trên kinh giảng nói rất rõ ràng, rất minh bạch. Chúng ta tu hành như vậy, 

các vị nghĩ xem, những “Thiên Địa tư quá chi thần” này còn có thể ghi chép lỗi của ta, đoạt đi số 

mạng của ta nữa hay không? Không thể được! Cũng chính là ta vượt qua phạm vi quyền hạn, 

trách nhiệm của họ. Nếu còn dùng vọng tâm, còn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, vẫn còn 

muốn làm những việc không thể cho người ta trông thấy hoặc biết, thì ta còn ở trong phạm vi 

trách nhiệm của thiên địa quỷ thần, ta không cách gì vượt qua, việc này phải nên hiểu biết. 

Trong chú giải có một công án nói về Vương Dụng Dư, tiên sinh triều nhà Minh. Đoạn công án 

này rất dài, ý nghĩa rất sâu, đáng để chúng ta cảnh giác. Đoạn công án này là thật, không phải 

giả, người thế gian gọi là  “Nhất ẩm nhất trát, mạc phi tiền định” . Ai định vậy? Là tự mình định. 

Đoạn ác tu thiện, tích công bồi đức mà đạt được quả báo. Vương Dụng Dư tiên sinh, ba đời đều 

tích đức, từ tổ phụ, thân phụ của ông đến ngay trong cả đời ông chưa từng lừa gạt một người. 

Dùng tâm thuần chánh đối nhân xử thế tiếp vật, có thể xả mình vì người, hoan hỷ giúp đỡ người 

khác, hết lòng hiếu để, cho nên sự tích của cảm ứng liền rất rõ ràng. Thời xưa thi cử công danh, 

chúng ta cũng đã từng nghe người nói qua, tham gia thi cử có thể thi được hay không, nhân tố 

thứ nhất là âm công, âm đức mà ta đã tích. Con người này tổ tông mấy đời tích âm đức, đến đời 

ông phát đạt. Cho nên, kiết hung họa phước là do ở ta, điều này phải hiểu. Chưa được minh tâm 

kiến tánh, tất cả đều là tu đức, chúng ta phải đặc biệt lưu ý. 



35 



Ngày hôm trước, tôi nghe nói Tường Vân pháp sư bị bệnh, bệnh rất đột nhiên, nghe nói bây giờ 

ông đang ở trong bệnh viện, bất tỉnh nhân sự. Tại vì sao người xuất gia chúng ta không thể sánh 

được với người tại gia? Chúng ta ở nơi đây nhìn thấy người tại gia niệm Phật vãng sanh, điềm 

lành hy hữu. Năm ngoái, hội trưởng của Hội Quan Âm Cứu Khổ là Lâm Y Sanh vãng sanh. Tôi 

có đi thăm ông, cũng có rất nhiều đồng tu đến trợ niệm cho ông ấy. Khi ông ra đi thần trí rõ ràng, 

ông nói với mọi người:  “Tôi không nhìn thấy các vị nữa, chỉ nhìn thấy một đạo kim quang”  và 

ông liền ra đi. Thấy Phật Bồ Tát tiếp dẫn vãng sanh, chúng ta nghe được rất nhiều, thậm chí 

người đọc kinh, niệm Phật có rất nhiều cảm ứng không thể nghĩ bàn. Những cảm ứng này chúng 

ta biết, nhưng chúng ta không nói. Chỉ cần dùng tâm chân thành mà tu học, đoạn ác tu thiện, cải 

đổi tự làm mới, thành thật niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, thì quyết định được sanh. 

Ở đoạn sau cuối cũng có nêu lên một câu chuyện nhỏ. Thời nhà Tống có một vị An Thiền Sư ở 

chùa Quang Hiếu. Trong thiền định ông nhìn thấy có hai người xuất gia đang nói chuyện. Ban 

đầu hai người này nói chuyện, bên cạnh có thiên thần ủng hộ, thế nhưng trải qua không bao lâu 

mấy vị thiên thần này đi mất. Sau đó có một số ác quỷ đi đến, quỷ vây quanh lấy họ, nhổ nước 

bọt vào mặt họ, mắng chửi họ. Nguyên nhân gì vậy? Khi hai vị xuất gia này cùng nhau nói 

chuyện, ban đầu là bàn luận Phật pháp nên thiên thần ủng hộ. Sau khi nói Phật pháp xong, họ 

bàn chuyện gia đình nên thiên thần đi mất. Sau đó lại nói đến danh vọng lợi dưỡng thì ác quỷ 

liền đến. Các vị phải nên biết, khi khởi tâm động niệm, ta niệm một niệm chân thiện thì chư Phật 

hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ; một ác niệm vừa mới sanh thì yêu ma quỷ quái liền kéo 

đến. Cho nên, thảo luận chuyện thế gian đều bị quỷ thần khiển trách, nếu như nghĩ đến danh 

vọng lợi dưỡng thì đó là tạo tội nghiệp. 

Chúng ta nghĩ thử xem, con người hiện tại thân-khẩu-ý ba nghiệp đã tạo, thực thế mà nói cùng 

với những người xuất gia này có hơn chứ không kém. Họ vẫn còn thảo luận Phật pháp, còn 

chúng ta bây giờ gặp mặt đều nói danh vọng lợi dưỡng, mấy ai còn thảo luận Phật pháp? Cho 

nên chúng ta cần phải hiểu rõ ràng, thế gian này “Pháp nhược, Ma cường”, hoằng pháp lợi sanh 

làm gì không gặp chướng ngại? Chỉ cần chúng ta tâm chánh, làm chánh. Có được thời gian của 

một ngày thì làm việc tốt một ngày. Trong việc tốt thù thắng nhất chính là hoằng pháp lợi sanh. 

Có một số người đến hỏi tôi, chúng ta phải nên làm thế nào để xây dựng một đạo tràng? Xây 

dựng đạo tràng không khó, khó là ở cái tràng này có đạo hay không! Cái gì là đạo? Nhất định 

phải giảng kinh. Ngày nay trong và ngoài nước, có rất nhiều người đến Singapore để tham học, 

tán thán đạo tràng này thù thắng, hưng thịnh. Tại vì sao hưng thịnh, tại vì sao thù thắng? Đạo 

tràng này mỗi ngày giảng kinh, một năm, ba trăm sáu mươi ngày, chưa từng gián đoạn. Niệm 

Phật đường niệm Phật ngày đêm hai mươi bốn giờ, không gián đoạn. Mỗi ngày đều như vậy, cho 

nên kéo đạo tràng này hưng vượng. Trên dưới mấy ngàn người không có ý kiến, mọi người hòa 

thuận cùng ở với nhau. Ngày ngày đều phải giảng kinh, ngày ngày đều phải niệm Phật. Nếu ba 

ngày không giảng kinh, ba ngày không niệm Phật thì ý kiến liền đến, mọi người liền nghĩ ngợi 

lung tung, mỗi người có phân biệt của mỗi người, mỗi người có chấp trước của mỗi người, vậy 

thì không phải là đạo tràng. Các vị phải nên hiểu đạo lý này. 

Chúng ta phải tích cực bồi dưỡng nhân tài hoằng pháp. Nhân tài hoằng pháp từ đâu mà bồi 

dưỡng ra? Huấn luyện từ trên giảng đài mà ra. Ta không thể ngày ngày lên giảng đài thì ta làm 

sao có thể giảng được hay? Nếu ta muốn đem một bộ kinh giảng cho hay, giảng cho thấu triệt, 

thì mỗi ngày ta phải lên giảng đài luyện tập. Thành thành khẩn khẩn, cung cung kính kính tiếp 



36 



nhận chỉ giáo phê bình của đại chúng; cố gắng sửa đổi tự làm mới, thì tự mình mới có thể tiến 

bộ. Thật sự muốn giảng được tốt, không chỉ phải hiểu  một bộ phương pháp kỹ xảo giảng kinh, 

mà còn phải có đạo tâm chân thật. Mỗi chữ, mỗi câu đều từ trong tâm tánh lưu lộ ra, đó mới là 

thật. Đây chính là tự mình phải có công phu chân tu; không có công phu chân thật thì tuy có 

những kỹ xảo này, nhưng ta vẫn cứ không đạt được hiệu quả. Do đó nhất định là phải “tự hành 

hóa tha”, tự mình tu hành có công phu mới có thể chân chính giúp đỡ người khác, mới có thể 

khởi tác dụng cảm ứng đạo giao. 

Câu chuyện này trong Cảm Ứng Thiên nhắc nhở, cảnh sách chúng ta, khiến cho chúng ta biết 

được, thật đúng như thế nhân đã nói:  “Ngẩng đầu ba thước có thần minh” . Đây quyết định 

không phải là vọng ngữ, quyết định không phải là lừa gạt người. Chúng ta phải nên cảnh giác, 

chăm chỉ nỗ lực tu học, hy vọng nâng cao cảnh giới của chính mình, siêu việt phạm vi quyền hạn 

của quỉ thần, vậy thì ta thật sự thành công. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 05) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 6 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 6 

Cảm Ứng Thiên bắt đầu từ câu chánh văn thứ tư:  “Toán giảm tắc bần, hào đa phùng ưu hoạn” , 

đến câu thứ chín: “Toán tận tắc tử”  đều nói tỉ mỉ chân tướng sự thật. 

Cái gì gọi là “Toán”? 

“Toán” là tính toán, cũng chính là chúng ta thường nói “gia giảm thừa dư”. Vận mệnh đương 

nhiên là có, do nghiệp đời trước đã tạo mà cảm ra được quả báo. Nếu như trong đời này không 

có đại thiện đại ác, thì đại khái vận mạng của cả đời đích thực là như định số đang lưu chuyển, 

thông thường người ta gọi là  định mạng luận, ngạn ngữ gọi là “nhất sanh giai thị mạng, bán điểm 

 bất do nhân” . Đây chính là không có đại thiện đại ác. Nếu bạn phát tâm hành thiện, thì việc thiện 



37 



trong định mạng của bạn sẽ thêm lớn. Nếu như bạn tạo ác, thì phước báo đời trước mà bạn đã tạo 

sẽ bị giảm đi, cho nên ngày ngày đều có gia giảm thừa dư. Chúng ta khởi tâm động niệm lời nói 

việc làm, mỗi ngày đều có gia giảm thừa dư. Mức độ gia giảm thừa dư không lớn, cho nên vận 

mạng vẫn sẽ bị người khác tính ra được rất chính xác. Vận mạng cá nhân như vậy, vận mạng gia 

đình, đoàn thể cũng là như vậy, thậm chí đến quốc gia, thế giới cũng không ngoại lệ. Bạn xem, 

trên thế giới có rất nhiều nhà dự ngôn nói về kiết hung họa phước của thế giới. Đây là nói cái 

lớn, nó đều có một định số. Không phải Phật Bồ Tát định, cũng không phải thần minh định. Ai 

định vậy? Vận mạng cá nhân là chính mình tạo tác; gia vận là tạo tác của người cả nhà, là cộng 

nghiệp của người cả nhà; quốc vận là cộng nghiệp của người cả một nước; thế vận là cộng 

nghiệp của tất cả người ở thế gian. Xem bạn tạo tác cái gì thì liền biết được có quả báo như thế 

nào. Nhân thiện nhất định được quả thiện, nhân ác nhất định cảm ác báo, đây là chân lý. 

Chư Phật Bồ Tát xuất hiện ở thế gian thuần thiện vô ác, vẫn không rời khỏi chân lý của nhân 

quả. Kinh Pháp Hoa nói: “Nhất thừa nhân quả”, kinh Hoa Nghiêm nói: “Ngũ châu nhân quả”. 

Tất cả đều không rời khỏi định luật của nhân quả. Cho nên, Phật pháp mới nói  “vạn pháp giai 

 không, nhân quả bất không” . Nhân quả vì sao bất không? Nhân quả chuyển biến bất không, nhân 

biến thành quả, quả lại biến thành nhân; nhân quả vĩnh viễn đang tuần hoàn, vĩnh viễn đang luân 

chuyển, đây gọi là nhân quả bất không. Những nghiệp nhân quả báo, kiết hung, họa phước vĩnh 

viễn đang tuần hoàn, tiếp nối bất không. Đây là đại đạo lý, là chân tướng sự thật. 

Phật dạy chúng ta lìa tướng. Tướng thế gian không thể chấp trước, tướng Phật pháp cũng không 

thể chấp trước. Trên kinh Kim Cang nói rất hay:  “Pháp còn nên xả, huống hồ phi pháp” . Cái 

pháp đó là Phật pháp. “Pháp còn nên xả”, chính bởi vì Phật pháp là nhân duyên sanh. Pháp nhân 

duyên sanh không có tự tánh, ngay thể tức không, không thể có được. Thế pháp, Phật pháp đều 

không ngoại lệ, đều không thể chấp trước; phân biệt chấp trước thì sai. Quả nhiên nếu có thể làm 

đến được không phân biệt, không chấp trước, thì thế pháp cùng Phật pháp không có gì khác biệt. 

Những đạo lý này, trong kinh điển Đại thừa nói rất nhiều. Chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội, quán 

sát tất cả hiện tượng, chúng ta mới có thể chân thật có được thọ dụng, phá mê khai ngộ lìa khổ 

được vui. 

Chúng ta quan sát hoàn cảnh lớn của hiện tại, hoàn cảnh sinh hoạt cả thế giới đều đang động 

loạn, sợ nhất là chúng sanh tạo nghiệp. Nghiệp tạo tràn đầy thì quả báo liền hiện tiền. Người xưa 

nói, người làm ác hiện tại vẫn chưa nhận lấy ác báo, không phải không báo, chỉ là thời giờ chưa 

đến. Những sự thật này, ngày trước trong lịch sử có ghi chép, đều là viết theo nhân duyên quả 

báo, những hiện tượng triển hiện ra ngay trước mắt chúng ta. Chúng ta xem người hiện tại họ 

đang nghĩ gì, họ nói gì, họ làm gì, quả báo tương lai là thiện, là ác; là kiết, là hung; là họa, là 

phước, chẳng phải đã rõ ràng rồi hay sao? Người trong đời quá khứ tu phước, đến đời này không 

biết tiếp tục tu phước, mà chỉ chuyên môn tạo ác thì phước của họ dần dần bị giảm đi. Đây chính 

là  “Toán giảm” . 

 “Bần”  là tiền tài bị mất hết. 

 “Hao”  là hao tổn. Hao tổn đến mức nghiêm trọng là nhà tan người mất, thậm chí đến quốc gia 

diệt vong. 



38 



 “Đa phùng, ưu hoạn” . Hai câu nói này đích thực là nói đến đời sống hiện tại của chính chúng 

ta. Chúng ta trong đời quá khứ cũng xem là có tu được chút phước báo, đời này tạo ác, ác báo 

vẫn chưa hiện tiền, vẫn còn phước dư có thể hưởng, phước báo trong đời quá khứ đã tu không 

nhỏ. Do đây có thể biết, ngay trong đời này của chúng ta, nếu như không làm ác mà còn nỗ lực 

làm thiện, vậy phước báo ngay đời này của chúng ta chắc chắn là vượt hơn ngay trước mắt rất 

nhiều. Những đạo lý này, nếu như không phải là người chân thật tham thấu, bạn nói cho họ nghe, 

họ sẽ không tin tưởng. Tại vì sao không tin tưởng? Vì họ mê rồi, mê quá sâu. Loại mê hoặc này 

không phải không có nguyên nhân. Hiện tại những gì họ thấy được, tiếp xúc được, dường như 

không giống như người xưa đã nói. Lời của người xưa dường như là một loại lý tưởng, không 

phải sự thật. Những sự thật mà họ thấy được không phải như vậy. Họ tin tưởng những chân 

tướng sự thật mà họ thấy được. Kỳ thật, họ thấy sai rồi, chúng ta có thể khẳng định là họ thấy 

sai, tại vì sao có thể nói khẳng định như vậy? Tâm của người xưa là trạng thái tịnh, còn người 

hiện tại tâm khí bao chao, tâm là động. Giống như mặt nước, mặt nước khi bình lặng thì giống 

như tấm gương, mọi thứ chiếu vào thấy được rất rõ ràng; nếu như trên nước khởi lên sóng thì 

đương nhiên không thể thấy được hình ảnh. Từ đạo lý này các vị tỉ mỉ mà tư duy, tâm người 

thanh tịnh thấy hình ảnh rất rõ ràng, tâm người bao chao nhìn hình ảnh nhất định sẽ thấy sai. Cho 

nên chúng ta tin tưởng giáo huấn của Phật Bồ Tát, tin tưởng giáo huấn của cổ thánh tiên hiền. 

Chúng ta dựa vào cái gì tin tưởng? Tâm của họ thanh tịnh, họ ô nhiễm ít hơn so với chúng ta. Tư 

tưởng hiện tại của chúng ta là sóng to gió lớn, việc này chúng ta phải rõ ràng. Tâm của chúng ta 

bị ô nhiễm nghiêm trọng. Một ngày từ sớm đến tối, phải quấy nhân ngã, tham-sân-si-mạn ngày 

ngày đang thêm lớn, vậy thì chúng ta đối với sự lý của nhân sanh vũ trụ làm sao có thể tường 

tận? Y theo vọng tưởng, chấp trước của chính mình mà làm việc, có lý nào mà không tạo ác 

nghiệp? 

Ngày nay học Phật, nếu muốn có thành tựu, nếu muốn được chút thọ dụng thì nhất định phải 

buông xả đi thành kiến của chính mình. Phải thừa nhận thành kiến của chính mình là sai lầm; 

phải mau hồi đầu, hồi đầu là bờ; y theo giáo huấn của Phật Bồ Tát tu học, làm từ căn bản. Tam 

Phước của “Quán Kinh”dạy bảo chúng ta, làm từ  “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ 

 tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp” . Cái gì gọi là hiếu, cái gì gọi là dưỡng, không có người biết. 

Cái gì gọi là phụng sự, cũng không có người biết. Hiện tại mọi người xem thấy những chữ này, 

tự cho rằng ta đều đã làm được, việc này không thể trách. Họ chính mình đều làm được, làm rất 

tốt, rất viên mãn, vậy thì họ liền thành Phật Bồ Tát. Hiện tại thế gian này, người tự mình tuyên 

xưng là Phật gì đó tái lai, Bồ Tát gì đó tái lai. Việc này không thể trách họ. Họ chính mình cho 

rằng họ thành Phật rồi. Trên kinh Phật nói với chúng ta, người trời Tứ Thiền, người trời Tứ 

Không cho rằng chính mình thành Phật, thành Bồ Tát rồi. Hiện tại không cần đến trời Tứ Không, 

chính ngay hiện tiền họ đã thành Phật, thành Bồ Tát rồi. Ngộ nhận! 

 “Hiếu”, “Dưỡng” , những chữ này ý nghĩa rất sâu rộng, sâu rộng không có bờ mé. Chúng ta có 

thể hiểu được bao nhiêu? Bồ Tát Đẳng Giác vẫn còn một phẩm sanh tướng vô minh chưa phá, 

“hiếu, dưỡng”, hai chữ này vẫn kém khuyết một phần, vẫn chưa viên mãn, đạo lý này ai hiểu? 

Chứng được quả vị Như Lai là cứu cánh viên mãn, thì “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư 

trưởng” mới làm đến được viên mãn. Do đây có thể biết, hiếu dưỡng, phụng sự chân thật làm đến 

được có lực, bạn liền vào quả vị của thánh nhân, mức độ thấp nhất là Bồ Tát Viên Giáo Sơ Tín 

vị. Lấy tiêu chuẩn này để nói, khi tam giới 88 phẩm kiến hoặc chưa đoạn, Phật nói ra hiếu 

dưỡng, phụng sự thì bạn không có phần. Cái hiếu dưỡng, phụng sự đó của bạn là pháp thế gian, 

là việc của sáu cõi luân hồi. Tám mươi tám phẩm kiến hoặc đoạn rồi, hiếu dưỡng phụng sự của 



39 



bạn mới là tiêu chuẩn mà Phật đã nói. Tiêu chuẩn thấp nhất, chúng ta có thể làm được hay 

không? Niệm Phật vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc, chân thật vãng sanh rồi thì việc hiếu 

dưỡng, phụng sự của bạn có thể nói làm đến được phân nữa, đây là tiêu chuẩn của Phật. Thế 

nhưng bạn niệm Phật một lòng cầu sanh Tịnh Độ, có thể chân thật vãng sanh Tịnh Độ hay 

không? Phải thật vãng sanh thì mới được, niệm Phật mà không thể vãng sanh thì không được. 

Tại vì sao không thể vãng sanh? Bạn phải suy nghĩ, nhất định phải tìm ra nguyên nhân của không 

thể vãng sanh, đem loại bỏ đi. Đại sư Trí Giả dạy cho chúng ta phương pháp, chúng ta tỉ mỉ nghĩ 

tưởng, Phật Bồ Tát thật là từ bi đến tột đỉnh, dùng phương pháp của “ngũ đình tâm quán” để giúp 

chúng ta làm trợ tu, giúp chúng ta phá trừ “phải-quấy-nhân-ngã”, “tham-sân-si-mạn”, những thứ 

phiền não này. Phật chân thật có phương pháp tốt, thế nhưng những phương pháp này chúng ta 

không chịu làm. Nếu như y theo phương pháp này mà làm thì sẽ có hiệu quả, cho dù không thể 

đoạn ba độc phiền não, nhưng chắc chắn có thể hàng phục được, cũng chính là làm cho phiền 

não giảm nhẹ đi. Phiền não nhẹ thì trí tuệ thêm lớn. Bạn không chịu chăm chỉ nỗ lực mà tu học, 

vậy thì không còn cách nào. Chúng ta vãng sanh phải đạt đến trình độ nào? Phẩm vị thứ năm là 

mức độ thấp nhất! Đại sư Trí Giả thị hiện cho chúng ta, khi Ngài vãng sanh, đệ tử hỏi Ngài phẩm 

vị vãng sanh ra sao, Ngài nói là vãng sanh phẩm vị thứ năm. Phẩm vị thứ năm là cõi Phàm 

Thánh Đồng Cư. “Ngũ đình tâm quán”, năm phẩm vị này, thành thật mà nói bao gồm tất cả 

chúng sanh, mỗi mỗi đều có thể làm đến được. Đại sư Trí Giả dạy cho chúng ta phương pháp 

này và cũng chính Ngài làm ra tấm gương điển hình. Thật là từ bi đến tột đỉnh! 

Chúng ta bình lặng mà quán sát thế gian này, quán sát hoàn cảnh sinh hoạt của chính mình, ngày 

nay chúng ta đích thực là “đa phùng, ưu hoạn”. Có mấy người ở thế gian này, thân tâm có được 

cảm giác an toàn? Sống ở thế gian này không có cảm giác an toàn, bạn nói xem thật đáng thương 

cở nào, thống khổ cở nào. Đây là sự bất hạnh cho chúng ta sanh vào thế gian này. Thế gian đại 

loạn, chúng ta có thể đạt được thân tâm an ổn hay không? Được! Chỉ có trong Phật pháp, trong 

giáo học của thánh hiền, chúng ta có thể đạt được, nhất định phải hiểu rõ những chân tướng sự 

thật này. Chúng ta biết được chính mình từ đâu đến, biết được chính mình sẽ đi về đâu, biết được 

vô số nghiệp nhân quả báo của thế gian, thì tâm của chúng ta mới có thể an, gọi là  “tâm an, lý 

 đắc” . Đạo lý hiểu tường tận thì tâm liền an, bạn không tường tận thì tâm của bạn làm sao an 

được? Những sự việc này chúng ta không thể không biết, không thể không rõ ràng, không thể 

không học tập. Nếu bạn muốn biết, muốn tường tận mà không học tập thì làm sao được? Học còn 

phải tập; tập là phải thật làm thì bạn mới có thể chân thật thể hội. 

Hôm qua chúng ta đã giảng đến  “thiên địa hữu tư quá chi thần, y nhân sở phạm khinh trọng, dĩ 

 đoạn nhân toán” . Phía sau nói ra cho chúng ta sáu việc, cũng chính là sáu câu. Mỗi một câu là 

một sự việc. 

 “Toán giảm tắc bần hào, đa phùng ưu hoạn” . Hai sự việc này đã giới thiệu qua. Hôm nay 

chúng ta xem việc thứ ba,  “nhân giai ác chi” . 

 Thứ ba là “nhân giai ác chi”  

 “Ác”  chính là chán ghét, hay nói cách khác, người tạo ác thì người thiện, người quân tử nhất 

định sẽ xa lánh họ, sẽ không thân cận họ. 



40 



Trong “Ngọc Xu Kinh” của Đạo giáo có nói là giả như có một người không thể tu thiện nghiệp, 

chắc chắn là có những quỷ thần đến quấy phá họ, khiến cho họ thần hồn điên đảo, thần trí không 

rõ ràng. Không luận họ có địa vị cao thế nào, có tiền tài nhiều đến thế nào, bạn bình lặng mà 

quán sát liền thấy được, họ không phải là người bình thường. Vào thời xưa, những Đế Vương hết 

thời, sắp bị mất nước (chúng ta ở trên lịch sử xem thấy rất nhiều), loại tình hình này tâm thuật 

bất thiện, hành vi bất lương, thiện thần kiết tinh lìa khỏi họ; ác thần ác quỷ thường hay tìm đến 

cửa, cho nên hành vi của họ bị người thế gian ghét bỏ. Những việc này đều là sự thật, nhất định 

không thể đem nó xem thành mê tín. 

Thế giới ngày nay khoa học kỹ thuật tuy tương đối phát triển, nhưng đối với thiên địa quỷ thần, 

những sự lý này vẫn rất là mơ hồ. Khi khoa học kỹ thuật nâng lên cao hơn, phát hiện được tình 

huống sự thật này, thì chúng ta liền sẽ thay đổi cách nhìn, thay đổi hành vi của chúng ta. Nhưng 

trước khi khoa học chưa đạt đến trình độ này thì chúng ta phải nên tin tưởng lời của thánh hiền. 

Chư Phật Bồ Tát, đại thánh đại hiền không lừa gạt chúng ta. Các Ngài giáo hóa chúng sanh là có 

trí tuệ, có phương tiện khéo léo, tại vì sao phải lừa gạt chúng sanh? Tất cả chúng sanh, nếu như 

phát hiện Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời giảng kinh nói pháp, trong đó có một câu lừa dối chúng 

sanh thì trong 49 năm, những gì Ngài đã nói ra, chúng ta có thể hoàn toàn phế bỏ, không tin 

tưởng Ngài. Vào thời xưa thánh nhân, quân tử thế gian mà còn có thể giữ lấy cả đời không vọng 

ngữ, huống hồ Phật Bồ Tát, đại thánh đại hiền. Chúng ta nhất định phải ghi nhớ, nhất định phải 

tường tận. Chúng ta có thể tin tưởng lời của thánh hiền nhân, đây là phước báu của chúng ta; có 

thể y giáo phụng hành thì chúng ta chắc chắn được đại thiện, đại lợi. 

Từ những đạo lý này cổ đức dạy bảo chúng ta, các Ngài nói:  “Nếu chúng ta gặp phải người ôm 

 lòng oán hận đối với chúng ta, ức hiếp chúng ta, trong tình huống này chúng ta phải nên làm thế 

 nào?”  Người rõ lý biết được cách nhẫn nhượng. Chúng ta dùng tâm thiện đối đãi với họ, thiên 

thần chắc chắn bảo hộ chúng ta. Đạo lý này rất sâu, không hiểu rõ đạo lý này chúng ta không 

chịu làm, còn muốn phản kháng, phản kích. Chúng ta thường nói, người thế gian đồng tình với 

người yếu. Người thế lực yếu kém luôn là dễ dàng có được sự đồng cảm của đại chúng, thiên đạo 

cũng là như vậy. Người giữ tâm lương thiện, không kỳ kèo với người, cho dù bị ức hiếp, bị vũ 

nhục, bị bức hại, cũng đều có thể nhẫn chịu, vẫn là dùng cái tâm lương thiện để đối đãi với 

người. Vậy nếu chúng ta bị người hại chết thì sao? Hại chết là phước khí, hại chết thì sanh thiên, 

không ở nhân gian để chịu tội. Khi chết thiên thần đến đón tiếp, vậy có gì không tốt chứ? Thế 

nhưng người ức hiếp người, người hại người, Trời cũng sẽ trừng phạt họ. 

Người xưa thường nói  “thiên tâm nhân thuật” , đây là nói thiên thần, thông thường trong tôn 

giáo gọi là “Thượng Đế”. Những thiên thần của thiên đạo, họ đều có lòng yêu thương, tuyệt đối 

sẽ không trừng phạt người biết hối cải. Một người làm sai sự việc phải biết hối cải, hối cải liền 

có thể được chư Phật Bồ Tát hộ niệm, được thiên địa quỷ thần tha thứ, họ không tìm bạn để gây 

phiền phức. Ngày trước đã làm sai, không hề gì, con người không phải là thánh hiền thì làm gì 

không lỗi? Có lỗi mà có thể thay đổi thì không gì tốt bằng. Thế pháp, Phật pháp nói tu hành 

không gì khác hơn chính là cải lỗi. Mỗi ngày chúng ta phản tỉnh kiểm điểm, biết lỗi phải sửa. 

Biết được lỗi lầm, tôi thường nói, đã nói rất nhiều năm, biết được lỗi lầm chính là khai ngộ, đem 

lỗi lầm sửa đổi thì gọi là tu hành, phải nỗ lực mà làm, phải thầm lặng mà làm, bạn mới có được 

chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ. Ngày trước Đại Sư Chương Gia dạy tôi:  “Phật 

 thị môn trung, hữu cầu tắc ứng” , sự cảm ứng đạo giao bạn liền chứng thực. Không luận chúng ta 



41 



có được thiên phú, sanh ra thì biết; hoặc ngu si, do nỗ lực cầu học mới biết, sự thành tựu đều là 

như nhau. Cho nên, chúng ta chính mình phải phấn đấu, phải nỗ lực. 

Người thế gian thường nói  “công đạo tự tại nhân tâm” , vậy đối với người làm ác, chúng ta hà tất 

phải tính toán nhiều với họ. Chúng ta không những phải vĩnh viễn gìn giữ tâm niệm từ bi, tâm 

niệm yêu thương, mà còn phải làm cho nó thêm lớn. Giáo nghĩa nền tảng trong Phật pháp dạy 

bảo chúng ta phải đoạn tham-sân-si. Tham-sân-si là ba độc phiền não, ngạo mạn là đại phiền não 

nhiều đời mang đến, nếu như không đoạn thì chắc chắn không ra khỏi ba cõi, nếu như không 

đoạn thì niệm Phật vãng sanh sẽ bị chướng ngại nghiêm trọng. Điều này chúng ta nhất định phải 

biết, nhất định phải cảnh giác. 

 Con người ở thế gian chỉ mấy mươi năm nóng lạnh ngắn ngủi, tại vì sao không làm một người 

 tốt?  Những năm gần đây chúng ta đề xướng vận động bốn tốt là  Giữ Tâm Tốt, Làm Việc Tốt, Nói 

 Lời Hay, Làm Người Tốt. Làm được bốn điều này thì bạn nhất định được phước báo. Kiết hung 

họa phước là báo ứng do chính chúng ta tạo tác, không phải người khác mang đến cho chúng ta, 

chắc chắn là tự làm tự chịu. Làm ác thì có tai, có ương, có họa hại; làm phước thì nhất định có 

kiết, có thiện, có lợi. Thánh nhân thế xuất thế gian phân tích cho chúng ta rất nhiều, không nên 

xem người khác tạo ác dường như là họ được phước, họ trải qua ngày tháng rất tốt. Chúng ta 

phải nên biết, đó là phước báu lớn mà đời quá khứ họ đã vun bồi. Họ làm ác thì chắc chắn tổn đi 

phước thọ của họ. Tuy là tổn giảm, nhưng họ vẫn còn dư phước nên họ vẫn đang hưởng phước. 

Nếu như họ không tạo ác thì phước của họ càng lớn, thọ mạng của họ càng dài. Chúng ta không 

có thiên nhãn thông, không có túc mạng thông nên không biết được quá khứ của họ. 

Người hành thiện hiện tại nhưng đời sống rất cùng khổ, dường như không có được quả báo tốt, 

đây là nguyên nhân gì? Do đời quá khứ tạo ác quá nhiều, nên đời này họ chịu khổ báo. Đời này 

họ hành thiện, nên khổ báo của họ đã cải đổi được một ít. Loại gia giảm thừa dư này, mắt phàm 

phu chúng ta không thấy được. Thế nhưng nếu tỉ mỉ tư duy, tỉ mỉ quán sát, bạn cũng có thể thấy. 

 Thứ tư là  “hình họa tùy chi” . 

Phía trước là  “nhân giai ác chi” , cái báo này tương đối nhẹ một chút.  “Hình họa tùy chi” , cái 

báo này thì nặng. 

 “Hình”  là hình phạt. Bạn vi phạm pháp luật của quốc gia, quốc gia có hình phạt đến chế tài bạn. 

 “Họa”  là đại tai đại hung. 

 “Tùy”  là không rời khỏi bạn. 

Thái Hư chân nhân nói với người, nếu người khác dùng tâm hạnh bất thiện để đối với ta, làm cho 

ta gặp phải những tai nạn thống khổ, ta phải thừa nhận, hơn nữa, ta còn phải dùng thiện tâm, 

thiện hạnh để đối với họ.  “Phước đức chi khí, hằng sanh ư ngã” . Đây là cơ duyên tốt nhất cho 

mình tu phước, bồi phước. 

Phải biết giữa người và người gặp nhau là một duyên phận. Duyên phận thì có thiện duyên, có ác 

duyên. Năm xưa tôi giảng kinh ở giảng đường Quang Minh Hồng-Kông. Tôi ở bên đó hai tháng. 



42 



Giảng đường này là lão Hòa Thượng Thọ Giã xây dựng. Hiện tại lão Hòa Thượng có lẽ đến 90 

tuổi rồi, vẫn ở New York. Trên giảng đường có một đôi liễn, tôi ghi nhớ được rất rõ ràng, câu 

trên nói:  “Vợ chồng là duyên, có thiện duyên, có ác duyên, oan oan tương báo” . Câu dưới 

viết:  “Con cái là nợ, có đòi nợ, có trả nợ, không nợ không đến” . Câu đối này đã đem tất cả 

những việc của nhân sanh nói ra hết, thảy đều nói rõ ràng. Quan hệ giữa người và người chính là 

bốn chữ  “Ân, Oán, Đòi Nợ và Trả Nợ” . Chúng ta hiểu được những đạo lý, những chân tướng sự 

thật này, thì không luận cùng ở chung với bất cứ người nào, chúng ta đều rất rõ ràng, rất tường 

tận chính là cái quan hệ như vậy. Nếu như có ân thì hy vọng cái ân này thêm sâu hơn. Nếu như 

có oán thì oán phải hóa giải. Đây là trí tuệ, là thọ dụng chân thật. Chúng ta thiếu nợ người ta thì 

hân hoan vui vẻ mà trả cho người. Người khác thiếu ta, ta một mực xóa sạch, không nhớ đến. 

Bạn thấy, thật là bớt việc. Thường hay giữ cái tâm này, chính là tâm tốt; thường hay làm những 

việc này, chính là việc tốt. 

Do đây có thể biết, thiện phước là chính mình tu, chính mình được thọ dụng; họa phước là do 

chính mình tạo. Chính mình không chịu tiếp nhận đạo lý này, không chịu tiếp nhận sự thật này, 

người có ân với ta, nhìn thấy họ có việc nho nhỏ không vừa ý, liền vong ân bội nghĩa; người có 

oán đối với ta, niệm niệm nhớ nghĩ luôn muốn báo thù; thiếu nợ người ta thì không trả; người ta 

thiếu nợ mình thì nghĩ hết cách để bức ép. Đây là tạo tội nghiệp. Cái tội nghiệp này nhất định là 

đọa ở ba đường. Bạn cùng với những oan gia trái chủ này đời đời kiếp kiếp không hề kết thúc. 

Đây là ngu si, trong Phật pháp gọi là “kẻ đáng thương”. Chúng ta học Phật học đến chỗ nào vậy? 

Ngay đến những đạo lý chân tướng sự thật này đều không hiểu rõ, chúng ta làm thế nào tự cầu đa 

phước? Phước báo không phải Phật Bồ Tát cho chúng ta, không phải Thượng Đế cho chúng ta, 

cũng không phải thiên địa quỷ thần cho chúng ta, mà chính chúng ta phải tạo. Trồng nhân thiện, 

nhất định được quả thiện; bạn tạo nhân bất thiện, chắc chắn có quả báo bất thiện. Đây là Phật dạy 

cho chúng ta trong cuộc sống thường ngày, làm thế nào để làm người, làm thế nào đối nhân xử 

thế tiếp vật. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói, thế gian này là ngũ trược ác thế. Hiện tại có thể nói là trược ác đến 

cùng tột. “Trược” nghĩa là ô nhiễm. Hiện tại địa cầu bị ô nhiễm nghiêm trọng, đây là việc mà 

mọi người đều biết. Có rất nhiều người đang nghiên cứu thảo luận làm thế nào phòng bị ô nhiễm; 

làm thế nào thay đổi hoàn cảnh sinh hoạt, họ nghĩ được cũng không tệ. Thế nhưng sự việc này có 

thể làm được viên mãn hay không? Khẳng định là không thể! Tại vì sao chúng ta khẳng định họ 

không thể làm được? Trên kinh Phật nói rất rõ ràng: “Y báo tùy theo chánh báo chuyển”. Chánh 

báo là gì vậy? Chánh báo là lòng người. Chánh báo đã bị ô nhiễm rồi, hiện tại rất ít người nhắc 

đến. Ngày nay chúng ta tư tưởng bị ô nhiễm, kiến giải bị ô nhiễm, đây là tất cả cội gốc của ô 

nhiễm, mê hoặc điên đảo. Tinh thần của chúng ta bị ô nhiễm đã đến giai đoạn rất nghiêm trọng 

mà vẫn chưa được mọi người phổ biến phát hiện, vẫn chưa được xã hội xem trọng, đây là điều 

rất bất hạnh. 

Giáo huấn của Phật Đà, giáo huấn của thánh nhân, việc lớn thứ nhất chính là dạy chúng ta tu tâm 

thanh tịnh. Tâm thanh tịnh thì thân liền thanh tịnh. Thân tâm thanh tịnh thì hoàn cảnh đời sống 

của chúng ta liền thanh tịnh. 

Nhiều đồng tu nhìn thấy tôi, đều ngưỡng mộ tôi về sự khỏe mạnh, dường như không nhìn thấy 

già yếu, họ hỏi tôi do nguyên nhân gì? Không có nguyên nhân. Đời sống của tôi giống y mọi 



43 



người, trải qua rất đơn giản. Thế nhưng tôi hiểu được một đạo lý là  “tâm thanh tịnh thì thân liền 

 thanh tịnh” . 

 Làm thế nào tu tâm thanh tịnh?  

Đọc kinh, niệm Phật, giảng kinh. Các vị phải nên biết, đọc kinh, niệm Phật, giảng kinh là thân 

cận Phật Bồ Tát; ngày ngày thân cận Phật Bồ Tát; một ngày không đọc kinh, một ngày không 

niệm Phật, một ngày không giảng kinh, thì viễn ly với Phật Bồ Tát, Phật tượng cúng ở ngay 

trước mặt cũng không ích gì. Chúng ta phải tâm tâm tương ứng với Phật Bồ Tát, tinh thần kết 

hợp lại với nhau mới được chư Phật hộ niệm. Thế gian này danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu 

trần, “tham-sân-si-mạn”, tự nhiên liền buông xả. Vấn đề là bạn mỗi ngày làm bạn với ai, cùng ở 

chung với những người nào. Tôi phần lớn thời gian cùng ở chung với Phật Bồ Tát. Các vị đồng 

tu đều biết, khi Hàn Quán trưởng còn ở đời, tôi cảm khái ân của bà nên dùng một phần thời gian 

để lo cho bà. Bà ưa thích đi chỗ nào, tôi nhất định phải đưa bà đến nơi đó. Khi đưa bà đi chơi, tôi 

vẫn là dụng công không gián đoạn, tôi niệm Phật, trên người tôi vẫn mang theo một cuốn kinh, 

có rất nhiều đồng tu cùng ở chung với tôi đều biết. Hiện tại Hàn Quán Trưởng vãng sanh rồi, 

toàn bộ tinh thần tôi đều để đọc kinh, bởi vì tôi còn phải giảng kinh. Tuy giảng được rất thuần 

thục, nhưng vẫn phải đọc. Không đọc thì làm sao có thể thâm nhập? Nghĩa kinh thì không cùng 

tận, sâu rộng vô tận. Người xưa nói “đọc trăm lần không chán”, đó là nói điển tích thế gian, còn 

Phật kinh thì từ sơ phát tâm đến quả địa Như Lai đều đọc không chán, đều đọc không mệt mỏi. 

Đọc một lần thì có một lần chỗ ngộ, một lần thì có một lần thọ dụng, siêu phàm nhập thánh. Đây 

là một pháp môn, một phương pháp tu học. 

 Thế gian người nào là có phước nhất?  

Người ngày ngày đọc kinh là có phước; người ngày ngày cùng Phật Bồ Tát trải qua ngày tháng, 

con người này có phước báu. Phật Bồ Tát đối với mọi người là bình đẳng, tại vì sao chúng ta 

không thân cận? Phật Bồ Tát trước giờ chưa từng cự tuyệt một người nào, cho dù là người tạo tác 

tội ác ngũ nghịch, Phật Bồ Tát cũng không trách cứ họ. Chỉ cần họ chịu thân cận Phật Bồ Tát, 

quay đầu là bờ. Hiểu rõ đạo lý, biết được chân tướng sự thật này thì chúng ta phải nên phấn đấu; 

phải nên mau quay đầu làm bạn với Phật Bồ Tát; gia nhập vào câu lạc bộ của Phật Bồ Tát. Bạn 

thấy, việc này thật là tự tại. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây. 

A Di Đà Phật. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 06) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 



44 



Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 7 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 7 

Hôm qua, chúng ta đã giảng đến  “Toán giảm tắc bần hào, đa phùng ưu hoạn, nhân giai ác chi, 

 hình họa tùy chi” . 

Cảm Ứng Thiên, văn tuy không dài, nhưng cảnh giới ở trong mỗi câu nói đều là rất sâu, rất rộng, 

đều là nói rõ kiết hung, họa phước. Quả, đích thực là chỉ do người tự mình chiêu cảm nên. Trong 

“Hội Biên” trích dẫn một đoạn trong kinh Hoa Nghiêm, đoạn kinh văn này nói:  “Diêm phù đề 

 nội, ngũ trọc chúng sanh, bất tu thập thiện, chuyên tạo ác nghiệp, sát đạo, tà dâm, vọng ngữ, 

 ỷ ngữ, ác khẩu, lưỡng thiệt, tham, sân, tà kiến. Bất hiếu phụ mẫu, bất kính tam bảo, cánh 

 tương phẫn tranh, hỗ kiến hủy nhục, nhậm tình khởi kiến, phi pháp mưu cầu, dĩ thị nhân 

 duyên, đao binh cơ cận, tật bệnh tử tang, nhân họa thiên hình, chủng chủng thọ báo”.  

Đoạn kinh văn này dường như là nói tình cảnh xã hội chúng ta hiện nay. Chúng ta thử suy nghĩ 

một chút, chúng ta sống trong môi trường này, điều Phật nói ra, chúng ta có phạm hay không? 

Nếu như có thì phải biết sám hối, phải biết sửa chữa lỗi lầm; nếu như không có thì cần phải nỗ 

lực động viên mình, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Thế gian này không có gì đáng để chúng ta lưu 

luyến. Thiên kinh vạn luận, Phật đều khuyên dạy chúng ta phải tu tịnh nghiệp. 

 “Diêm phù đề nội”  thực tế chính là nói trái đất này của chúng ta. Chúng sanh đời ngũ trược ác 

thế, năm loại ô nhiễm nghiêm trọng, chúng ta đã nói cặn kẽ trong kinh A Di Đà rồi, trong kinh 

Vô Lượng Thọ cũng nói rất nhiều. Cho nên chúng ta tu hành vào thời đại này, trong kinh luận có 

rất nhiều phương pháp chúng ta không dùng được. Chúng ta chỉ mong cầu mức độ thấp nhất, 

phương pháp có hiệu quả nhất, đảm bảo một đời này chúng ta không những không đọa ba đường 

ác, mà nhất định còn có thể thoát khỏi tam giới. Chúng ta ngày nay duyên có rồi, thật sự là vô 

lượng kiếp đến nay nhân duyên hi hữu. Chúng ta đời này gặp được rồi, may mắn không gì bằng. 

Sau khi gặp được rồi chúng ta làm sao nắm giữ, quyết định thành tựu, đây đều do chính mình. 

Gặp được rồi, tin được, hiểu được thì đây là thiện căn. Có thể nghiêm túc nỗ lực làm thì đây là 

phước đức. Thiện căn, phước đức, nhân duyên, ba điều kiện đầy đủ thì chúng ta đời này chắc 

chắn thành tựu. 

Tai nạn từ vô lượng kiếp đến nay đều có thể tránh được, đây là lời giáo huấn của chư Phật Như 

Lai. Tu học mức độ thấp nhất là ngũ giới, thập thiện, phải làm được nó từ trên tâm địa. Khởi tâm 

động niệm, ngôn ngữ, tạo tác lấy cái này làm tiêu chuẩn. Tích lũy công đức phải nương theo điều 

mà Thế Tôn đã nói trong kinh Pháp Hoa, đó là lấy ngũ phẩm vị làm tiêu chuẩn. Những tiêu 

chuẩn này đều là thấp nhất, ai ai cũng có thể làm được. Cổ nhân nói, pháp môn này là “vạn 

người tu, vạn người vãng sanh”, lời nói này là sự thật. Không đi được là bạn không có phụng 

hành như lý, như giáo. Như lý, như giáo tu hành thì đâu có đạo lý nào mà không thành tựu? 



45 



Ngày nay chúng ta không cần nói hoa mĩ suông, không cần nói quá cao, quá huyền, cái đó không 

có lợi ích, không sát thực tế. Môi trường chúng ta sống hiện nay là gì? Trước mắt chúng ta là 

trình độ như thế nào? “Pháp” nhất định phải khế hợp căn cơ trước mắt thì chúng ta mới có thể có 

được sự thọ dụng chân thật. Trong kinh nói mấy câu này rất nghiêm trọng, chúng ta phải cảnh 

giác. “Không tu thập thiện, chuyên tạo ác nghiệp”, hai câu nói này là nói tổng quát. Dưới đây 

đem thập ác nêu ra, sát sanh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, ỷ ngữ, ác khẩu, lưỡng thiệt, tham, sân, 

si (tà kiến là si). Đây là đem mười nghiệp ác nói ra, chúng ta nhất định phải cảnh giác. Mười 

nghiệp ác này chúng ta có hay không? Thực tiễn vào trong hành vi đời sống, Phật nói:  “Bất hiếu 

 phụ mẫu, bất kính tam bảo” . Đây là căn bản xử thế của con người. 

Giáo dục của nhà Nho, nhà Phật đều là lấy “Đạo hiếu” làm cơ sở, đến mục tiêu cuối cùng cũng 

chỉ là hoàn thành đạo hiếu. Cái ý này chúng tôi ở trong các buổi giảng nói rất nhiều rồi. Chúng ta 

đối với hai chữ “hiếu kính”, quả thật mà nói là không hiểu. Đây cũng khó trách! Tại sao không 

hiểu vậy? Không có người dạy thì bạn làm sao mà biết được? 

Phật nói trong kinh, chúng sanh cõi Diêm Phù Đề nhĩ căn nhạy nhất; thấy hiểu, điều này khó, 

không dễ; nghe thì dễ hơn nhiều, vì nhĩ căn nhạy. Thế nhưng trong đời này không có duyên phận 

gặp được thiện tri thức, không có người đem những sự việc này giảng rõ ràng, giảng minh bạch 

cho chúng ta, cho nên chúng ta căn bản là không biết. 

“Hiếu thân, tôn sư”, nhận thức bốn chữ này, cách giảng như thế nào còn không biết thì làm sao 

mà bạn biết làm được? Kinh Địa Tạng chúng tôi đã giảng qua. Quả thật mà nói, mỗi lần giảng 

kinh gặp phải những kinh văn này chúng tôi đều giảng tỉ mỉ. Hy vọng các đồng tu chúng ta huân 

tập thật nhiều, sau đó mới có thể thật sự ở trong đời sống hành trì đề cao sự cảnh giác của mình, 

khích lệ mình nghiêm túc nỗ lục tu học. 

Trong kinh văn nói: “Bất hiếu phụ mẫu, bất kính Tam bảo”, “Cánh tương phẫn tranh”, đây là đạo 

lý tất yếu, đây chúng ta gọi là đấu tranh kiên cố. Mọi người đều chấp trước tà kiến của mình, 

người thế gian chúng ta gọi là thành kiến. Trong kinh Phật nói, mỗi người có kiến giải của mình, 

đôi bên kiến giải không giống nhau liền khởi tranh chấp. Người tranh với người, nước tranh với 

nước, vậy thì có nguy không! 

 “Hỗ kiến hủy nhục” . Đôi bên phỉ báng lẫn nhau, làm nhục lẫn nhau. 

“Nhậm tình khởi kiến”.  “Nhậm” là buông trôi, “tình” là tình chấp. Hoàn toàn tùy thuận theo tình 

cảm chấp trước của mình mà sinh khởi tà tri tà kiến. 

 “Phi pháp mưu cầu” . Cầu danh, cầu lợi dưỡng, cầu địa vị v.v… Những cái mà bạn mong cầu 

đều dùng cách thức không chính đáng, không hợp lý, không hợp pháp để mưu cầu. Thử hỏi xem, 

có thể cầu được hay không? Cũng có khi cầu được. Tại sao bạn cầu được vậy? Trong mạng bạn 

có. Trong mạng không có thì có cầu cũng cầu không được. Về sự việc này ở trong “Liễu Phàm 

Tứ Huấn” nói rất rõ ràng, quí vị có thể xem nhiều lần. Trước đây chúng tôi có giải thích cặn kẽ 

về “Liễu Phàm Tứ Huấn”, có băng ghi âm còn lưu giữ, mọi người cũng có thể nghe nhiều thêm. 

“Mọi thứ đều là mạng, chứ chẳng phải do người”. Lời nói này rất có đạo lý, cũng là chân tướng 

sự thật. Nhưng nhà Phật lại nói là “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng”, xưa nay tổ sư đại đức 



46 



dạy chúng ta lời nói này cũng rất hay. Thiền sư Vân Cốc dạy Viên Liễu Phàm, đó là một điển 

hình rất rõ rệt. Khi tôi mới học Phật, nhờ có đại sư Chương Gia chỉ dạy tôi, “Phật thị môn trung, 

hữu cầu tất ứng”, nhưng phải cầu như lý như pháp. “Phi pháp mưu cầu” thì chắc chắn không cầu 

được. Mưu cầu phi pháp, bạn có được là cái có sẵn trong mạng của bạn, nhưng đã bị tổn phước. 

Trong mạng có mười phần, bởi do bạn mưu cầu phi pháp, có thể chỉ có được năm phần, đã tổn 

mất một nửa rồi. Những đạo lý sự thật này bạn cần phải biết. Bởi do nhân duyên này nên thế 

gian này mới có chiến tranh. Chiến tranh là nhân họa, bị đói kém, bị bệnh tật, ở đây nói bệnh tật 

là ôn dịch. Quí vị mấy năm nay nhìn thấy súc sanh bị ôn dịch nghiêm trọng. Ở Anh, bò bị ôn 

dịch; mấy năm trước ở Hồng Kông, gà bị ôn dịch; Đài Loan, heo bị ôn dịch, bị giết đi trên một 

triệu con. Nhưng một ngày nào đó, khi đến người bị ôn dịch thì làm thế nào? Điều này rất có thể 

xảy ra. 

Thiên tai nhân hoại “chủng chủng thọ báo”. Thọ báo từ đâu ra vậy? Là tự mình tạo tác. Người 

không hiểu rõ chân tướng sự thật nên họ không tin, còn chúng ta tin. Chúng ta nhìn thấy súc sanh 

thọ báo phải nghĩ đến súc sanh đời trước cũng là người, tại sao đời này lại mang thân súc sanh? 

Vì tạo nghiệp bất thiện nên ngày nay đọa vào thân súc sanh. Đọa vào cái thân này còn phải chịu 

ác báo, bạn nói thử xem, thê thảm cỡ nào! Từ đó cho thấy, đều là tự làm tự chịu, hoàn toàn 

không phải do người khác tạo tác. 

Năm nay là năm 1999, lời tiên tri cổ xưa của toàn thế giới đều nói năm nay có tai nạn lớn. Những 

tin tức này sách bỏ túi rất nhiều, chúng ta đều có thể nhìn thấy khắp nơi. Hôm qua, đồng tu Đài 

Loan điện thoại nói với tôi, xã hội Đài Loan hiện nay đại khái cũng chịu sự ảnh hưởng của loại 

tin tức này, lòng người phập phồng. Đài truyền hình có một số người giải thích loại tiên tri này 

cũng không phải hoàn toàn đáng tin, khuyên mọi người không nên tin theo, hãy cứ yên tâm. Đây 

cũng là một phương pháp làm yên ổn lòng người xã hội, nhưng không phải là phương pháp cứu 

cánh viên mãn. 

Phương pháp cứu cánh viên mãn là phải đem những chân tướng sự thật này nói rõ ràng. Vận 

mệnh chắc chắn là có, mỗi người đều có vận mệnh, gia đình có vận mệnh, quốc gia cũng có vận 

mệnh, thế giới vẫn là có vận mệnh. Vận mệnh là do bản thân chúng ta tạo nên, thì đương nhiên 

chúng ta có thể thay đổi được vận mệnh của mình. Cổ nhân hiểu được đạo lý này, cho nên vào 

thời xưa, khi có một ngày gặp phải bị thiên tai nhân họa thì Đế vương và đại thần sám hối; phản 

tỉnh sám hối, sửa chữa lỗi lầm, đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức. Người xưa biết làm như vậy, 

trong nhà gặp phải bất hạnh thì người cả nhà sám hối, người trong nhà sửa chữa lỗi lầm; quốc gia 

gặp phải những tai nạn thì đế vương dẫn đầu tu pháp sám hối. Đây là rất có đạo lý, hoàn toàn 

không phải mê tín. 

Người hiện nay tự cho rằng thông minh, tự cho rằng tri thức khoa học đã vượt qua tất cả. Thành 

thật mà nói, nếu như mê tín khoa học thì không bằng mê tín cổ thánh tiên hiền. Nên biết rằng, cổ 

thánh tiên hiền, tri thức hiểu biết của họ là cả hàng ngàn năm tích lũy lại, sẽ không có sai lầm. 

Khoa học rốt cuộc có sai lầm hay không, hiện nay vẫn chưa phát hiện, bởi vì thời gian của nó 

không dài. Hay nói cách khác, chưa được lịch sử khảo nghiệm. Lời giáo huấn của cổ nhân đã trải 

qua sự kiểm chứng của lịch sử, chúng ta sao có thể lơ là được? Cho nên nói đến lý luận và 

phương pháp tránh hung tìm kiết, vẫn là ở trong Phật pháp, ở trong sách xưa của Nho gia, Đạo 

gia. 



47 



Trước tiên nhất định phải đem khái niệm thiện-ác, tà-chánh, thị-phi làm cho rõ ràng, làm cho 

sáng tỏ thì chúng ta mới biết được cái gì là ác, phải đoạn ác như thế nào; cái gì là thiện, phải tu 

thiện như thế nào. Trong một đời ngắn ngủi này của chúng ta nên nắm chắc cơ duyên hi hữu khó 

gặp. Trong kinh Phật thường nói:  “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe” . Tin được, hiểu 

được, y giáo phụng hành thì chúng ta có thể xa lìa tai họa; thật sự có thể tiêu nghiệp chướng, 

vượt qua tất cả khổ ách. Đây là việc do con người làm, cho nên phải tìm ra nhân tố của kiết hung 

họa phước và đem nó tiêu trừ. Tiêu trừ từ đâu vậy? Tiêu trừ từ trong tâm. Cái gốc của tích phước 

phải bồi dưỡng từ trong tâm thì một cách tự nhiên tai họa cả đời chúng ta sẽ không gặp đến nữa. 

Chân thật sám trừ nghiệp chướng, chân thật tích lũy công đức là ngay hôm nay và ngay bây giờ. 

Hy vọng mọi người chúng ta phải hiểu rõ, phải nghiêm túc nỗ lực khích lệ mình làm. 

Chúng ta là một người tu hành, tâm lượng phải phát cho lớn, thay thế cho biết bao nhiêu chúng 

sanh mê hoặc điên đảo của tất cả thế gian này. Chúng ta tu thay cho họ, trước tiên tiêu trừ tai nạn 

của chính chúng ta và cũng có thể tiêu trừ tai nạn của họ, mặc dù không thể tiêu trừ toàn bộ, 

nhưng chí ít cũng có thể tiêu trừ một phần nào tai nạn của họ; tai nạn giảm nhẹ và thời gian tai 

nạn rút ngắn. Hiệu quả này là chắc chắn. 

Thái thượng viết: 

 “Họa phước vô môn,  

 Duy nhân tự chiêu;  

 Thiện ác chi báo,  

 Như ảnh tùy hình” . 

Suốt cuộc đời của một con người là nhân duyên quả báo; một thế giới, vô lượng thế giới thảy đều 

như vậy. Cái đạo lý lớn này chúng ta nhất định phải biết. Văn tự dưới đây đều là chú giải cho 

bốn câu trên. 

 “Thị dĩ thiên địa, hữu tư quá chi thần, y nhân sở phạm khinh trọng, dĩ đoạt nhân toán. Toán 

 giảm tắc bần hao, đa phùng ưu hoạn, nhân giai ố chi, hình họa tùy chi”.  

Lần trước tôi giảng đến chỗ này. Thiên địa quỷ thần có rất nhiều vị phụ trách giám sát tất cả 

chúng sanh về sự khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác. Cho nên tất cả thiện, tất cả ác không chỉ 

là ngôn ngữ tạo tác, mà khởi tâm động niệm quỷ thần đều nhìn thấy. Không những họ nhìn thấy 

mà họ còn có ghi chép. Mỗi một chúng sanh đều có một bộ hồ sơ tư liệu vô cùng hoàn chỉnh. 

Đây không phải gạt người, không phải là giả dối. 

Xã hội hiện thực của chúng ta, bộ máy cơ quan nhà nước, mỗi người từ lúc ra đời đến khi chết đi 

đều có hồ sơ tư liệu của họ, vì họ có trách nhiệm quản lý địa phương này. Những thiên thần quỷ 

thần, tại sao cũng phải lưu giữ một phần hồ sơ hoàn chỉnh vậy? Vì khu vực này của chúng ta 

cũng thuộc về khu quản lý của họ. Thành Hoàng quản lý huyện thị này, họ có tư liệu. Tư liệu của 

họ còn hoàn chỉnh hơn so với tư liệu chính phủ dương thế chúng ta. Thiên thần khu vực này của 

chúng ta cũng là phạm vi mà họ cai quản. Trong kinh Phật nói cho chúng ta biết, Đại Phạm 



48 



Thiên Vương, Ma Hê Thủ La Thiên vương, phạm vi mà họ cai quản là cả thế giới Ta Bà này. 

Hay nói cách khác, chúng ta là chúng sanh ở trong sáu cõi, người quản lý chúng ta quá nhiều 

nhưng chúng ta không biết. Giống như xã hội trước mắt, chúng ta ở tại khu vực này thì có trưởng 

tổ, trưởng xóm quản lý chúng ta; lên trên nữa có trưởng thôn, trưởng xã, trưởng thị trấn; lên trên 

nữa thì có trưởng huyện; càng lên trên nữa có tỉnh trưởng quản lý; lên trên nữa thì có trung ương 

quản lý, người quản lý chúng ta quá nhiều. Quỷ thần với thiên thần quản lý chúng ta, tình hình 

đó càng phức tạp, càng nhiều hơn so với cái này, vậy thì có cách gì? Ai khiến chúng ta đọa lạc 

vào trong tam giới? 

Trong tam giới, người mà thiên thần, quỷ thần không quản được là A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ 

Tát, chư Phật Như Lai, những người này thì họ không quản được. Tại sao không quản được vậy? 

Vì những người này vô ngã. Hay nói cách khác, “có ngã” là sẽ bị họ quản; “vô ngã” là họ không 

quản được. Người mà “thân ở ngoài tam giới, không ở trong ngũ hành” thì những thiên thần, quỷ 

thần đều tôn kính họ. Phật được tôn xưng là thầy của trời người, đạo lý là ở chỗ này. 

Cảm Ứng Thiên không thể không nói rõ. Vào thời xưa, người đọc sách, người có đi học  dường 

như không có ai không đọc Cảm Ứng Thiên. Nền tảng Hán học ít nhiều cũng có một chút, cho 

nên giảng giải sơ lược qua là đủ rồi, không cần nói cặn kẽ. Người hiện nay không đọc sách xưa, 

văn ngôn văn dễ hiểu mà còn bị chướng ngại, vì không có người chỉ dạy. Những đạo lý chân 

tướng sự thật này, hiện nay nếu nói cho người, người ta sẽ nói đầu óc bạn có vấn đề, bạn là mê 

tín. Họ đâu biết rằng đây là chân tướng sự thật, đây là chân lý. Phật độ người có duyên, sao gọi 

là có duyên vậy? Bạn chịu tin, lý giải được. Tin được là thiện căn sâu dày; có thể lý giải cũng là 

thuộc về thiện căn sâu dày; có thể y giáo phụng hành là bạn phước đức sâu dày. Chúng ta có 

duyên tiếp xúc được lời giáo huấn của thánh hiền, đây chân thật là  “trăm ngàn muôn kiếp khó 

 gặp được” . 

Trên đây là nói rõ “Trời đất có thần cai quản tội lỗi”, họ chuyên môn quản lý trật tự. Trong xã 

hội chúng ta hiện nay thần cai quản tội lỗi là cảnh sát. Họ phải phụ trách điều tra. 

 “Y nhân sở phạm khinh trọng” . Đây phần lớn là nói việc bạn tạo ác. Bạn phạm tội nhẹ hay phạm 

tội nặng, thì đối với thọ hay  yểu;  phú quí hay  bần cùng của cả đời bạn sẽ có tăng giảm, cộng trừ. 

Nếu như bạn tích thiện, tích đức, thì phước báo của bạn sẽ tăng thêm, thọ mạng sẽ kéo dài. Nếu 

như bạn tạo ác thì thọ mạng của bạn sẽ tổn giảm, phước báo của bạn cũng bị giảm trừ. Cho nên, 

chúng ta mỗi ngày khởi tâm động niệm đối với thọ-yểu, họa-phước của chúng ta mỗi ngày đều 

có thêm bớt cộng trừ. Thế nhưng cái biên độ thêm bớt cộng trừ này không lớn. Về đại thể, vận 

mạng của bạn thật sự có người phỏng theo phương pháp này, vẫn có thể tính toán rất chính xác. 

Trong Liễu Phàm Tứ Huấn, vừa mở đầu, việc mà chúng ta nhìn thấy là Khổng tiên sinh chấm tử 

vi cho Viên Liễu Phàm, tính chính xác như vậy, tức là ông mỗi ngày cũng đang tạo ác, nhưng 

không lớn; cũng tu một chút thiện nhỏ, cho nên biên độ thêm bớt cộng trừ không lớn, do đó 

Khổng tiên sinh tính rất chính xác. Nếu như tạo đại thiện, đại ác thì vận mệnh chắc chắn có thay 

đổi. Tiên sinh Liễu Phàm về sau gặp được thiền sư Vân Cốc chỉ dạy ông, ông hiểu rõ rồi đoạn ác, 

tu thiện. Ông tu đại thiện cho nên vận mạng của ông đã thay đổi. Phước báo tăng thêm, không 

phải cái số mà trong mạng đã định sẳn kia, tuổi thọ kéo dài rồi. Tiên sinh Khổng chấm thọ mạng 

của ông là 53 tuổi, ông sống đến hơn 70 tuổi, thọ mạng kéo dài, đây là hiệu quả của tích thiện. 



49 



Nếu như ông tạo tác đại ác, thì phước báo của ông sẽ hưởng hết trong thời gian rất ngắn, thọ 

mạng cũng sẽ giảm ngắn. 

Trong chiến tranh thế giới lần thứ hai, quí vị nhìn thấy Hitler của nước Đức, phước báo của ông 

lớn biết bao. Nếu như ông không phát động chiến tranh, dùng tâm thiện đối xử tất cả nhân dân 

thì tuổi thọ của ông rất dài. Phước báo của ông không có ai có thể sánh được. Ông dụng tâm bất 

thiện, giết chết hơn 50 triệu người, người bị hại có đến hơn 200 triệu, cho nên phước báo của ông 

lẽ ra là mấy trăm năm cũng hưởng không hết, nhưng bỗng chốc bị tổn giảm, chỉ mười mấy năm 

là hưởng sạch rồi; thọ mạng của ông lẽ ra cũng vô cùng dài, nhưng chiến tranh vẫn chưa kết thúc 

thì ông đã chết. 

Trên đây là những đại thiện đại ác, chúng ta đã nhìn thấy. Xã hội hiện tại đông đảo chúng sanh 

chính là hiện tượng quả báo hiện thực. Sự thực của quả báo bày ra trước mắt chúng ta, nhưng 


chúng ta không nhìn ra. Không nhìn ra, đây gọi là ngu si, mê hoặc điên đảo. Nếu bạn có thể nhìn 

ra được thì bạn liền khai trí tuệ; tính cảnh giác của bạn đã cao rồi, biết được cần phải chủ tâm 

như thế nào, làm người như thế nào. Đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện mới thật sự đối với Phật Bồ 

Tát bái lạy sát đất; đối với lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền thật sự khâm phục, mới biết 

không thể không học. 

 “Toán giảm tắc bần hao” . Đây là nói ra sự thật cụ thể về tổn giảm phước báo của bạn, tổn giảm 

thọ mạng của bạn. Vì sao bị giảm vậy? Là do bạn tạo ác. Phước báo ít rồi thì nghèo (hao nghĩa là 

tiêu tan). 

 “Đa phùng ưu hoạn”. Đây là nói bạn cả đời gặp phải hung tai, gặp phải hoạn nạn. Trong xã hội 

này người ta nhìn thấy bạn đều ghét bỏ bạn, không ưa bạn. 

 “Nhân giai ác chi, hình họa tùy chi” . Bởi vì bạn tạo tác bất thiện, bạn sẽ bị pháp luật xã hội chế 

tài, đây là hình phạt. 

“Họa” là những sự việc mà chúng ta hiện nay gọi là thiên tai nhân họa, bạn sẽ thường xuyên gặp 

phải. 

Hiện nay vấn đề ở chỗ nào vậy? Cái gì là thiện? Cái gì là ác? Nếu chúng ta hiểu không rõ ràng, 

vậy là khó rồi. Người có thể phân biệt lợi hại, thiện ác, trong xã hội hiện nay được xem là người 

thượng căn. Trong ngàn vạn người, thành thật mà nói khó có được năm, ba người. Tuyệt đại đa 

số người không biết lợi hại, không hiểu được thiện ác; thấy ác cho là thiện; thấy thiện cho là ác; 

thấy cái lợi ích đích thực, cho là hại; thấy hại, cho là lợi. Bạn nói với họ, họ cũng không tin, họ 

không thể tiếp nhận. Họ nói, cách nói này của bạn là lỗi thời rồi, bạn là mê tín. Loại người này 

chính là ở trong kinh Phật gọi là “Nhất xiển đề”. 

Nhất xiển đề là tiếng Phạn, ý nghĩa là “người không có thiện căn”. Người không có thiện căn thì 

Phật Bồ Tát không thể giúp họ được. Tại sao không thể giúp đỡ vậy? Là vì không chịu tiếp nhận. 

Người thật sự có thể nhận biết chân vọng, tà chánh, thị phi, thiện ác, lợi hại, trong kinh Phật gọi 

là người thượng căn. Chúng ta thật sự thuộc vào loại hạ căn, chỉ cần cố gắng nỗ lực học tập, cũng 

sẽ tăng trưởng, cũng sẽ thăng hoa. Chúng ta từ hạ hạ căn có thể thăng hoa thành hạ thượng căn; 

từ hạ thượng căn có thể nâng lên thành trung thượng căn. Nỗ lực tu học thì công phu này sẽ 



50 



không uổng phí. Cứ dần dần trong khoảng 8 năm, 10 năm, 20 năm, 30 năm, chúng ta cũng có thể 

thăng hoa đến thượng thượng căn. Đây chính là “duyên ngộ không đồng” mà Thiện Đạo đại sư 

đã nói trong Quán Kinh. Chúng ta có thể gần gũi thiện tri thức chân chánh, có thể gần gũi chư 

Phật Bồ Tát, cái nhân duyên quý báu này phải nắm lấy, phải giữ thật chắc. Trong những năm 

tháng còn lại này nhất định phải có thành tựu. Cái thành tựu này trước tiên phải hiểu rõ triệt để 

đạo lý và chân tướng sự thật của nhân duyên quả báo. Bạn hiểu rõ triệt để thì bạn mới biết đoạn 

ác tu thiện chân thật; bạn mới thật sự biết quay đầu. Bạn không quay đầu lại được là do chưa 

hiểu rõ, bạn không khắc phục nổi tập khí, không lìa nổi ma chướng của bạn. Đây chính là trong 

kinh Phật thường nói “kẻ đáng thương hại”. 

Chúng ta nói đến  “hình họa tùy chi” . Câu này trong Hội Biên có nêu một công án. Trong đoạn 

thứ hai trích dẫn kinh Hoa Nghiêm, phần trước đã nói qua với quí vị, nhưng chưa hết ý. Chúng ta 

lợi dụng thời gian này bổ sung thêm một chút. 

Hoa Nghiêm kinh viết:  “Diêm phù đề nội, ngũ trọc chúng sanh, bất tu thập thiện, chuyên tạo 

 ác nghiệp, sát đạo tà dâm, vọng ngữ, ỷ ngữ, ác khẩu, lưỡng thiệt, tham, sân, tà kiến, bất hiếu 

 phụ mẫu, bất kính tam bảo” . 

Phần trước đã giảng đến đây. Cái ý nghĩa này thật sâu vô cùng; sự tướng rộng vô cùng, rộng đến 

hư không pháp giới. 

Nói đến  “bất hiếu phụ mẫu” . Chữ “Hiếu” có nghĩa là gì, có mấy người hiểu được? Chúng tôi ở 

trong các buổi giảng đã giải thích về chữ này rất nhiều lần. Thế nhưng người không có cơ hội 

nghe kinh thì đành phải chịu vậy. Ý nghĩa của một chữ này, không nên nói là phàm phu chúng 

ta, mà tất cả chư Phật Như Lai thảy đều đến giảng giải cho chúng ta, giảng vô lượng kiếp, cái ý 

nghĩa của chữ này cũng giảng không xong. Ý nghĩa của chữ này, hàm nghĩa bao gồm hư không 

pháp giới. Chân lý căn bản, vô lượng vô biên sự tướng đều ở trong đó, sao có thể nói hết được? 

Ai có thể đem chữ hiếu làm đến viên mãn? Chỉ có đạt đến quả địa Như Lai thì chữ hiếu này mới 

làm viên mãn. 

Tôi đã nói rất nhiều lần, Bồ Tát Đẳng Giác còn có một phẩm sanh tướng vô minh chưa có đoạn 

tận, nên đạo hiếu chưa viên mãn. Cho nên Phật pháp là gì vậy? Phật pháp là hiếu đạo mà thôi. 

Thành Phật là gì? Thành Phật chính là thành tựu viên mãn đạo hiếu. Phật pháp xây dựng trên cơ 

sở của đạo hiếu, từ đầu đến cuối chính là hành hiếu, tận hiếu mà thôi. Hiện nay chúng sanh 

không có người dạy, họ đâu có biết được khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác bất hiếu cha mẹ. 

 “Bất kính Tam Bảo” . Tam Bảo chính là sư trưởng của chúng ta. Phật còn ở đời thì Phật là thầy 

của chúng ta; Phật không còn ở đời thì pháp là thầy của chúng ta, nhưng mà pháp cần có người 

truyền, cần có người hoằng. Người truyền pháp, hoằng pháp là Tăng Bảo. Tăng sao có thể xưng 

là Bảo vậy? Tăng truyền pháp, hoằng pháp. Truyền pháp là khiến pháp của Như Lai từng đời, 

từng đời truyền tiếp, không để cho gián đoạn. Đây chính là chúng ta ngày nay gọi là dạy học, bồi 

dưỡng nhân tài hoằng pháp kế thừa, đây là truyền. 

Hoằng là đem Phật pháp giới thiệu phổ biến đến quảng đại chúng sanh, đến tất cả quần chúng, để 

tất cả chúng sanh đều có thể nhận được giáo huấn của Phật pháp, đều có thể có được lợi ích chân 

thật của Phật pháp. 



51 



Người làm công tác hoằng truyền Phật pháp thì được gọi là Tăng Bảo. Người xuất gia chánh 

nghiệp của họ chính là việc này. Người xuất gia không cần phải làm xã hội. Những sự nghiệp 

phúc lợi từ thiện không phải việc của người xuất gia làm. Người xuất gia là dạy học, là hoằng 

pháp. Người xuất gia chẳng có gì cả, lấy gì để làm sự nghiệp phúc lợi xã hội? Sự nghiệp phúc lợi 

xã hội là để cho hai chúng tại gia làm. Các bạn thử nghĩ xem, Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa 

còn tại thế, du hóa khắp nơi, ba y, một bát, tối ngủ gốc cây, ngày ăn một bữa, trên người một xu 

cũng không có, Ngài lấy gì mà làm sự nghiệp từ thiện xã hội? Cho nên, bổn phận của người xuất 

gia là truyền đạo, là hoằng đạo. 

Xây một ngôi chùa đều không phải bổn phận của người xuất gia. Tại sao Phật Thích Ca Mâu Ni 

không có xây chùa? Vườn Kỳ Thọ Cấp Cô Độc, Trúc Lâm Tinh Xá là do cư sĩ tại gia cúng 

dường, quyền tài sản là của người tại gia, không phải của người xuất gia. Họ phát tâm thỉnh Phật, 

thỉnh những đệ tử của Phật đến nơi này để an cư, đến để giảng kinh thuyết pháp. Từ đó cho thấy, 

chư Phật Bồ Tát, các đời tổ sư chỉ là trú tạm đạo tràng, đạo tràng không phải của mình, bản thân 

chưa từng xây dựng đạo tràng. Những đạo lý này Phật cũng làm nên tấm gương cho chúng ta 

thấy. Hình ảnh rõ ràng như vậy, chúng ta còn không nhìn ra được, ngu si đến hết chỗ nói, vậy 

còn bàn gì đến thành tựu! 

Người xuất gia tự mình xây đạo tràng là lợp am tranh, việc này có trong kinh Phật, có trong giới 

kinh. Những đệ tử hậu thế này thể lực không bằng Phật Đà thời đại đó. Phật Đà thời đại đó có 

thể ngủ ngoài trời, dưới gốc cây. Chúng ta ngày nay không làm được. Chúng ta không có thể lực 

này, cho nên cần phải có một mái che. Mái che làm thế nào? Tự mình lên núi chặt cây nhỏ, cất 

am tranh, đây là đạo tràng của người xuất gia. Tổ sư đại đức xưa nay đều làm theo cách thức 

này. Chúng ta phải nhớ kỹ những chuẩn mực tốt nhất này; phải nghiêm túc học tập; phải đoạn 

tham sân si, thành tựu giới định tuệ. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian lại hết, chúng ta chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 07) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 8 



52 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 8 

Cảm Ứng Thiên, từ câu thứ ba đến câu thứ chín là một đoạn. Đoạn này nói tổng quát về quả báo 

của tạo tác ác nghiệp. Tuy văn tự không nhiều nhưng hàm nghĩa vô cùng sâu rộng. Sau đây có 

một đoạn văn tự rất dài, nói rõ cho chúng ta về tình trạng tạo ác của người đời, cũng có thể nói là 

chú giải của sáu câu này. Những sự việc này, xưa nay trong ngoài nước, quả thật mà nói, nói 

không hết. Hơn nữa người đời vẫn đang tạo tác mỗi ngày, không biết quay đầu, không biết giác 

ngộ. 

Đời người ở thế gian chỉ có mấy mươi năm ngắn ngủi, bỗng chốc là không còn nữa. Năm 22 

tuổi, tôi đến Đài Loan, trong nháy mắt đã thành người già, hơn 70 tuổi rồi. Bạn bè đồng trang 

lứa, cùng đi học của chúng tôi, bạn bè làm việc, bạn bè học đạo, hai phần ba đều đã qua đời, cho 

nên đời người ngắn ngủi như vậy. Con người sau khi chết, không phải cái gì cũng không còn. 

Sau khi con người chết rồi, cuộc sống vẫn còn rất dài. Thánh hiền thế xuất thế gian đều nói với 

chúng ta quá nhiều, quá tường tận, quá phong phú rồi. Làm thiện có thiện báo, sau khi chết rồi có 

nơi tốt để đi, ở mức thấp nhất là phước báo ở cõi trời hoặc nhân gian, vẫn có thể tiếp tục hưởng 

thụ. Phước báo nhân gian thì ngắn ngủi, còn phước báo ở cõi trời thì dài lâu, nhưng phải biết 

rằng, cho dù có dài đi nữa thì vẫn là hữu hạn. Người thật sự thông minh trí tuệ, không có ai 

không mong cầu ra khỏi tam giới. Không cần nói thoát khỏi tam giới, phước nhân thiên cũng có 

pháp tu của phước nghiệp nhân thiên, tại sao phải tạo ác, tại sao phải niệm ác, phải nghĩ ác? 

Chúng ta muốn đoạn ác tu thiện, hãy đem ý niệm ác, tư tưởng ác nhổ bỏ sạch, sau đó hành vi của 

bạn tự nhiên sẽ thiện. Cái thiện này không phải do tạo tác, mà là từ trong nội tâm lưu xuất ra một 

cách tự nhiên. Chúng ta đều là đồng tu học Phật, Phật ở trong kinh, tổ sư ở trong ngữ lục nói với 

chúng ta rất nhiều về sự việc người nào tu, người ấy được. Cái gọi là “ông tu, ông đắc; bà tu, bà 

đắc; không tu thì không đắc”. Người khác tu, ta không đắc được. Như trong hội Lăng Nghiêm, 

tôn giả A Nan chính là người có cách nghĩ sai lầm, cho rằng Thế Tôn là anh con chú bác của 

Ngài, bản thân Ngài trong tu trì có thể qua loa một chút, có thể nhờ anh con chú bác mà được 

thơm lây. Kết quả gặp phải nạn Ma Đăng Già mới thật sự giác ngộ. Cái mà Phật tu, Ngài không 

có được, nhất định phải dựa vào tự mình tu trì. Công đức còn như vậy, lẽ nào phước đức lại 

không phải như vậy? Những sự lý này chúng ta cũng phải nghĩ cho rõ ràng, cho minh bạch. 

Phước báo chúng ta có thể thơm lây với người khác một chút, nhưng mà nó cần phải có duyên 

phận, duyên đầy đủ. Như chúng ta hiện nay ở cõi người, họ có của cải, ta không có, họ có thể 

giúp đỡ ta chút ít, ta có thể thơm lây với họ một chút. Nếu như chúng ta sinh vào xứ sở khác 

nhau hoặc niên đại khác nhau, người ta muốn giúp đỡ cũng giúp không được. Những sự việc 

này, tại sao chúng ta không suy nghĩ thật nhiều? Người ở thế gian, việc quan trọng nhất chính là 

phải làm thiện với người. Họ là người ác, ta cũng dùng tâm thiện đối xử họ, cũng phải dùng thiện 

hạnh đối xử họ. Lâu ngày, dài tháng người ác cũng sẽ được cảm hóa hướng thiện. Người ác 

không thể quay đầu là do sức cảm hóa của chúng ta không đủ. Bản thân chúng ta phải sinh tâm 

hổ thẹn, phải sinh tâm sám hối, ta làm không được tốt, nên ta chưa có thể giúp đỡ họ quay đầu. 

Thấy họ tạo ác, thấy họ đọa lạc thì tâm đại từ bi liền từ chỗ này sinh khởi lên, đây trong kinh 

Phật gọi là “Phật pháp nhân duyên sanh”. 

Chư Phật Bồ Tát thị hiện trong sáu cõi, thị hiện ở nhân gian. Tại sao họ đến thị hiện vậy? Chúng 

sanh có cảm, Phật liền có ứng. Cảm ứng chính là duyên sanh, cảm ứng đều là duyên. Chính bởi 

như thế nên Phật pháp là duyên sanh. Phàm là pháp do duyên sanh, đều là đương thể không, 



53 



hoàn toàn không thể được. Phật hiểu rõ, Bồ Tát sáng tỏ, cho nên Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian, 

toàn tâm toàn lực giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn, họ không dính tướng. Thế Tôn trong kinh 

Kim Cang khai thị cho tôn giả Tu Bồ Đề việc độ hóa chúng sanh nhất định phải chú ý đến (đây 

cũng là dạy chúng ta); Phật dạy Bồ Tát, thị hiện trong sáu cõi, trong chín pháp giới, nhất định 

phải giữ vững một nguyên tắc: “Bất thủ ư tướng, như như bất động”, đây mới gọi là chân Bồ Tát. 

“Bất thủ ư tướng” chính là ngoài không dính tướng. “Như như bất động” là trong không động 

tâm. Ngoài không dính tướng, trong không động tâm, vậy mới có năng lực ứng hóa, thị hiện. 

Nếu như ngoài dính tướng, trong động tâm là bạn tạo nghiệp rồi. Tạo nghiệp thì đâu có đạo lý 

nào mà không thọ báo? Bạn nói, tôi làm việc vì Phật Bồ Tát, vì tất cả chúng sanh phục vụ, mà 

bạn dính tướng, bạn động tâm thì vẫn là nghiệp báo. Nếu như ở trong đây, cái dính đến là tướng 

bất thiện, cái động đến là tâm bất thiện, khởi tham sân si mạn, tật đố, chướng ngại, nói lời thành 

thật, đây đều là quả báo ở địa ngục. Chúng ta thử nghĩ xem, chúng ta có từng động những ý niệm 

này hay không? Nếu như có cái ý niệm này thì hãy mau mau sám hối. Chúng ta quan sát tỉ mỉ 

trong đời này của chúng ta, nhìn thấy biết bao nhiêu người xuất gia, khi họ sắp mạng chung, khi 

họ ra đi những cái tướng mà họ hiện kia, chúng ta có tận mắt chứng kiến, chính tai mình nghe 

thấy, là hiện tượng gì? Ngày nay bản thân chúng ta là người xuất gia, tương lai khi chúng ta chết 

đi, cách chết như thế nào? Có phải cũng ra đi mơ mơ hồ hồ hay không, có phải cũng bệnh nặng 

ra đi khi bất tỉnh nhân sự không? Lúc sắp mạng chung hoặc giả khi bệnh nặng, bất tỉnh nhân sự, 

ngay cả người thân quyến thuộc còn nhận không ra nữa, đó là chắc chắn đi về ba đường ác rồi; 

hai đường nhân thiên, thần trí đều rất rõ ràng. 

Chúng ta ở trong thế gian này tranh gì với người ta vậy? Nếu tranh danh vọng, lợi dưỡng với 

người ta là bạn chuẩn bị đi về ba đường ác. Nếu thật sự muốn về thế giới Cực Lạc thì nhân ngã, 

thị phi, tham-sân-si-mạn phải buông xả triệt để. Hoằng pháp lợi sinh thật sự làm được ngoài 

không dính tướng, trong không động tâm, dùng một lòng chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi 

xử sự đối nhân tiếp vật. Đời này người ta làm nhục chúng ta, coi rẻ chúng ta, hãm hại chúng ta, 

chúng ta đối với những người này cảm kích, cảm ơn tận đáy lòng. Cảm cái ơn gì vậy? Tiêu 

nghiệp chướng của chúng ta! Những nghiệp đã tạo trong quá khứ, đời nay vậy là trả hết rồi. Đối 

với những người này, quyết không được có mảy may tâm oán hận. Nếu có một mảy may tâm oán 

hận, thì không những nghiệp chướng của bạn không tiêu hết, mà còn tăng trưởng thêm. Bạn xem, 

đây là chỉ ở ngay trong khoảng một niệm. Một niệm này chính là mê-ngộ, một niệm này chính là 

họa-phúc, là kiết-hung. Nên biết rằng, thế gian tất cả pháp, trong kinh Phật thường nói là thập 

pháp giới y chánh trang nghiêm đều là mộng huyễn bèo bọt, đều không phải chân thật. Cho nên 

tại sao chúng ta phải khẩn trương như vậy? Người khác cần thì chúng ta rất hoan hỷ cúng dường, 

bố thí một cách hoan hỷ. Không những là vật ngoài thân, họ cần mạng sống của chúng ta, chúng 

ta cũng hoan hỷ bố thí cho họ, cái tâm hoan hỷ bố thí đó, sẽ được vô lượng vô biên phước báo. 

Lời mà Phật đã nói trong kinh điển, từng câu đều chân thật, không có câu nào là giả dối. Y theo 

Phật pháp tu học nhất định được lợi ích. Chúng ta tại sao không tin? Tại sao không chịu làm? 

Có một vị đồng tu đã kể với tôi một sự việc, ông nói năm xưa nằm mộng thấy Bồ Tát Quan Thế 

Âm, ông mộng thấy mình gặp phải một tình cảnh vô cùng nguy hiểm, giống như ở trên một đảo 

nhỏ, tứ bề đều là biển, sóng gió rất to, mạng sống như ngàn cân treo sợi tóc. Vào lúc này ông 

nhìn thấy Bồ Tát Quan Thế Âm, ông quỳ xuống đất cầu Bồ Tát Quan Thế Âm cứu mình. Ông 

nói, Bồ Tát Quan Thế Âm không có nói gì, dùng tay chỉ xuống, theo hướng ngón tay, bảo ông 

nhảy xuống. Ông nói: “Không được! Phía dưới là biển, con nhảy xuống đó chẳng phải là chết 

sao?” Bồ Tát Quan Thế Âm lại chỉ xuống tiếp, ông tin. Bồ Tát Quan Thế Âm bảo con nhảy, con 



54 



liền nhảy xuống. Kết quả, sau khi nhảy xuống, liền ở trên tay của Bồ Tát Quan Thế Âm. Bạn 

không chịu nghe lời thế thì đành chịu vậy. Sau khi nhảy xuống, thật không ngờ, Bồ Tát Quan 

Âm dùng tay đỡ lên và đưa ông đến một nơi rất đẹp, rất an toàn. Khi ông đáp xuống mặt đất thì 

không thấy Bồ Tát Quan Âm nữa, ông chỉ nhìn thấy ở nơi đó đang xây nhà lầu, môi trường quả 

thật rất đẹp. Ông đã mộng thấy giấc mộng như vậy. Cho nên, nhất định phải tin Phật Bồ Tát, tiếp 

nhận lời giáo huấn của Phật Bồ Tát. 

Phật Bồ Tát dạy chúng ta hãy buông xả tất cả thân tâm thế giới, nhất định được lợi ích. Xử sự đối 

nhân tiếp vật phải hòa mục, phải xem tất cả chúng sanh là chư Phật Bồ Tát. Người tâm tốt đối xử 

chúng ta, chúng ta cảm ân, vì được họ quan tâm; người ác ý đối xử chúng ta, chúng ta cũng cảm 

ân, vì họ tiêu trừ nghiệp chướng của chúng ta, có người nào không phải thiện tri thức, có người 

nào không phải Phật Bồ Tát? Vây quanh tứ phía chúng ta đều là thiện tri thức, đều là Phật Bồ 

Tát. Đây gọi là tu hành, khiến bản thân chúng ta cả đời đều sống ở trong sự thành kính cảm ân, 

mạng sống no đủ biết bao! Khi nói ý nghĩa và giá trị của mạng sống, người thế gian thật sự chỉ 

có cái khái niệm này, thực chất họ không hiểu ý nghĩa và giá trị của mạng sống. Thế nhưng bậc 

thánh hiền thế xuất thế gian hiểu rõ, sáng tỏ. Bản thân các Ngài làm được rồi, chúng ta không hề 

để ý, không có quan sát tỉ mỉ, đây cũng có thể là các bậc thánh hiền này, cách thời đại chúng ta 

quá lâu xa, nên chúng ta đã lơ là. Nếu như đọc thật kỹ sách của các Ngài, thể hội thật tỉ mỉ, 

chúng ta sẽ không khó hiểu, đây là chỗ chân thật đáng để chúng ta học tập. Cho nên, chúng ta 

triển khai Cảm Ứng Thiên, đặc biệt là “Hội Biên”, bên trong nói lý lẽ rõ ràng. Năm xưa tôi 

khuyên bảo đồng tu ở thư viện, hãy xem bài văn này như giới luật mà đọc, mỗi ngày phải đọc 

một lần. Trì giới, niệm Phật, nâng cao cảnh giác của bản thân chúng ta. Mặc dù chúng ta từ sáng 

đến tối niệm Phật, như Ngẫu Ích đại sư đã nói,  niệm đến mưa cũng không ướt, niệm đến mức như 

 tường đồng vách sắt, nếu như ác niệm, ác hạnh không thể sửa đổi lại thì vẫn là phí công.  Đây là 

 lời mà các bậc tổ sư đại đức đắng miệng, dùng tâm lão bà để dạy chúng ta. Chúng ta đối với 

những lời này từng giây, từng phút khắc ghi trong tâm; từng giây, từng phút cảnh tỉnh mình, giữ 

tâm tốt, làm việc tốt, nói lời hay, làm người tốt thì chắc chắn có quả báo tốt. Làm trái ngược lời 

giáo huấn của Phật Bồ Tát, trái ngược lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền thì quả báo chắc chắn 

sẽ không tốt. 

Hôm qua, tôi giảng kinh về từ Hồng Kông đến Singapore, có mấy vị đồng tu từ Úc châu trở về, 

nói với tôi, Úc Châu hiện nay xã hội hỗn loạn, lòng người hoang mang, từ trường tỏa ra rất 

không tốt. Bên đó người học Phật ít, người thấu suốt giáo huấn cổ thánh tiên hiền ít. Chúng ta 

sau khi nghe thấy, liền nghĩ đến phải làm thế nào đi giúp đỡ họ, dốc hết chút sức mỏng manh của 

chúng ta, đây là điều nên làm. Quyết không nên nói người bên đó có tai nạn chẳng liên quan gì 

với chúng ta, cái quan niệm này là sai rồi! Chủng tộc khác nhau, quốc gia khác nhau, tín ngưỡng 

tôn giáo khác nhau, phải dùng tâm từ bi, bình đẳng mà đối xử. Nhìn thấy người bị nạn với bản 

thân mình bị nạn không có gì khác biệt. Mặc dù sức chúng ta không giải quyết được, nhưng phải 

có cái tâm này, cái tâm này là tâm tốt. 

Chúng ta tiếp tục xem câu thứ mười của Cảm Ứng Thiên. 

 “Hựu hữu tam đài, bắc đẩu thần quân, tại nhân đầu thượng, lục nhân tội ác, đoạt kỳ kỉ 

 toán”.  



55 



Câu này là nói, người bất kể vào lúc nào, bất kể ở xứ sở nào, nhất cử nhất động, khởi tâm động 

niệm đều có quỷ thần nhìn thấy. Ở trong quỷ thần còn có vị chuyên giám sát thiện ác của người 

đời. Bạn có tâm thiện, hành thiện họ có ghi chép; tâm ác, hạnh ác cũng có ghi chép. Hay nói cách 

khác, thiên thần quỷ thần bên ấy có hồ sơ hoàn chỉnh về tất cả tạo tác, khởi tâm động niệm suốt 

đời của chúng ta. Sự ghi chép còn rõ ràng hơn so với cục cảnh sát, cục điều tra của người thế 

gian chúng ta. Nếu chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật này thì tâm sợ hãi tự nhiên sẽ sinh khởi 

ngay. Đối với tâm hạnh của mình nhất định biết kiểm điểm. 

 “Tam đài bắc đẩu” . Đây là nói bốn vị thần linh, trong Đạo giáo dân gian chúng ta có thờ cúng. 

“Thượng đài” quản lý việc sinh tử của người, “Trung đài” quản lý phước báo của người, “Hạ 

đài” quản lý lộc mạng của người. Nếu dùng cách nói hiện nay để nói, hạ đài quản lý tiền tài, 

trung đài quản lý địa vị xã hội, thượng đài quản lý vận mạng. Một người sống chết, thọ yểu, 

nghèo cùng hay hiển đạt, đều có quỷ thần đang quản lý. Những người này chúng ta muốn hỏi, họ 

có quyền lực chi phối họa phước, sinh tử của chúng ta hay không? Nói lời thành thật, họ không 

có quyền lực chi phối, nhưng mà họ cai quản những sự việc này. Kiết hung, họa phước là do 

chúng ta tự mình định đoạt, họ chỉ thực thi, giống như ở thế gian chúng ta, cục cảnh sát, cục điều 

tra, những cơ quan này. Nếu người hành thiện, họ trình báo lên trên để khen thưởng; người tạo 

ác, họ báo lên trên để thi hành trừng phạt. Họ là đơn vị giám sát thi hành, hoàn toàn không phải 

chi phối. Người chi phối đích thực là chính chúng ta. Cho nên vận mệnh là do mình tạo, tự làm 

tự chịu, đạo lý và sự thật này, chúng ta đều phải hiểu rõ, đều phải sáng tỏ. 

Mặc dù bạn đã tạo tác một số tội lỗi, phần trước đã nói qua, chỉ cần bạn biết sai, biết sám hối, 

sửa lỗi thì trời đất quỷ thần sẽ không trừng phạt. Phật Bồ Tát thì càng từ bi hơn, đối với chúng 

sanh tạo ác, đọa lạc đường ác, vẫn dùng tâm từ bi đối xử như xưa, đó là thánh nhân. Quỷ thần 

vẫn là phàm phu, tình chấp chưa có buông bỏ, thấy người hành thiện họ hoan hỷ; thấy người tạo 

ác, họ chán ghét, không ưa. Chúng ta ngày nay cũng là phàm phu, lấy bụng dạ bản thân chúng ta 

mà khoan dung những thiên địa quỷ thần này. Chúng ta cũng có thể biết sơ qua một vài phần, 

ngoài Bắc Đẩu Tinh Quân ra, trong Đạo giáo còn có Nam Đẩu Tinh Quân. Nam Đẩu chủ quản 

người sống, Bắc Đẩu chủ quản người chết. Người nào vào trong cõi người để đầu thai thì Nam 

Đẩu Tinh Quân đến ghi chép, những tư liệu này lưu ở chỗ của ông. Người đến lúc tuổi thọ hết, 

chết đi cũng có ghi chép, Bắc Đẩu quản lý những sự việc này. Người thế tục nói, nếu như người 

có cầu khẩn ở thần linh, cần nên hướng về Bắc Đẩu. Những thiên địa quỷ thần này thường hay 

luân phiên thăm viếng thế gian. Việc thăm viếng của họ là có ngày giờ nhất định, đại khái cứ 

mỗi hai tháng sẽ đến một lần, hoặc giả đến hai lần, hầu như đều là có nhất định, giống như họ đi 

tuần tra vậy, vào thời gian nào, đến khu vực nào để đi tuần tra. Hai tháng đến một lần, đây là 

dùng lịch giáp tí trước đây của chúng ta, 60 ngày là một vòng giáp tí. Cho nên cứ mỗi hai tháng 

chí ít họ sẽ đến một lần. 

 “Nghiệp báo nhân duyên kinh thuyết, thất tinh chi khí, thường kết vi nhất tinh, tại nhân đầu 

 thượng, khứ đỉnh tam thốn”.  

Ngạn ngữ xưa nói  “Ngẩng đầu ba thước có thần linh” , còn trong kinh nói không phải ba thước, 

mà là ba tấc. Một người tâm địa lương thiện, hành vi lương thiện thì trên đỉnh đầu người này có 

hào quang. Hào quang lớn nhỏ không giống nhau, màu sắc không giống nhau, người không nhìn 

thấy, nhưng quỷ thần nhìn thấy. Hiện nay có một số người tu thiền định nhìn thấy, tâm địa thanh 

tịnh đến một trình độ nào đó cũng có thể nhìn thấy; còn có một số người luyện khí công (khí 



56 



công cũng là một loại tu định), họ cũng có thể nhìn thấy. Màu sắc của hào quang tốt nhất là màu 

của vàng, sau đó là màu vàng, màu xấu nhất là màu xám, màu đen. Đến màu đen thì thọ mạng 

của người hầu như là sắp hết rồi. Họ gọi là khí, trong Phật pháp gọi là hào quang. Từ đó cho 

thấy, người không thể không tu thiện. 

Tôi thường nói, đời người thực ra khổ đau và ngắn ngủi. Năm 1977, lần đầu tiên tôi đi Hồng 

Kông. Tôi đã ở lại bên đó bốn tháng, giảng kinh Lăng Nghiêm. Lúc ấy người mời tôi là pháp sư 

Thánh Hoài, và cư sĩ Tạ Đạo Liên. Pháp sư Thánh Hoài hiện nay vẫn còn, cư sĩ Tạ thì đã đi rồi, 

vãng sanh năm ngoái. Biết bao nhiêu bạn đồng tu cùng tu chung với nhau thời ấy, hơn một nửa 

đều đã đi rồi. Đời người giống như một giấc mộng vậy. Trước đây, nơi họ cư trú đều là khu nhà 

ở cao quý thượng đẳng, tôi cũng có đến rồi. Hiện nay lầu cao vẫn còn, nhưng đã đổi chủ nhân, 

khiến chúng tôi cảm nhận sâu sắc sự vô thường. Bản thân mình cũng mỗi năm một già yếu hơn. 

Khi tôi mới đến Đài Loan, bạn học chúng tôi gần khoảng hơn 200 người, hiện nay còn lại có lẽ 

chưa được 50 người. Người đến tình cảnh này, cảm xúc sẽ sâu sắc ngay. Phật nói rất hay:  “Mọi 

 thứ đều bỏ lại, chỉ có nghiệp theo mình” . Tại sao chúng ta vẫn tạo nghiệp? Vì do mê hoặc. Đối 

với những đạo lý này, tuy chúng ta thường hay đọc sách, đọc kinh, nghiên cứu giáo lý, nghe 

kinh, cuối cùng không chống nổi sự cám dỗ của thế gian. Danh vọng lợi dưỡng, tài, sắc, danh, 

thực, thùy, không thắng nổi. Không thắng nổi liền tạo nghiệp. Nghiệp là cái đi theo bạn, bạn tạo 

tác nghiệp thiện, bạn có thiện báo; bạn tạo tác nghiệp ác, thế là có ác báo. Thiện ác báo ứng 

không phải quỷ thần giáng cho chúng ta, không phải Phật Bồ Tát, cũng không phải Thượng Đế 

hay vua Diêm La trao cho chúng ta, mà tất cả kiết hung họa phúc, thảy đều do mình tạo nên, tự 

làm tự chịu. Chỉ có người thật sự hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật thì tâm mới bình 

tĩnh. Mặc dù gặp phải tất cả tai họa cũng sẽ không oán trời trách người; bị người khác làm nhục, 

hãm hại cũng sẽ không oán hận với người. Vì sao vậy? Vì biết đây là nhân quả báo ứng, là quả 

báo. Ta trước đây không xúc phạm người, thì ngày nay người khác sẽ không xúc phạm ta. Ta 

trước đây không có hãm hại người, thì ngày nay người ta sao có thể hãm hại ta? Chúng ta bị 

người làm nhục, bị người coi rẻ, bị người hãm hại, đều là do tự mình tạo cả, tự mình phải nên 

đón nhận; đón nhận một cách hoan hỷ thì món nợ này liền trả xong rồi. Nợ mạng phải đền mạng, 

nợ tiền phải trả tiền. Quả báo thông ba đời, đâu thể trốn thoát được? Cho dù bạn thành Phật rồi, 

thành Phật thị hiện vào trong lục đạo hóa độ chúng sanh, cũng không thể trốn thoát nghiệp báo 

của đời trước. Chúng ta đã đọc qua ở trong sách vở, Khổng Lão Phu Tử bị đói ở nước Trần; Phật 

Thích Ca Mâu Ni bị quả báo ba tháng ăn lúa ngựa. Phật ở trong kinh đã nói với mọi người, 

nghiệp nhân của đời trước đến lúc này duyên chín muồi rồi, thành Phật cũng không có cách gì 

tránh khỏi quả báo. 

Trong Tông môn có công án Thiền hồ ly, rất nhiều đồng tu đều biết câu chuyện về thiền sư Bá 

Trượng thời triều Đường. Đại sư Bá Trượng mỗi ngày giảng kinh, có một cụ già hằng ngày đến 

nghe kinh, ông ở tại sau núi, mỗi khi giảng kinh thì ông lại đến. Người bình thường không biết, 

nhưng đại sư Bá Trượng biết ông không phải là người, tục ngữ chúng ta nói, ông là Hồ Tiên. Có 

một hôm cụ già này thỉnh giáo với đại sư Bá Trượng, nói rõ quá trình đọa lạc của bản thân ông. 

Đời trước ông là một vị pháp sư giảng kinh thuyết pháp, thính chúng đưa ra câu hỏi cho ông, ông 

đã trả lời sai; trả lời sai rồi, trái nhân quả đọa lạc làm thân hồ ly, đã hơn 500 năm rồi. Hiện tại 

ông không có cách gì thoát khỏi đường súc sanh, nên cầu đại sư Bá Trượng giúp đỡ. Đại sư Bá 

Trượng nói:  “Được! Ngày mai khi giảng kinh, ông bước ra hỏi, ông đem câu hỏi mà thính chúng 

 hỏi ông trước đây, đưa ra hỏi tôi giống như vậy” . Đến ngày thứ hai, hai người họ bèn biểu diễn, 

con hồ ly tinh già này liền đưa ra câu hỏi: “Xin hỏi đại sư, người đại tu hành còn rơi vào nhân 



57 



quả hay không?” (Cái ý này chính là nói, người chân thật tu hành chứng đạo, chứng quả, chứng 

quả cứu cánh viên mãn là Phật Đà, Phật Đà còn rơi vào nhân quả hay không?) Đại sư Bá Trượng 

trả lời:  “Bất muội nhân quả” , trước đây vị pháp sư đó trả lời người ta là  “Bất lạc nhân quả” , là 

sai một chữ. Ngài đem nó sửa trở lại là “bất muội nhân quả”. “Bất muội” là gì vậy? Bất muội 

không phải là không có nhân quả, mà “bất muội” là quả báo phải chịu, phải trả nhưng biết rõ 

ràng tường tận, biết minh bạch. 

Thánh nhân thế gian Khổng Lão Phu Tử bị đói ở nước Trần là quả báo đời trước. Phật Thích Ca 

Mâu Ni hành khất không có ăn, gặp phải nạn đói, người ta đem những thức ăn nuôi ngựa này 

đem ra cúng dường Phật, Phật cũng tiếp nhận. Đời trước tạo nhân bất thiện, đời này vẫn phải 

chịu quả báo, Ngài hiểu rõ, Ngài sáng tỏ. Cho nên người tu hành tiếp nhận bất kỳ nghịch duyên, 

ác nhân nào đều biết rất rõ ràng, đền mạng thì phải đền mạng, trả nợ thì phải trả nợ, rất hoan hỷ. 

Sau khi trả rồi thì biết rõ ràng. Ở trong truyện ký của An Thế Cao chúng ta xem thấy, đó là người 

tu hành chứng quả, Ngài đến thế gian để trả hai lần nợ mạng. Đời trước là ông ngộ sát người ta, 

thì trong đời này cũng bị người ta ngộ sát hai lần, trong truyện ký đều viết rất rõ ràng. Do đó 

chúng ta mới hoàn toàn khẳng định, người ở thế gian, nếu như nói giành phần lợi của người ta, là 

không có cái việc này. Nếu như bạn nói bị thiệt thòi rồi, cũng không có cái việc này. Bạn đời này 

giành phần lợi của người thì đời sau phải trả cho người ta; đời này bị thiệt thòi thì đời sau có 

phước báo. Nhân duyên quả báo không mảy may sai chạy. Trời đất quỷ thần thấy rất rõ ràng, rất 

minh bạch. Tạo tác tội nghiệp, nhất định là giảm phước, tổn thọ. Trong lịch sử cổ đại có ghi 

chép, những sự việc này rất nhiều, rất nhiều. Hiện nay những quả báo này có thể nói là càng rõ 

rệt, chúng ta không có năng lực phát hiện ra được, là do chúng ta quá sơ suất, quá lơ là thôi. Chỉ 

cần đầu óc bình tĩnh một chút, quan sát thật kỹ xung quanh, chúng ta sẽ thấy nhân quả báo ứng 

rất rõ ràng, rất phân minh. Sau đó bạn mới chứng minh kinh điển của Phật, giáo huấn của cổ 

thánh tiên hiền không sai chút nào cả. Chúng ta lơ là đó chỉ là tự dối mình dối người. Trước đây 

thầy Lý thường nói, phải nhìn cho thật xa. Thế nào gọi là thật xa? Đời sau là thật xa, đời này là 

thật gần. Nhìn đời này là bạn nhìn quá gần rồi. Bạn phải nhìn đời sau, nhìn về đời sau nữa, bạn 

mới biết được mình cần phải làm như thế nào; làm như thế nào có lợi cho mình, làm như thế nào 

có hại cho bản thân. Hiện nay có mấy người biết được lợi hại? Hy vọng mọi người chúng ta biết 

quí trọng đoạn nhân duyên này, nghiêm túc nỗ lực mà tu học. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 08) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 9 



58 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 9 

Văn tự của Cảm Ứng Thiên không nhiều, tổng cộng chỉ có hơn 1.000 chữ. Trong “Hội Biên” 

đem bài văn này chia thành 124 đoạn nhỏ. Một số đoạn chỉ có một vài câu, đoạn cuối cùng thì 

tương đối dài, có đến mấy câu. Về sau chúng tôi in lại bản này, không ngại theo cách chia đoạn 

của Hội Biên, đem bài văn này chia lại, phân chia như vậy khi đọc tụng, giảng giải đều rất tiện 

lợi. 

Chúng ta xem đoạn thứ mười một. 

 “Hựu hữu tam thi thần tại nhân thân trung, mỗi đáo canh thân nhực, triếp thượng nghệ 

 thiên tào, ngôn nhân tội quá”.  

Hiện nay, không những thế hệ trẻ mà bao gồm thế hệ trung niên nghe thấy những lời này thì cho 

là mê tín, họ dùng hai chữ mê tín để phủ định sạch những sự thật này. Quả báo của họ thật không 

thể tưởng tượng. Trong mắt người sáng suốt, đó là một việc vô cùng đáng thương xót. Đây là 

kinh nghiệm tích lũy hàng ngàn, hàng vạn năm của cổ thánh tiên hiền. Khoa học kỹ thuật hiện 

đại, lịch sử của nó rất ngắn, vẫn chưa đầy 300 năm. Hiện nay khoa học kỹ thuật vẫn đang không 

ngừng phát triển, tần số không gian, họ đã chứng thực rồi, nhưng không thể đột phá. Giả dụ khoa 

học kỹ thuật tiến mạnh về phía trước nữa, một ngày nào đó, nó có năng lực đột phá được tần số 

không gian thì tình trạng của những quỷ thần, tình trạng của lục đạo này họ có thể nhìn thấy 

được. 

Tôi đã sống ở Mỹ và Canada một thời gian dài. Hiện nay người ở bên đó thịnh hành thuật thôi 

miên, dùng cách thức thôi miên, khiến người bị thôi miên nói ra đời quá khứ của họ. Những tư 

liệu này khá phong phú, sách báo xuất bản cũng ngày càng nhiều. Họ chứng minh đúng quả thật 

là có sự tồn tại của sáu cõi luân hồi, có sự thật về sáu cõi luân hồi. Thế nhưng những sự việc về 

việc giám sát của quỷ thần đối với nhân gian thì thuật thôi miên không đến được, cũng không có 

cách gì hiểu được những chân tướng sự thật này. Từ trong giáo huấn của chư Phật Bồ Tát, cổ 

thánh tiên hiền chúng ta biết, người sống ở đời khi khởi tâm động niệm, từng li từng tí đều có 

quỷ thần đang ở đó nhìn thấy. 

Trong Phật pháp nói có hai vị thần Đồng Sanh, Đồng Danh, thường ở trên hai vai trái, phải của 

chúng ta, không hề tách rời. “Tam Thi thần” là ba vị thần trú ở trong nội tạng của chúng ta, điều 

này thật bất khả tư nghì. Chúng tôi đã từng xem qua quyển “Lời Tiên Tri Cổ Xưa” (từ Mỹ đem 

về), trong đó nói, có một người có năng lực đặc biệt khám bệnh giúp người; người bệnh không 

cần ở trước mặt, cách xa ông mấy chục cây số, mấy trăm cây số cũng không sao, chỉ cần nói cho 

ông biết họ tên, địa chỉ, nơi ở là ông có thể đi khám bệnh. Ông đến đâu để khám vậy? Ông vào 

bên trong lục phủ, ngũ tạng của họ để khám. Ông có thể đi vào trong nội tạng người, nhìn thấy 

tim, gan, lá lách, phổi chỗ nào không bình thường là ông nói ra, bên cạnh có người ghi lại cho 

ông. Băng video đó, các bạn đều xem rồi. Tam Thi thần chính là thuộc về loại này. 

Chúng ta thấy từ trong chú giải, Tam Thi thần giống như là ba chị em vậy, họ ở trong thân 

người. Thần Thượng Thi ở trong đầu người, họ có thể khiến người nghĩ ngợi lung tung, có thể 

khiến người hoa mắt, lông tóc rơi rụng. Thần Trung Thi ở trong ruột và dạ dày người, khiến bạn 

ham ăn, khiến bạn hay quên, khiến bạn làm chuyện xấu. Thần Hạ Thi trú ở trong chân người, 



59 



khiến bạn háo sắc, ưa tham, hiếu sát. Tam Thi thần hy vọng bạn chết cho thật sớm, sau khi chết 

rồi, ba vị thần này sẽ biến thành quỷ, quỷ mới nhận phẩm vật mà người ta cúng tế. Cho nên nói, 

một người khởi tâm động niệm, lời nói việc làm, người hiểu rõ về bạn nhất là Tam Thi thần. Tam 

Thi thần ở trong thân người, mỗi khi đến ngày canh thân (mỗi một vòng giáp tý là có một ngày 

canh thân, vào thời cổ đại, ghi ngày, tháng, năm đều dùng lịch giáp tý. Các bạn hiện nay chấm tử 

vi, xếp bát tự thì biết, năm dùng giáp tý xếp, 60 năm là một vòng giáp tý; tháng cũng dùng giáp 

tý xếp, hai tháng là một vòng giáp tý, cho nên trong 60 ngày là có một ngày canh thân) thì Tam 

Thi thần sẽ đi báo cáo “Thượng nghị Thiên tào” (Thiên tào, phần lớn là chỉ Tứ Thiên Vương và 

Đao Lợi Thiên), họ đến chỗ Tứ Vương Thiên và Đao Lợi Thiên để báo cáo. Quí vị phải biết 

rằng, sự việc này bất kể bạn có tin hay không, không phải nói tin thì có, không tin thì không có. 

Nếu như không tin thì không có, thế thì bậc thánh hiền nói những lời này với chúng ta chẳng 

phải là gây phiền phức cho chúng ta sao? Vậy sao có thể xứng đáng với người! Không tin cũng 

có, chúng ta có, người nước ngoài có, không có người nào có thể may mắn tránh được. 

Bạn tạo tác tất cả tội nghiệp mà vẫn chưa có gặp ác báo, là nguyên nhân gì? Do trong đời quá 

khứ, bạn tạo phước quá lớn; trong đời nay bạn tạo tác tội nghiệp, đương nhiên là tổn phước, sau 

khi tổn phước rồi bạn vẫn còn dư phước, vẫn còn dư nhiều nên bạn vẫn đang hưởng phước, đạo 

lý là như vậy. Nếu như bạn hiểu rõ đạo lý này, đoạn ác tu thiện thì phước báo của bạn sẽ thù 

thắng hơn, đời đời kiếp kiếp cũng hưởng không hết. Đây đều là lời chân thật. Vì vậy, người vì 

sao phải tạo tội nghiệp? 

Cổ nhân cũng có cách nói khác, nói là Tam Thi thần chính là tam hồn, hồn phách của một con 

người. Chúng ta thường nói ba hồn, bảy vía, là cách nói của người cổ xưa. Đạo gia có cách nói 

của Đạo gia: “Nhân hồn hữu tinh, nhân tinh hữu phách, nhân phách hữu thần, nhân thần hữu ý”. 

Cách nói của họ là như vậy, nói nguồn gốc của hồn phách. Họ nói, thánh nhân đối với tất cả cảnh 

giới, họ không dùng tâm vọng tưởng mà dùng chân tâm. Sao gọi là chân tâm? Chân tâm là không 

có vọng niệm. Dùng cái tâm này đối với cảnh giới bên ngoài là thuần thiện. Ai biết dùng loại tâm 

này vậy? Nói lời thành thật chỉ có Phật Bồ Tát, người chân thật giác ngộ. Trong kinh Thanh Tịnh 

nói: “Nhân thần ưa thanh tịnh”. Tâm vọng tưởng, phiền não của chúng ta làm nhiễu loạn thanh 

tịnh. Tâm xưa nay vốn là thanh tịnh, nhưng bị dục vọng làm dao động nên tâm của bạn không 

thanh, không tịnh. Tâm không thanh, không tịnh là phàm phu. Tâm thanh tịnh chính là tự tánh; 

tâm thanh tịnh chính là chân tâm. Hồi phục tâm thanh tịnh, có thể dùng tâm thanh tịnh đối nhân 

xử thế tiếp vật, người này chính là Phật Bồ Tát. Chúng ta từ trong kinh điển cần thể hội được 

tầng ý nghĩa này. 

Mục đích cao nhất của người học Phật chính là chuyển phàm thành thánh. Nhà Phật thường nói, 

giáo dục của Phật Đà dạy người ba cái chuyển biến. Thứ nhất là chuyển ác thành thiện, thứ hai là 

chuyển mê thành ngộ, thứ ba là chuyển phàm thành thánh. Bạn phải biết bắt đầu chuyển từ đâu. 

Tâm của chúng ta vốn dĩ là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, giác ngộ, từ bi, nhưng hiện nay 

năm điều này thảy đều không còn nữa, biến thành hư ngụy, nhiễm ô, kiêu mạn, ngu si, tự tư tự 

lợi. Chúng ta thử nghĩ có phải như vậy không? Bản thân ta như vậy, thử nhìn lại xung quanh, 

người khác cũng như vậy, cho nên thế gian này mới có kiếp nạn, mới có thiên tai nhân họa. 

Chúng ta hiện nay sống trên bờ vực của cái tai nạn lớn này, có thể sẽ rất nhanh chóng gặp phải. 

Làm thế nào cứu vãn? Làm thế nào có thể tránh khỏi đây? 



60 



Tránh hung tìm kiết, quan niệm này cổ kim, trong ngoài, tất cả mọi người đều biết, nhưng cách 

tránh hung tìm kiết như thế nào thì không biết. Ở nơi này có tai nạn, không tốt, chúng ta tìm một 

nơi khác để di dân, có được không? Không chắc! Ngạn ngữ nói: “Tại kiếp nan đào”, có số kiếp 

này, bạn trốn đến nơi nào cũng đều vô ích, bạn vẫn phải chịu kiếp nạn này. Đây là chân lý, là đạo 

lý nhất định. 

Phải làm thế nào mới có thể tránh khỏi vậy? Nhất định phải làm cuộc chuyển đổi từ trong tâm 

địa, đây là chính xác. Khu vực này gặp nạn, bạn vẫn có thể tránh khỏi. Nhà Phật nói trong cộng 

nghiệp có biệt nghiệp (biệt nghiệp là không cộng nghiệp). Cho nên, chúng ta làm sao hồi phục 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng của chúng ta. Tôi nói năm câu này, chỉ cần hồi phục một câu thì 

bốn câu khác thảy đều hồi phục; có một điều là có đầy đủ bốn điều khác, bất kỳ một điều nào 

cũng đầy đủ viên mãn bốn điều khác. Trong kinh Lăng Nghiêm nói: “Một tức là nhiều, nhiều tức 

là một”. Chúng ta làm một cuộc chuyển đổi từ chỗ này, nhất định phải đoạn, phải buông bỏ, phải 

bắt tay làm từ căn bản, đem ái dục buông bỏ, đem thị dục buông bỏ (thị dục là thị hiếu, những 

thứ mà trong tâm ưa thích), xa lìa danh vọng lợi dưỡng, xa lìa ngũ dục (tài, sắc, danh, thực, 

thùy), làm như vậy mới có thể tiêu tai miễn nạn. Nếu như ái dục, thị hiếu của bạn không buông 

bỏ được, thì trong thế gian này bất luận bạn lẫn trốn đến nơi nào, bạn cũng không tránh khỏi kiếp 

nạn. Chúng ta phải biết đạo lý này. 

Kinh Phật thường nói: “Dùng kiếm trí tuệ, phá giặc phiền não; dùng dao trí tuệ, cắt lưới phiền 

não; dùng lửa trí tuệ, đốt củi phiền não”. Đây là Phật thường nói trong kinh luận Đại-Tiểu thừa; 

đặc biệt là ở những kinh luận Đại thừa, Phật nói rất nhiều. Trong kinh Hoa Nghiêm, Phật dạy 

chúng ta làm sao chuyển đổi. Nói đến chuyển đổi, đạo lý phương pháp rất nhiều, thật sự không 

đâu bằng “Hoa Nghiêm”, vì kinh văn phân lượng lớn, cho nên nói rất tường tận, lặp lại không 

ngừng, để chúng ta có cơ hội huân tu trong thời gian dài, điểm này vô cùng quan trọng. 

Chúng ta ngày nay học Phật lâu như vậy rồi, tại sao không có được hiệu quả? Nói thực ra, thời 

gian huân tu không đủ, tập khí phiền não của chúng ta quá nặng, ý niệm của chúng ta quá ác, dù 

cho chúng ta khẩu thiện, hành thiện, nhưng ý bất thiện. Ý bất thiện, tâm thiện, khẩu thiện đều 

không thiết thực, cho nên công phu không đắc lực, kiếp nạn không thể tránh khỏi, đạo lý là ở chỗ 

này. Cần phải làm một cuộc chuyển đổi thật sự, mấu chốt ở trong chuyển đổi thật sự là thâm 

nhập kinh tạng. Thâm nhập kinh tạng, nói sao nghe dễ dàng! Ngày nay mọi người không đọc cổ 

thư nữa, không những không đọc cổ thư, mà sách cũng không muốn đọc, nhìn thấy sách là mệt 

mỏi, vậy thì làm sao? 

Hiện nay khoa học kỹ thuật phát triển, chúng ta có thể triệt để lợi dụng công cụ hiện tại, băng ghi 

hình, băng ghi âm. Quí vị thử suy nghĩ, cổ nhân trước đây, mấy ngàn, mấy vạn năm trước, tại sao 

họ khắc những văn hiến quan trọng này vào trong đá? Chúng ta hiện nay đã hiểu rõ, trước đây 

khoa học kỹ thuật cũng phát triển như thế này, có thể phát triển còn cao hơn so với chúng ta hiện 

nay, chỉ một trận hủy diệt lớn thảy đều tiêu hết, chỉ có đá là tồn tại. Chúng ta thường hay nói đến 

VCD, CD có thể bảo tồn được vài trăm năm, nhưng thật sự có thể bảo tồn được vài trăm năm 

không? Ngày nào đó, thế gian này của chúng ta điện năng hoàn toàn không còn nữa thì những 

thứ này thảy đều không tồn tại. Cho nên nó không bằng sách vở, sách vở có thể bảo tồn. Thế 

nhưng sách vở bảo tồn cũng có giới hạn, tương lai sau mấy trăm năm giấy tờ, sách vở sẽ biến 

thành tro bụi. Cho nên, tổ tiên chúng ta ngày xưa đem kinh Phật khắc vào trong đá, có thể truyền 

lại đời sau vĩnh cửu. Chúng ta đến Phòng Sơn Bắc Kinh để xem thử thạch kinh, đây mới là trí tuệ 



61 



chân thật, mọi thứ mới có thể thật sự bảo tồn vĩnh cửu, khoa học kỹ thuật sẽ bị hủy diệt. Chúng 

ta có thể thể nghiệm được cái gì là trí tuệ chân thật. Hiện nay có những công cụ này thì phải cấp 

tốc mà lợi dụng. Không nên nghĩ rằng không sao cả, tôi có thể bảo tồn vài trăm năm, hôm nay 

không nghe thì ngày mai nghe; ngày mai không có thời gian nghe thì ngày mốt, còn có thời gian, 

cứ từ từ. Đến ngày kia, mạng không còn, bạn còn nghe cái gì được? Chúng ta phải biết được 

những đạo lý này. 

Chúng ta đã giảng đến “Tam Thi thần”, nói rõ bất kỳ một chúng sanh nào, không chỉ là loài 

người mà bao gồm súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục thảy đều ở trong đó, khởi tâm động niệm, nhất cử 

nhất động đều có trời đất thần linh giám sát. Người hiện đại coi sự việc này là mê tín, hoàn toàn 

ngoảnh mặt làm ngơ, còn có một số người có cách nói sai lầm, họ nói những sự việc này tin thì 

có, không tin thì không có. Những quan niệm, ngôn luận này đều là sai lầm, bất kể là bạn tin hay 

không tin, sự thật vẫn cứ tồn tại, đạo lý này chúng ta nhất định phải biết. 

Người thời xưa, đặc biệt là người có học, đọc sách rõ lý, đối với lời giáo huấn của cổ thánh tiên 

hiền đều có thể tin sâu, không nghi. Giáo huấn của Phật pháp càng tuyệt vời hơn, Phật Bồ Tát 

không những dạy chúng ta phải tin, mà còn dạy chúng ta chứng minh, cái gọi là Tín-Giải-Hành-

Chứng. Phật muốn chúng ta chứng thực đạo lý, chứng thực những chân tướng sự thật này, đây 

gọi là chứng quả. Loại phương pháp dạy học này quả thật là hợp tình, hợp lý, hợp pháp, là một 

nền giáo dục cứu cánh viên mãn chân thật. Nhà Phật nói sáu cõi luân hồi, những lý luận này, nói 

kỹ là 12 nhân duyên, còn nói sơ lược là “hoặc, nghiệp, khổ” (mê hoặc, tạo nghiệp, thọ báo). 

Chúng sanh trong sáu cõi vĩnh viễn đang bị sức mạnh này chi phối, vĩnh viễn bị nghiệp lực này 

đang chủ tể luân hồi. Nếu chúng ta muốn thoát khỏi sáu cõi luân hồi, phương pháp duy nhất là 

không tạo nghiệp, không mê hoặc. Không mê hoặc mới không tạo nghiệp. Cho nên phá mê khai 

ngộ là vô cùng quan trọng. Tại sao tạo nghiệp vậy? Là do mê. Mê là không hiểu rõ về chân 

tướng sự thật, không giác ngộ. Tông Duy Thức nói, “hoặc” bao gồm tướng trí, tướng tương tục. 

Trí này không phải trí tuệ, mà trí này là phân biệt, trong Phật pháp thường nói là thế trí biện 

thông, không phải trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân thực là từ trong giới, định sinh ra. Chúng ta biết 

tâm không thanh tịnh, tâm không định thì không có trí tuệ. 

Thế gian có rất nhiều phần tử trí thức cao cấp, nhà khoa học, nhà triết học, nhà tôn giáo, trí tuệ 

của họ cao hơn rất nhiều so với người bình thường. Trong Phật pháp nói, họ có trí tuệ hay không 

vậy? Không có! Trí tuệ của họ là thế trí biện thông, không phải trí tuệ chân thật. Phật pháp nói, 

tiêu chuẩn của trí tuệ là tâm thanh tịnh. Tiêu chuẩn của tâm thanh tịnh là phải lìa kiến tư phiền 

não. Kiến tư phiền não chưa đoạn thì tâm của bạn không thanh tịnh. Đoạn kiến tư phiền não rồi 

thì Phật mới thừa nhận trí tuệ của bạn khai mở, nhưng là trí tuệ nhỏ, không phải trí tuệ lớn, trong 

Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, bạn được xem là Chánh Giác. Chánh Giác là địa vị gì vậy? 

A La Hán, Bích Chi Phật, trong kinh thường nói bạn đắc lậu tận thông. Sao gọi là lậu tận thông? 

Lậu là kiến tư phiền não. Kiến tư phiền não đoạn sạch rồi, bạn đắc lậu tận thông, vào lúc này mới 

là Chánh Giác. Nếu như không phải loại trạng thái này thì cái giác đó không chánh, trong Phật 

pháp gọi là tà tri tà kiến. Gọi là tà tri tà kiến không phải làm nhục người, không phải khinh 

thường người, mà là nói rõ cái chân tướng sự thật này. Tà ở chỗ nào vậy? Bạn có ngã chấp. Kinh 

Kim Cang nói, bạn có tướng ngã, tướng nhân, tướng chúng sanh, tướng thọ giả; bạn có vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì tri kiến của bạn là bất chánh. Cái đạo lý này không thể không 

biết. Biết rồi tự mình mới hiểu được, mình hiện tại là thân phận gì; mình hiện tại trong toàn bộ 

quá trình tu học Phật pháp đang đứng ở địa vị nào, thì bạn mới biết tinh tấn, bạn mới quyết cố 



62 



gắng. Nếu như không biết mình đang đứng ở địa vị nào, cho rằng mình rất cao, trong kinh luận 

thường nói, được ít cho là đủ, được một chút xíu khinh an, một chút xíu thông minh là cảm thấy 

mình rất giỏi giang, điều này làm chướng ngại đạo nghiệp của bạn, bạn đời này không có hy 

vọng thành tựu rồi. 

Việc tu học Phật pháp quan trọng nhất là giải môn, sau khi giải rồi hành thì công phu mới đắc 

lực. Cho nên chúng ta biết, có nhiều người rất nỗ lực chăm chỉ tu hành, tại sao cả đời công phu 

cũng không đắc lực, khi đến già chết cũng mơ mơ hồ hồ. Chúng ta thấy quá nhiều, nghe còn 

nhiều hơn, cần phải có cảnh giác! 

Có một số người cả đời xưa nay chưa từng nghe kinh, không biết chữ, cái gì cũng không biết. Họ 

học biết một câu A Di Đà Phật, họ niệm đến cuối cùng cũng có thể đứng mà vãng sanh, ngồi mà 

vãng sanh, đây là sự kiện gì vậy? Nói cho bạn biết, loại người đó có chân trí tuệ, tín tâm của họ 

thanh tịnh. Trong kinh Kim Cang nói rất hay: “Tín tâm thanh tịnh, tắc sanh thực tướng”. Trước 

đây thầy Lý thường nói, loại người này là người ngu, ngu không ai bằng, sự ngu ngốc đó của họ 

chúng ta không sánh bằng. Tại sao vậy? Ở trong đầu họ thanh tịnh, không có nghĩ ngợi lung 

tung. Tất cả vạn duyên họ thật sự buông bỏ, họ không cần thiết phải tụng kinh, không cần thiết 

học cái gì nữa, chỉ một câu Phật hiệu, họ liền có thể thành Vô Thượng đạo. Ai có thể sánh bằng 

họ? Thế pháp, Phật pháp đều coi trọng thượng căn thượng trí và hạ ngu bất di, hai loại người này 

dễ độ nhất, một loại là người thượng thượng căn, một loại là người hạ hạ căn. Người thượng 

thượng căn có trí tuệ, tâm thanh tịnh, vừa nói ra liền thông đạt, liền hiểu rõ. Người hạ hạ căn tuy 

ngu si nhưng họ không có vọng tưởng, là người thật thà, dạy họ cái gì là họ làm cái ấy đến cùng. 

Hai loại người này chỉ cần gặp được Phật pháp là chắc chắn thành tựu. 

Cái khó nhất là ở đoạn giữa này, gọi là nửa nạc nửa mỡ, trên không trên, dưới không dưới. Tự 

cho rằng thông minh, tự cho là đúng, tự mình làm chướng ngại cho chính mình, đây là đã phạm 

sai lầm lớn. Chư Phật Bồ Tát giáo hóa chúng sanh, chính là lấy bộ phận này làm đối tượng. Bộ 

phận này là khó dạy nhất, trong kinh Địa Tạng nói là “cang cường nan hóa”. Thế Tôn đối với 

người thượng thượng căn và người hạ ngu giảng kinh thuyết pháp khoảng mấy giờ là giải quyết 

rồi, đâu cần phải giảng 49 năm. Bốn mươi chín năm hết lòng hết dạ là độ những người như 

chúng ta đây. Người căn tánh bậc trung là phiền phức nhất, rất không dễ dàng được độ. Họ tự 

cho là thông minh, tự cho là có trí tuệ, đâu có biết được đúng là mê hoặc, mê hoặc liền tạo 

nghiệp. 

Quả thật mà nói đức Phật thị hiện tấm gương tốt nhất, nhưng chúng ta không nhìn ra, không giác 

ngộ. Trong các buổi giảng, tôi thường thảo luận với mọi người về những vấn đề này, chúng ta 

học Phật phải học Phật Thích Ca Mâu Ni, đời sống của Ngài, ngôn hạnh của Ngài chính là tấm 

gương cho chúng ta. Phật Thích Ca Mâu Ni cả đời không hề xây đạo tràng, Ngài cả đời trải qua 

đời sống hành khất, danh vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần buông bỏ sạch sẽ, một mảy bụi cũng 

không dính nhiễm, vì vậy tâm mới có thể thanh tịnh. Ngài làm nên tấm gương cho chúng ta thấy, 

vạn duyên buông bỏ. Chúng ta muốn học Phật phải học từ những chỗ này. 

Thời đại của Thế Tôn cách chúng ta quá lâu rồi, gần 3.000 năm. Gần đây, Ấn Quang đại sư là 

người thời cận đại, thời cuối đời nhà Thanh. Sự thị hiện của Ngài là tấm gương tốt của người cận 

đại chúng ta. Chúng ta phải biết được người xuất gia cận đại hay phạm những tật xấu gì, chúng 

ta có nghiêm túc phản tỉnh, nghiêm túc tư duy hay không? Tại sao Ấn Quang đại sư cả đời không 



63 



nhận đồ đệ xuất gia? Chúng ta thử xem người xuất gia trong đời hiện đại này, tu hành tại sao 

không thể thành tựu? Bị đệ tử ràng buộc. Ngài làm ra tấm gương tốt cho chúng ta xem, cả đời 

không làm trụ trì, không truyền giới. Không truyền giới là không bị nhân quả. Truyền giới thì dễ, 

giữ giới thì khó. Họ không có thọ giới mà phạm tội thì không phải tội kép. Nếu như đã thọ giới 

mà lại phạm tội, là tội chồng thêm tội, sao có thể nhẫn tâm tăng thêm tội cho họ nữa? Chúng ta 

xem thấy thì biết, trong mấy chục năm nay, hải nội, hải ngoại, khắp các nơi, bao nhiêu đạo tràng, 

lão Hòa thượng chưa chết mà đệ tử đã tranh chùa, mưu tính hại nhau. Lão Hòa thượng bệnh nặng 

mà không có người chăm sóc, vì đệ tử bận tranh giành tài sản. Loại tội nghiệp này nặng cỡ nào! 

Ấn tổ biết rõ, Ấn tổ sáng tỏ, thị hiện tấm gương cho chúng ta thấy. Cả đời Ngài chỉ nhận học 

sinh, không nhận đồ đệ là có đạo lý lớn ở trong đó. 

Khi tôi học Phật, vào thời đó vẫn chưa xuất gia, còn làm cư sĩ, lão sư Lý bảo tôi học pháp sư Ấn 

Quang. Tôi thật sự nương theo hình mẫu của đại sư mà học tập. Cả đời này tôi không xây đạo 

tràng, cũng không hề nhận đồ chúng. Các bạn xuất gia thế hệ chữ “Ngộ”, bản thân các bạn đều 

biết là do viện trưởng Hàn nhận, pháp danh của các bạn do viện trưởng Hàn đặt. Chỉ có Ngộ Đạo 

là ngoại lệ, chú ấy xuất gia tại Cơ Kim Hội Giáo Dục Phật Đà. Phàm là người xuất gia tại Đồ 

Thư Quán đều do Trưởng Quán thế độ. Sau khi Trưởng Quán đi rồi thì Đồ Thư Quán có biến cố, 

các bạn cùng tu chung với chúng tôi nhiều năm như vậy, đương nhiên là tôi có nghĩa vụ chăm lo 

mọi người. Tôi kính khuyên các bạn, kể cả những bạn đồng tu đến từ đại lục, tôi chân thành 

khuyên mọi người học theo Ấn Quang đại sư. Học theo Ngài chắc chắn chính xác, nhất định có 

thành tựu. 

Tôi tu học vào thời đại đó vô cùng gian khổ. Sau khi xuất gia, tất cả mọi đạo tràng, tự viện đều 

không thâu nhận tôi. Nguyên nhân gì vậy? Nguyên nhân là tôi nhất quyết phải học giáo, mà đạo 

tràng tự viện thông thường nhất quyết phải làm kinh sám Phật sự. Tôi không chịu làm, cho nên 

tôi phải ra đi, chung quy là không thể để họ ra đi, tôi bị ép vào con đường cùng. Gặp được 

Trưởng Quán Hàn giúp đỡ tôi, thành tựu tôi 30 năm diễn thuyết. Cả đời tôi cảm kích bà, đó cũng 

là Phật Bồ Tát đến hộ pháp. Bà giúp đỡ tôi quá nhiều, quá nhiều, cho nên cả đời tôi cảm ơn. 

Trưởng Quán Hàn quả thật là chân hộ pháp. Năm nay bà vãng sanh được tròn hai năm, chúng tôi 

làm Phật sự kỷ niệm bà. Lúc làm Tam Thời Hệ Niệm Phật sự kỷ niệm, có đồng tu nhìn thấy bà. 

Bà đã dẫn theo mấy vị Tỳ Kheo ni ngồi ở hàng đầu tiên, Ngộ Đạo làm Tam Thời Hệ Niệm ở trên 

bục. Thường xuyên có người nhìn thấy bà. Bà niệm niệm vẫn hộ trì cái đạo tràng này như xưa, 

không hề xa rời. Đồng tu Đồ Thư Quán đều đến nơi đây rồi, đương nhiên bà có trách nhiệm, có 

nghĩa vụ, bà phát tâm hộ trì đến cùng. Mỗi người chúng ta đối với bà đều cảm kích, kể cả cư sĩ 

Lý Mộc Nguyên. Cư sĩ Lý đến đại lục, bất kể đạo tràng lớn nào cũng đều lập một bài vị vãng 

sanh cho Trưởng Quán Hàn, người khác không làm được như ông. 

Sao gọi là người chân tu hành? Chân tu hành thì khó! Người giả tu hành thì nhiều, người mang 

bảng hiệu của Phật đi tạo nghiệp thì nhiều, những người này quả báo không thể tưởng tượng. 

Cho nên đọc kỹ Cảm Ứng Thiên, đọc kỹ Phát Khởi BồTát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh, bạn sẽ 

hiểu rõ thôi. 

Tối hôm qua có đồng tu nghe thấy trên đài truyền hình, họ nói là nước Mỹ có một nhà khoa học 

vật lý đưa ra cảnh cáo, khoảng tháng tám, trên thế giới này có tai nạn lớn. Tôi chỉ mới nghe được 

một nửa, chưa nghe hết. Sự việc này tôi hiểu rõ, tôi sáng tỏ, tôi đã biết từ sớm rồi. Cho nên tôi 

bàn với cư sĩ Lý Mộc Nguyên về chuyện này, để niệm Phật đường ở đây, từ nay về sau niệm 



64 



Phật 24 giờ không gián đoạn. Hiện nay thầy Ngộ Toàn đang dẫn đầu niệm Phật. Thầy Ngộ Toàn 

nói với đại chúng, chúng ta niệm Phật 24 giờ để vượt qua cái tai nạn này, sau đó chúng ta hồi 

phục lại bình thường. Sau khi nghe xong, tôi nói:  “Ngộ Toàn! Lời thầy nói sai rồi. Sao mới gọi 

 là bình thường? Vĩnh viễn 24 giờ không gián đoạn mới là bình thường” . Niệm Phật đường của 

chúng ta từ nay về sau vĩnh viễn sẽ không gián đoạn, niệm Phật 24 giờ. Hiện nay, ban đêm có 

hơn 100 người niệm Phật, buổi sáng có hơn 200 người, buổi chiều có hơn 400 người, ngày nghỉ 

thông thường có 700-800 người. Vô cùng thù thắng! Đây là đạo tràng đứng đầu thế giới. Lời này 

không phải tôi nói, phàm là người đến Singapore tham quan đều tán thán như vậy, kể cả một số 

lão pháp sư của đại lục chúng ta. 

Giảng đường của chúng ta mỗi ngày giảng kinh hai giờ, vĩnh viễn không gián đoạn; ba mươi 

tháng chạp, mồng một tháng giêng đều không gián đoạn. Niệm Phật không gián đoạn, giảng kinh 

không gián đoạn, đây gọi là đạo tràng có giải, có hành, giải hành cùng tiến. Chúng ta đến đây là 

yên tâm rồi. Đây là nguyện vọng của tôi năm xưa. Nguyện vọng này là vọng tưởng. Trước đây ở 

chung với Trưởng Quán Hàn, bà muốn tôi nghe theo bà, bà không nghe theo tôi, cho nên nguyện 

vọng của tôi chưa thực hiện. Đến nơi đây vô cùng hiếm có, tôi bảo sao thì cư sĩ Lý làm vậy, nên 

những vọng tưởng này của tôi thảy đều thực hiện rồi. Thôn Di Đà có lẽ tháng tám có thể thi 

công, dự kiến một năm rưỡi là hoàn thành. Tương lai trong đây trú chúng có thể ở được 1200 

người. Người ở trong thôn Di Đà chúng ta không thu một xu nào cả, tứ xứ cúng dường. Người ở 

trong thôn Di Đà chỉ có hai việc là mỗi ngày nghe kinh, niệm Phật. Chúng ta xây một niệm Phật 

đường lớn, có thể chứa được 1500 người. Chúng ta làm thật, toàn tâm toàn lực tập trung vào chỗ 

này. Niệm Phật nhất định tiêu nghiệp chướng, niệm Phật nhất định liễu sanh tử, niệm Phật nhất 

định vãng sanh bất thoái thành Phật. Chúng ta có tín tâm kiên định, nguyện tâm kiên định thì 

trong tâm chúng ta không có tai nạn, không có sợ hãi, không có điên đảo vọng tưởng. 

Ở Úc Châu, chúng ta có đạo tràng nhỏ. Tôi đã thông báo với Ngộ Hạnh và các đồng tu bên đó, 

hy vọng vào tháng bảy có thể làm Phật thất, làm bảy thất, tốt nhất là làm mười thất (bảy thất là 

49 ngày, mười thất là 70 ngày), niệm Phật ngày đêm 24 giờ không gián đoạn. Tôi sẽ đến bên đó 

quan sát. Bên Đài Bắc, tôi cũng hy vọng pháp sư Ngộ Đạo đến bên đó, chí ít cũng làm Phật thất 

49 ngày. Chúng tôi còn tìm khu đất khác nữa. Nghe nói cư sĩ Tạ Kiết Điền ở Đài Bắc có căn nhà 

diện tích 600 m2. Ông gọi điện nói với tôi, ông muốn dâng cúng dường làm niệm Phật đường. 

Vậy thì quá tốt rồi, có 300 m2 làm niệm Phật đường, 300 m2 làm liêu phòng. Hy vọng Đài Bắc ở 

nơi đó cũng trường kỳ niệm Phật, ngày đêm không gián đoạn. Singapore có thể làm được, tại sao 

các bạn không làm được? Người bên Singapore buông xả vạn duyên được, tại sao các bạn không 

buông được? Tám đồng tu từ đạo tràng Dallas đến Singapore, tôi biết bên đó không có người, 

bên đó cũng thường hay điện thoại hỏi tôi, hy vọng họ trở về. Tôi cũng khuyên họ trở về, nhưng 

họ không chịu trở về thì tôi cũng vô phương. Hy vọng mọi người giác ngộ, đề cao cảnh giác, 

nghiêm túc nỗ lực, buông bỏ tất cả, nhất tâm niệm Phật, tự độ độ tha, thành tựu vô lượng công 

đức. 

Sáng hôm nay, vốn dĩ là có một giờ rưỡi giảng kinh Hoa Nghiêm, đúng lúc thì Ngộ Chánh từ Đài 

Bắc về. Em của thầy gần đây niệm Phật vãng sanh, tướng lành vô cùng hi hữu. Tôi bảo thầy làm 

một bài báo cáo cho tôi, nói rõ cặn kẽ. Tôi ngừng giảng kinh là do ghi hình ở trong giảng đường, 

đem buổi ghi hình này lưu hành ra toàn thế giới. Em của thầy chỉ niệm Phật sáu tháng là vãng 

sanh. Bạn thử nghĩ xem, người ta niệm như thế nào, tu như thế nào, thành công như thế nào. Đây 



65 



là tấm gương tốt về tu học của người hiên đại, là một chương thù thắng nhất trong hình ảnh vãng 

sanh hiện đại. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 09) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 10 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 10 

Chúng ta xem Cảm Ứng Thiên, câu thứ mười hai:  “Nguyệt hối chi nhật, Táo thần diệc nhiên” . 

Tám chữ này là một đoạn. Bài văn này vừa mở đầu đã nói rõ cho chúng ta nguyên lý của nghiệp 

nhân quả báo. Tiếp theo đó là nói cho chúng ta những chân tướng sự thật, gieo nhân thiện nhất 

định được quả thiện; tạo nhân ác chắc chắn không tránh khỏi ác báo. Tiếp theo nữa là sự giám 

sát của thiên địa quỷ thần. Sự việc này cổ nhân phần lớn có thể tin, nhưng người hiện đại cho 

rằng đây là mê tín, đem sự việc này thảy đều lơ là mất, cho nên mới bị cảm ứng đến tai họa to 

lớn. 

Nhiều người cho rằng, tai họa là tự nhiên, không phải do con người tạo nên. Cách nghĩ, cách nói 

này chắc chắn là sai lầm. Họ không biết tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới với bản thân 

chúng ta là một mạng sống cộng đồng, cho nên chúng ta khởi tâm động niệm đều gắn bó chặt 

chẽ, đều có liên quan với tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới. Đạo lý này ở trong kinh 

luận Phật nói rất nhiều, nói rất tường tận. Nếu như chúng ta không thể thâm nhập kinh tạng, thì 

đối với những lý sự này sẽ rất khó thể hội được. Cứ tùy thuận tập khí phiền não của mình, tự 

nhiên sẽ tạo ác nghiệp rất nặng. Tạo những ác nghiệp này tự mình không biết. Nếu như tự mình 

biết mình đang tạo nghiệp thì người này khai ngộ, nhà Phật nói giác ngộ rồi. Giác ngộ là có thể 

quay đầu, giác ngộ là có thể được cứu. Quay đầu là bờ, liền có thể vượt thoát tất cả tai nạn, liền 

có thể thoát khỏi sáu cõi, mười pháp giới, đi làm Phật, làm Bồ Tát. Nhưng ở thế gian, người có 

căn tánh này thật sự là hiếm hoi vô cùng, trong ức vạn người khó có được một người. Trong kinh 

Phật nói người này trong đời quá khứ, vô lượng kiếp đến nay thiện căn phước đức nhân duyên 

chín muồi rồi nên mới có hiện tượng này. Đại đa số người là bất giác. Phật Bồ Tát đối với những 

người này hoàn toàn không từ bỏ, từ bi đến cực điểm, vẫn cứ thị hiện trong giới chúng sanh 

trong sáu cõi, dùng đủ loại phương tiện gợi mở tánh giác của chúng sanh. Nhất thời một đời chưa 

độ được thì các Ngài có thể dùng nhiều đời nhiều kiếp. Chúng ta ngày nay ở ngay trong đời này 



66 



có thể tỉnh ngộ, đâu phải không do Phật Bồ Tát nhiều đời nhiều kiếp gợi ý. Vậy chúng ta mới 

chợt nhận ra, đây đúng là chứng tỏ “ở trong cửa Phật, không bỏ một ai”. 

Trước khi chúng ta chưa lãnh ngộ, chưa có quay đầu thì biển khổ mênh mông, nghiệp báo bất 

khả tư nghì, có ai biết? Trước mắt chúng ta cũng nhìn thấy tai nạn rất lớn. Những tai nạn này từ 

đâu mà ra vậy? Từ nghiệp lực tạo nên. Nghiệp lực của ai? Người thật sự khế nhập Phật pháp thì 

biết là nghiệp lực của chính mình. 

Tại sao chúng sanh không thể hướng thiện vậy? Chúng ta hãy thu nhỏ phạm vi lại, tại sao bản 

thân chúng ta không thể tu hành hết mình, không thể tu hành như lý, như pháp? Bản thân ta chưa 

có làm tốt, ta không phải là một tấm gương tốt, trách nhiệm này ta phải gánh vác, không thể đùn 

đẩy cho người khác. Tự mình nhất định phải làm nên một tấm gương thật tốt thì đó chính là tự 

độ, độ tha. Ta thật sự làm tấm gương thật tốt mà chúng sanh vẫn không thể cảm ngộ, thì đó là 

nghiệp chướng của họ sâu nặng. Chúng ta vẫn tiếp tục không ngừng nỗ lực giúp đỡ họ, giống 

như trong kinh nói, dùng đủ thứ phương tiện trường kỳ giúp đỡ họ, cuối cùng sẽ có một ngày họ 

hiểu ra, họ quay đầu thì công đức giáo hóa của chúng ta có kết quả, nhất định không phải vô ích. 

Cảm Ứng Thiên ở chỗ này nói về những quỷ thần giám sát nhân gian, đã nói ba đoạn; đoạn thứ 

nhất nói Thiên thần, đoạn thứ hai nói Tam Thi thần (Tam Thi thần, nhà Phật chúng ta gọi là thần 

thức, thức thần). Hôm nay chúng ta thấy hai câu này là nói Táo thần. Táo thần là giám sát một 

gia đình. Phần trước nói Thiên thần, Tam Thi thần là giám sát cá nhân chúng ta, còn đây là giám 

sát gia đình. Nhà của bạn hành thiện, hành ác họ đều biết rõ. Trước đây trong dân gian chúng ta, 

mỗi một nhà đều cúng dường Táo thần. Người tuổi tác cao một chút, ký ức chắc sẽ rất sâu sắc. 

Trước đây gia đình bình thường ở trong nhà bếp đều nấu củi, không phải như hiện nay dùng bếp 

điện. Khi xây ông Táo nấu củi thì chừa lại cho Táo thần một vị trí, chừa trong một cái khám nhỏ 

cúng dường Táo thần. Bên cạnh khám Táo thần còn có một bức liễn đối. Tôi còn nhớ, câu đối 

trước là “Lên trời làm việc tốt”; câu đối sau là “Xuống đất giữ bình an”. Tập tục là ngày 24 tháng 

chạp Táo thần sẽ thăng thiên, đi báo cáo việc thiện ác mà gia đình bạn đã tạo trong một năm này. 

Người hiện nay nói đây là mê tín, nên mỗi nhà cũng không cúng Táo thần. Không cúng Táo 

thần, Táo thần còn quản trong nhà bạn hay không vậy? Ông vẫn trông coi như xưa, tuyệt đối 

không phải nói bạn không cúng, ông sẽ không quản. Cho nên, từ sự giám sát của trời đất quỷ 

thần, chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật này, kiết hung họa phước đều có điềm báo trước, có 

cảnh cáo trước. Báo trước để cảnh cáo bạn. Sự cảnh cáo trước này, ở trong môi trường hiện nay 

của chúng ta thì quá nhiều, quá nhiều. Chỉ cần bạn bình tĩnh quan sát thật kỹ, thì hầu như những 

gì mà lục căn chúng ta tiếp xúc không có gì không phải cảnh cáo trước. Sự cảnh cáo trước này 

rất không tốt, rất bất lợi. Cho nên, chúng ta tự mình nhất định phải làm cuộc chuyển đổi lớn. 

Khi tôi 26 tuổi thì tiếp xúc được Phật pháp. Lúc đó tôi cảm thấy đã quá trễ, quá trễ rồi. Tôi vừa 

tiếp xúc Phật pháp, đại sư Chương Gia liền đem những sự việc này dạy cho tôi. Tôi có thể tin, có 

thể tiếp nhận, có thể y giáo phụng hành. Lời giáo huấn của Thầy, từng câu đều là chân thật, cho 

nên tôi cảm ân, một đời tôi sống trong sự cảm ân. Tôi giúp đỡ người khác, tôi hướng dẫn người 

khác cũng là loại tâm thái mà thầy giáo trước đây dạy tôi;  chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, 

 không có phân biệt; đối với tất cả người, sự, vật thế gian không có đòi hỏi. Nhất là hiện nay 

tuổi đã cao rồi, tuổi về già còn có gì mà không buông bỏ. Nếu y theo nghiệp báo thì tôi đã lìa 

khỏi cái thế gian này từ sớm rồi. Đây cũng là làm nên một tấm gương cho quí vị. Quí vị thử xem 

cái hình ảnh này của tôi, quí vị hẳn sẽ có gợi ý. Tôi đời này không có tuổi thọ, không có phước 



67 



báo, ở trong Phật pháp nói đời trước có lẽ là tu tuệ, không tu phước. May mà tôi có một chút trí 

tuệ, đã kết một ít thiện duyên với chúng sanh, cho nên tôi đều gặp được thiện tri thức rất tốt. Bản 

thân tôi là một điều kiện, tôi cũng đã nói rất nhiều lần với quí vị là tôi ham học, chịu học, ưa 

thích gần gũi thiện tri thức, ưa thích đọc sách thiện, đây là điều kiện đầy đủ của bản thân tôi. Vốn 

dĩ tôi không có phước báo, hiện nay mọi người nhìn thấy tôi có chút phước báo. Tháng trước 

Pháp sư Tục Dân đến đây thăm tôi, Pháp sư đó biết chấm tử vi, ông chấm cho tôi. Ông 

nói:  “Pháp sư, thầy có vận may tuổi già. Thầy hiện nay tâm tưởng sự thành, làm việc gì cũng 

 thuận lợi, cũng thành tựu, tuổi thọ cũng kéo dài, đều không hề cầu” . Tôi không hề cầu phước, 

cũng không hề cầu thọ. Năm xưa, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam giảng kinh dạy học ở Đài Trung, nhìn 

thấy trong học trò có người bạc mệnh, người đoản mạng, người không có phước, thầy Lý đặc 

biệt khuyên dạy họ phát tâm hoằng pháp lợi sanh. Thầy nói:  “Hoằng pháp lợi sanh là phước lớn 

 đứng đầu thế gian” . Tôi cũng do Thầy khuyên dạy nên tôi mới đi theo con đường này, thật sự có 

hiệu quả. Nhưng nhất định phải buông xả tất cả thân tâm thế giới, phát tâm làm việc vì Phật Bồ 

Tát, vì tất cả chúng sanh phục vụ. Tất cả chúng sanh có phước, Phật Bồ Tát cần bạn phục vụ, thì 

tự nhiên được chư Phật hộ niệm, Thiên Long Thiện Thần ủng hộ, bạn không cần đi tìm họ, tự 

nhiên họ sẽ đến. Dứt khoát không nên tự mình dùng ý đồ, nếu muốn làm gì thì làm cái nấy, đó là 

sai rồi, đó chắc chắn là tạo nghiệp. Tạo nghiệp là tổn giảm phước báo của mình, đây là nói phước 

báo tu tích của bạn trong đời quá khứ tổn giảm rồi. 

Trong Liễu Phàm Tứ Huấn, Cảm Ứng Thiên nói nhiều lời như vậy, thực ra chỉ nói một sự việc 

là  “hạt cơm, giọt nước, đều do tiền định, đều do chính bạn định đoạt” . Chứng tỏ pháp thế xuất 

thế chính là một chuỗi nhân duyên quả báo lớn. Bạn hiểu rõ đạo lý này, bạn gieo nhân thiện,  giữ 

 tâm tốt, nói lời hay, làm việc tốt, làm người tốt, thì quả báo của bạn sẽ thù thắng. 

Học Phật, Phật là hình mẫu của chúng ta, Phật chính là mô phạm của chúng ta. Tâm của Phật là 

thanh tịnh, bình đẳng, chân thành. Phật đối với tất cả chúng sanh là từ bi yêu thương, chăm sóc 

từng li từng tí, chân thành cung kính đối với người, với việc, với vật. Chúng ta cần quan sát tỉ mỉ, 

phải biết học tập như thế nào. Phật không những là dùng ngôn giáo mà Phật còn dùng thân giáo. 

Phật dạy cho chúng ta đều là tận thiện, tận mỹ. Cho nên, khế nhập cảnh giới Phật thì không gian 

hoạt động của chúng ta sẽ lớn, không gian hoạt động là tận hư không khắp pháp giới. Những 

điều mà bạn nghĩ, bạn suy tính, tuyệt đối không phải trong một cái vòng nhỏ xíu, tuyệt đối không 

phải một thế giới, mà là vô lượng vô biên cõi nước chư Phật. Bạn xem, tấm lòng này của Phật 

bao lớn? Đúng như cái gọi là lượng lớn, phước lớn, cho nên phước tuệ của Phật viên mãn, không 

có gì không thể bao dung. 

Chúng ta nói, ngày nay một đạo tràng có mấy người xuất gia ở chung với nhau là đôi bên không 

thể bao dung lẫn nhau rồi, họ còn có phước báo gì nữa. Cái phước báo đó của họ đáng thương, 

quá nhỏ, khi hưởng hết rồi liền đi tam đồ thôi. Chân tướng của những sự lý này chúng ta không 

thể không hiểu rõ, không thể không sáng tỏ. 

Táo thần là có thật, quyết không phải giả. Không những có Táo thần mà trong một gia đình còn 

có rất nhiều quỷ thần, ví dụ như cửa thì có thần cửa. Nếu như bạn xem “Lễ Ký”, bạn sẽ hiểu 

được, hóa ra là mỗi một căn phòng, ở trong mỗi một góc xó đều có quỷ thần cư trú. Chúng ta 

khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác, người không nhìn thấy nhưng quỷ thần thấy rất rõ ràng. 

Vào thời triều Minh có “Du Tịnh Ý Cư Sĩ Ngộ Táo Thần Ký”, bài văn này là do đồng hương của 

ông ghi chép, thảy đều là sự thật. Bài văn này in kèm thêm vào phần sau của Liễu Phàm Tứ 



68 



Huấn. Chúng tôi trước đây đã từng giảng qua một lần, giảng rất cặn kẽ, có thể làm tham khảo. 

Không chỉ có một mình Du Tịnh Ý gặp táo thần, vào thời xưa, trong bút ký của cổ nhân chúng ta 

cũng nhìn thấy rất nhiều, nhưng bài văn này nói viết tường tận nhất, viết xuất sắc nhất, cho nên 

Pháp sư Ấn Quang đem nó lưu hành. 

Người có học, người tu hành luôn luôn tự mình cho rằng mình rất lương thiện. Người khác nhìn 

thấy bạn cũng rất tuyệt vời; mỗi ngày đều làm một số việc thiện, nói lời hay, làm việc thiện. Du 

Tịnh Ý năm xưa cũng giống như vậy. Thế nhưng cả đời ông nghèo cùng, thất vọng. Ông tự cho 

rằng mình cũng hành thiện, chưa hề làm qua việc ác gì, sao ông trời giáng cái quả báo này, thật 

không công bằng! Táo thần rất từ bi, biết ông là người có học nên chỉ dạy ông. Ông có thể tiếp 

nhận, ông có thể phản tỉnh, nên Táo thần mới thị hiện nói với ông:  “Hành vi của ông giống như 

 là thiện, nhưng ý nghĩ của ông quá ác; bản thân ông không thể phản tỉnh. Bởi vì ông có ý niệm 

 ác, có ác ý, nên những việc thiện mà ông làm đều không phải chân thật. Trời đất quỷ thần giám 

 sát ông từ mồng một tháng giêng đến ba mươi tháng chạp, không có một việc thiện nào là thật, 

 toàn là giả, phô diễn, làm bộ cho người ta thấy. Đó là giả thiện, không phải chân thiện”.  Táo 

thần báo cho ông điểm này, ông mới chợt nhận ra, mới thật sự hiểu ra. 

Người tạo tác ác nghiệp thì không sợ, chỉ sợ là không thể quay đầu, sợ là không thể giác ngộ; 

chịu quay đầu, chịu giác ngộ thì đều được cứu. Cá nhân như vậy, gia đình như vậy, xã hội, quốc 

gia, thế giới đều cùng một đạo lý. Hiện nay kiếp nạn hiện tiền, mọi người đều biết. Kiếp nạn này 

có cứu được không? Chắc chắn cứu được. Bắt đầu cứu từ đâu vậy? Bắt đầu cứu từ nhân tâm, bắt 

đầu cứu từ trong tâm của mình. Tâm của mình nhất định phải làm một cuộc chuyển đổi; đoạn ác 

tu thiện, phá mê khai ngộ thì liền được cứu. Hy vọng mọi người chúng ta phải nghiêm túc, phải 

nỗ lực, phải sửa chữa lỗi lầm. Không những bản thân được độ mà còn giúp đỡ được người khác, 

đây mới là công đức cực lớn. 

Cảm Ứng Thiên, câu thứ mười ba:  “Phàm nhân hữu quá, đại tắc đoạt kỷ, tiểu tắc đoạt toán, kỳ 

 quá đại tiểu, hữu số bách sự. Dục cầu trường sanh giả, tiên tu tị chi”.  

Hai câu này là tổng kết của đoạn quỷ thần giám sát. Chúng ta đã nói đến Táo thần. Trong “Du 

Tịnh Ý Cư Sĩ Ngộ Táo Thần Ký”, mấy câu nói mà Táo thần nói cho ông rất đáng để chúng ta 

cảnh giác. Tật xấu mà ông phạm cũng chính là tật xấu mà bản thân chúng ta hiện nay phạm. Tật 

xấu mà mình phạm chính mình thật sự không biết, luôn cho rằng điều mình nghĩ, điều mình nói, 

điều mình làm đều là đúng, người khác đều là sai. Vấn đề này vô cùng nghiêm trọng, điều này ở 

trong Phật pháp chính là mê hoặc điên đảo. Trong kinh Phật nói đến chỗ nghiêm trọng là Nhất 

Xiển Đề, đây chính là người Nhất Xiển Đề. Nhất Xiển Đề là tiếng Phạn, nghĩa là không có thiện 

căn. Phật Bồ Tát đều không thể cứu họ, vì họ không biết quay đầu, không biết giác ngộ. Loại 

nguyên nhân này phải tiêu trừ như thế nào? Chúng ta hãy bình tĩnh mà tư duy, vẫn là phải đọc 

sách như xưa, không đọc sách thánh hiền làm sao có thể giác ngộ? Mê, nói lời chân thật là giống 

như vũng bùn vậy, càng lún càng sâu, không dễ gì ra được. 

Đọc sách thánh hiền là hằng ngày gần gũi thánh hiền, huân tập lâu dài dần dần sẽ giác ngộ. Từ 

xưa đến nay, tại sao người già dạy trẻ con phải đọc sách thánh hiền, phải đọc kinh Phật, đạo lý là 

ở chỗ này. Du Tịnh Ý có thể quay đầu, là do nền tảng đọc sách cổ trước đây sâu dày. Người ngày 

nay nói với họ những lời này, tại sao họ không thể quay đầu? Là họ không có cái nền tảng này. 

Đây là điều chúng ta giác ngộ được sâu sắc. 



69 



Táo thần nói Du Tịnh Ý là ông có ác ý quá nặng, chỉ đuổi theo hư danh. Nói cho thật nhiều cũng 

không cần thiết, hai câu này là trọng điểm. Việc thiện mà bạn làm, làm rất nhiều cũng không 

phải chân thật, vì bạn săn mua danh lợi. Cho nên ông nói, trời đất quỷ thần hằng ngày đang giám 

sát, hằng ngày đang theo dõi bạn. Bạn ở trước mặt quỷ thần cầu xin, dường như cũng rất khẩn 

thiết, cũng có một chút bộ dạng thành ý, nhưng bạn đối nhân xử thế tiếp vật thì hoàn toàn không 

tương ưng với điều mà bạn cầu xin trước thiên thần. Thiên thần là từ bi. Trước đây, người có học 

thông thường đều tin có Ngọc Hoàng Đại Đế, trong những tôn giáo khác gọi là Thượng Đế. Họ 

nói Thượng Đế ra lệnh cho những quỷ thần giám sát thiện ác thế gian này, đến để xem bạn, thấy 

bạn bao nhiêu năm nay chưa hề làm một việc thiện chân thật, những việc thiện mà bạn làm là 

hùa theo người khác. Hay nói cách khác, người khác không làm, bạn chắc chắn sẽ không chủ 

động đi làm. Thấy bạn khi một mình nơi chỗ vắng, nhìn thấy niệm tham, niệm dâm, niệm tật đố, 

niệm hẹp hòi, niệm cao kỷ ty nhân của bạn (cao kỷ tức là tự cho mình cao, khinh thường người 

khác), niệm ức vãng kỳ lai (là nhớ nghĩ quá khứ, hy vọng tương lai), niệm trả thù ân oán, v.v… 

Những vọng tưởng, tạp niệm này của bạn thật là quá nhiều, nói không hết. Đây đều là ác ý. Loại 

ác ý này ngưng tụ ở trong tâm bạn, trời đất quỷ thần đã ghi chép vào trong hồ sơ rất nhiều, rất 

nhiều rồi. Bạn tránh họa còn không thể tránh được, bạn đến đâu để cầu phước? 

Mấy câu nói này sau khi nói rồi đã cảnh tỉnh, đánh thức Du Tịnh Ý. Ông quỳ xuống trước Táo 

thần. Táo thần thị hiện thành một thân người. Ông nói: “Ngài nhất định là thần tiên, Ngài biết rõ 

về tôi như vậy, cầu mong Ngài cứu giúp”. Ông còn có một niệm muốn sửa lỗi, còn người hiện 

nay nghe đến điều này tuyệt không đếm xỉa đến, cũng chịu không tin, cho rằng là mê tín. Tự 

mình cho rằng đầu óc của mình là đầu óc khoa học, người thế gian đều không bằng, họ làm sao 

tiếp nhận được? Người hiện nay sửa lỗi, thật khó, thật quá khó! Ông còn một niệm tâm hối cải 

nên Táo thần đến giúp ông, bảo ông từ nay về sau phàm là niệm tham, niệm dâm, niệm khách 

sáo, vọng tưởng, tạp niệm, nhất loạt đem nó thu dọn cho thật sạch sẽ. 

Hôm kia các bạn nghe thấy thầy Ngộ Chánh báo cáo em của thầy vãng sanh. Quá trì tu hành của 

chú ấy không nói rõ, hôm qua đã bổ sung rồi, nhưng tôi vẫn chưa nghe. Thế nhưng cha mẹ chú 

ấy nói với tôi, chú ấy trong quá trình tu hành, mỗi ngày hiếm hoi lắm mới nói vài ba câu. Người 

nhà nói chuyện, chào hỏi với chú ấy, chú đều cự tuyệt: “Không nên nói chuyện với tôi!”. Dụng 

tâm chuyên đến mức độ này, đây chính là bí quyết vãng sanh của chú ấy. Tâm của chú định rồi, 

chú thật sự buông bỏ vạn duyên. Trong kinh Di Đà nói thời gian so với thời gian dụng công của 

chú ngắn hơn, các bạn đều đọc rất thuộc:  “Nếu một ngày, hai ngày, cho đến bảy ngày” . Có 

người nào niệm Phật bảy ngày thành công hay không? Có! Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục có 

ghi chép, trong Vãng Sanh Truyện cũng có ghi. Thật sự chịu quay đầu, buông xả triệt để, thì 

người này liền có thể thành tựu. Cho nên, pháp môn này thù thắng đến cực điểm. 

Tôi thường hay khuyên quí vị đồng tu, chúng ta tu hành điều thứ nhất phải giữ tâm tốt, trong tâm 

thuần thiện không có ác. Niệm ác, việc ác, người ác đều không được phép để ở trong tâm. Chỉ 

chuyên nhìn thấy chỗ thiện của người khác, chuyên nhìn thấy chỗ tốt của người khác, thì chúng 

ta trong đời này sẽ sống trong môi trường thuần thiện, không có ác. Không cần nói những thành 

tựu khác, tâm trạng của bạn vui sướng biết bao, nhiều hạnh phúc. Mỗi ngày nghĩ đến điểm xấu 

của người khác, nhớ đến oán thù người khác, thì đời này sẽ sống ở trong môi trường cực kỳ tồi 

tệ, bạn sống rất đau khổ, sống rất vất vả. Từ đó cho thấy, khổ-lạc đều ở trong khoảng một niệm 

của mình, không phải người khác trao cho bạn, mà là do ý niệm của chính bạn chuyển biến ra. 

Hiểu được đạo lý này, tại sao không đem ý niệm chuyển thành Phật niệm? Niệm niệm, niệm A 



70 



Di Đà Phật, niệm niệm, niệm thế giới Tây Phương Cực Lạc y chánh trang nghiêm. Tuy chúng ta 

chưa đến thế giới Cực Lạc, nhưng hiện tại tâm trạng chúng ta đang sống tại thế giới Cực Lạc, thọ 

mạng hết rồi thì đâu có lý nào mà không vãng sanh. Cho nên, vạn duyên phải buông bỏ. Cư sĩ 

Bàng dạy người: “Nhiều việc không bằng ít việc, ít việc không bằng vô sự”. Vô sự không phải 

nói là chúng ta không làm gì cả, bạn lại hiểu sai ý rồi. Mọi việc đều cứ theo đó mà làm, nhưng 

trong tâm nhất định không lo nghĩ. Vô sự là nói tâm vô sự, không phải nói thân vô sự, thân 

không có ngăn ngại. Trong Hoa Nghiêm nói: “Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại”. Những cái gì là 

chướng ngại vậy? Ở trong tâm, ý niệm là chướng ngại. Trong truyện ký Du Tịnh Ý nói rằng, lời 

nói thiện, việc làm cũng thiện, mà ý bất thiện, cho nên lời nói thiện, việc làm thiện đều không 

sinh hiệu quả, đều biến thành hư ngụy, là giả, không phải thật. Nếu như tâm thiện, ý thiện thì là 

chân thiện. Đây là cội nguồn của thiện-ác. 

Táo thần khuyến khích ông, trước tiên phải giữ tâm tốt, giữ tâm thuần thiện, sau đó tùy phận, tùy 

sức mà đi làm việc tốt. Sức của bạn có thể làm được thì hãy tận lực mà làm. Khi làm thì phải làm 

cho thật sạch sẽ, quyết không cầu quả báo. Hành thiện chỉ vì quả báo là ý của bạn đã bất thiện 

rồi. Tại sao vậy? Vì hành thiện có điều kiện. Thiện vô điều kiện là chân thiện. Thiện hạnh mà 

không cầu quả báo thì quả báo thù thắng nhất; không cầu danh, không cầu lợi dưỡng, chẳng cầu 

mong gì cả, toàn tâm toàn lực giúp đỡ người khác, có thể xả thân vì người. Sự việc bất kể là khó 

hay dễ, bất kể là lớn hay nhỏ phải thật thành khẩn, thật chân thành đi làm. Nếu thật sự sức lực 

mình không làm được, không làm được nhưng chúng ta cũng phải có cái tâm tốt. Cái gọi là tâm 

có thừa mà sức không đủ, tâm niệm này sẽ có cảm ứng. Tâm niệm này thật sự chân thuần thì chư 

Phật hộ niệm, Long Thiên Thiện Thần đến giúp đỡ bạn, nói cách khác là tăng thêm sức mạnh 

cho bạn, khiến cho tâm nguyện của bạn có thể viên mãn. Bạn không phải vì bản thân mà vì 

chúng sanh, vì Phật pháp. 

Ngày nay tại Singapore, quí vị chính mắt nhìn thấy cư sĩ Lý Mộc Nguyên, ông không phải là 

người có sức mạnh nhưng ông có thành ý, có tâm nguyện chân thành, vì Phật pháp trụ thế lâu 

dài, vì lợi ích thật sự của chúng sanh, cho nên cảm được chư Phật Bồ Tát giúp đỡ ông. Không có 

sức mạnh cũng có thể mãn nguyện, cũng có thể làm thành tựu sự việc này. Đây không phải 

chúng tôi ở đây ăn không rồi nói suông, đây trong tôn giáo thông thường gọi là kiến chứng, trong 

Phật pháp gọi là tác chứng chuyển, chứng minh bày ngay trước mắt. Chúng ta đọc kinh, nghe 

pháp thì chúng ta nhìn thấy những sự thật này, vậy còn có thể không tin, còn có thể không giác 

ngộ không? 

Chúng ta biết, bản thân chúng ta trong đời quá khứ không tu phước, trong đời này lại không biết 

tiếc phước; không biết tu phước, mà còn đang lãng phí phước báo. Thế nhưng đời sống chúng ta 

vẫn có thể sống được, chư Phật Bồ Tát từ bi vẫn thường hay báo hiệu cho chúng ta, đến thị hiển 

cảnh tỉnh chúng ta, đến thị hiện khích lệ chúng ta, chúng ta từ chỗ này cần tăng trưởng tín tâm. 

Có một số Bồ Tát Hộ pháp (hầu như ở mỗi địa phương đều có), đến nói cho ta, tặng đất đai, nhà 

cửa, tặng tiền cho ta. Đây đều là chư Phật Bồ Tát gia trì, ta có thể tiếp nhận. Nhưng tiếp nhận rồi 

có công dụng gì? Cảm thấy vô dụng. Thế là ta đều tạ từ, cự tuyệt rồi. Trong đây có thông điệp gì, 

các bạn có thể nhận ra không? Có một thông điệp mạnh mẽ, chỉ cần chúng ta cần thì trợ duyên 

lập tức liền hiện tiền. Đây là cung cấp cho chúng ta một thông điệp mạnh mẽ. Nếu chúng ta thật 

sự có 300 người, 500 người tu hành chân chánh, thì lập tức một đạo tràng lớn liền hiện tiền. Chỗ 

mấy trăm người, mấy ngàn người ở, không cần lo tí nào cả. Những thông điệp này nói cho chúng 

ta biết sự việc này. 



71 



Nếu chúng ta không cô phụ Phật Bồ Tát, không cô phụ các bậc trưởng giả hộ pháp này, thì phải 

gắng sức tu hành, chăm chỉ nỗ lực. Người phát tâm muốn giúp đỡ chúng ta đều là thành tâm 

thành ý, không phải hư ngụy. Chúng ta còn muốn mong cầu phước báo gì nữa? Không cần thiết 

nữa. Chúng ta một lòng một dạ vì Phật Bồ Tát làm việc, vì tất cả chúng sanh phục vụ. Chúng ta 

chỉ cần kiên trì theo đường lối này, chăm chỉ nỗ lực đi làm công việc này, nhất định không dối 

mình, không dối người thì tất cả trợ duyên tự nhiên thành tựu. Đó chính là giống như sau khi Du 

Tịnh Ý quay đầu, ông có thể y giáo phụng hành, ông hiểu rõ sâu sắc đạo lý và sự thật về nhân 

quả báo ứng. Cho nên,  “động thì muôn thiện tùy theo, tĩnh thì một niệm không sanh” . Hai câu 

nói này quan trọng. Ông có thể thay đổi vận mạng của ông, chính là hai câu nói này. Động, khởi 

tâm động niệm là vì chúng sanh, vì Phật pháp. Vì bản thân thì một niệm không sanh, chân thành 

niệm Phật. Ông sống đến 88 tuổi, sinh được bốn người con trai, chết hết ba người, còn một người 

bị thất lạc từ nhỏ. Sau khi ông hành thiện, người con trai này không hẹn mà gặp lại được. Đứa bé 

này là con trai nhỏ của ông, lúc còn nhỏ lên thuyền của người ta chơi, sau đó thuyền chạy đi, đứa 

bé bị người ta xem như là nô lệ, bán đi. Thật may mắn là được một Thái Giám mua về. Vị Thái 

Giám này cũng vô cùng tốt bụng, ông không có con, đã mua mấy đứa trẻ về làm con của mình, 

nuôi con để phòng khi tuổi già. Về sau Du Tịnh Ý đã làm quan, công danh cũng thành tựu, do 

hành thiện tích đức đã chuyển được toàn bộ nghiệp báo, liền đi bái kiến vị Thái Giám này. Vị 

Thái Giám gọi mấy người con nuôi lên trình diện với ông. Vừa gặp mặt, nhìn thấy diện mạo rất 

giống con ông, nhưng rất nhiều năm đã không gặp mặt, ông bèn hỏi tên và quê quán của nó, đứa 

trẻ này nói ra, ông lập tức rơi lệ. Ông hỏi: “Có phải dưới bàn chân của con có hai nốt ruồi 

không?”. Cởi giày ra nhìn, quả nhiên không sai, đúng là con của ông. Vị Thái Giám bèn giao lại 

đứa trẻ này cho ông. Đứa con này của ông về sau học hành cũng thành danh, sinh rất nhiều con, 

con cháu đầy nhà. Thiện hữu thiện báo, nhân duyên quả báo không mảy may sai chạy. 

“Du Tịnh Ý Công Ngộ Táo Thần Ký”, tôi đã từng giảng giải rồi, dường như có băng ghi âm. Ở 

trong kết luận, lỗi lầm của người này lớn nhỏ, nặng nhẹ đều có quỷ thần đang ghi chép, đều có 

hồ sơ lưu. Quí vị nên biết rằng, chỗ vua Diêm La có hồ sơ tỉ mỉ về chúng ta; chỗ Tứ Thiên 

Vương cũng có hồ sơ tỉ mỉ về chúng ta; Đao Lợi Thiên, ở nơi đó cũng có hồ sơ tỉ mỉ. Đây là thật, 

không phải giả, quyết không phải dọa người. Chúng ta khởi tâm động niệm đều có ở trong hồ sơ, 

bạn trốn ở đâu được? Bạn trốn không khỏi. Trước đây người có học tin những sự việc này, khởi 

tâm động niệm họ biết thu liễm. Người hiện nay đúng là mê hoặc điên đảo, làm càn làm bậy, 

không biết sự khủng khiếp của quả báo, không biết sự đáng sợ của khởi tâm động niệm. Ác lớn 

thì “đoạt kỷ” (đoạt kỷ là giảm thọ). Kỷ là 12 năm, thọ mạng của bạn giảm bớt 12 tuổi. Nếu bạn 

tu thiện tích đức thì được “tăng kỷ”. Tăng một kỷ tức là thọ mạng của bạn tăng thêm 12 tuổi. 

Tăng hai kỷ là tăng thêm 24 tuổi. Chúng ta ở trong sách xưa thường hay xem thấy, ác nhỏ thì 

“đoạt toán”. Toán cũng là tổn giảm phước báo của bạn, tổn giảm thọ mạng của bạn. Từ trong 

đoạn này, chúng ta liền biết được, một người, cả đời, một thân, một tâm, một nhà, một khu vực 

đều có trời đất quỷ thần vây xung quanh chúng ta. 

Cổ thánh tiên hiền, chư Phật Bồ Tát chẳng qua là dạy chúng ta đoạn ác tu thiện, đặc biệt là “thận 

độc” (độc là khi bản thân ở một mình). Trước mặt nhiều người hay giữ thể diện, luôn phải giả bộ 

làm dạng; khi không có người thì hiện nguyên hình, đây là đáng sợ nhất. Có thể ở một mình 

trong nhà mà cũng không có mảy may cái tâm lừa gạt, che đậy, không có mảy may niệm bất 

thiện, thì sự tu hành này mới có căn cơ. Đây là điều chúng ta cần phải học tập. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 



72 



A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 10) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 11 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 11 

Hôm qua chúng ta đã học đến câu thứ mười bốn:  “Kỳ quá đại tiểu, hữu sổ bách sự, dục cầu 

 trường sanh giả, tiên tu tị chi. Quá thất đại tiểu, hữu kỉ bách chủng” . 

Chữ “sự” này là chủng loại. Trong mỗi một loại, thật sự mà nói là vô lượng vô biên. Cổ đức nói 

“phi nghĩa nhi động”, đó chính là lỗi. “Nghĩa” là nên. Tư tưởng, hành vi của bạn đều là không 

nên, đó chính là lỗi lầm. Lỗi lầm có lớn, nhỏ; lớn chính là nghiệp chướng, nhỏ gọi là lỗi lầm. Tội 

lỗi của chúng ta, trời đất quỷ thần đều nhìn thấy cả, chư Phật Bồ Tát nhìn thấy còn rõ ràng hơn. 

Nói lời thành thật, cái mà trời đất quỷ thần nhìn thấy, chúng ta thường nói là chuyện đã rồi. Chư 

Phật Bồ Tát còn có thể nhìn thấy cái lý tại sao như vậy; tại sao bạn mê hoặc, tại sao bạn tạo 

nghiệp, tại sao bạn thọ báo. 

 Tại sao nói chư Phật Bồ Tát có thể nhìn thấy cái lý tại sao như vậy?  

Mọi người đã học qua kinh Vô Lượng Thọ, trong kinh nói người ở thế giới Cực Lạc cho dù là 

người mới vừa vãng sanh vào hạ phẩm hạ sanh, năng lực của họ cũng thiên nhãn nhìn thấu, thiên 

nhĩ nghe suốt, tâm họ biết khắp. Hay nói cách khác, đối với con người của bạn, trong đời quá 

khứ, đời đời kiếp kiếp những tình trạng đó họ đều biết rõ, cho nên họ biết đạo lý tại sao như vậy. 

Do tích tập ác nghiệp nhiều kiếp, nhiều kiếp đã hình thành tập quán ác, tập khí ác nên không dễ 

gì thay đổi. Chúng ta nhìn thấy trong kinh Địa Tạng, thế gian có một số người bất thiện, tập khí 

nghiệp chướng rất nặng là do trong đời quá khứ đến từ trong đường ác, nên còn mang theo tàn 

dư tập khí của đường ác. Như những đạo lý này, trời đất quỷ thần không chắc gì có thể nhìn thấy 


rõ được. Năng lực của A La Hán có thể nhìn thấy 500 đời quá khứ của một người, trước 500 đời 

trở lên thì họ không nhìn thấy. Cho nên cần phải hiểu rõ thì thuyết pháp mới có thể khế cơ, mới 

biết dùng phương pháp gì để giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn này. 



73 



Cảm Ứng Thiên, ở chỗ này nói cũng là một nguyên tắc. Nguyên tắc là có tính phổ biến, chỉ cần 

con người có thể tuân thủ thì chắc chắn được lợi ích. Trong quá khứ, ba nhà Nho-Thích-Đạo đều 

dấn thân vào công tác giáo dục xã hội, cũng đều mang tư tưởng nhất thể đa nguyên văn hóa, đối 

với xã hội của chúng ta có cống hiến rất lớn. Tam giáo tuy có khác biệt, nhưng cũng có chỗ 

tương đồng, đó là bất kể tu học theo đạo nào, nhất định phải lấy “tích đức” làm gốc, đây là điều 

tam giáo công nhận. 

 Tích đức bắt đầu từ đâu vậy?  Là từ trong tâm địa hạ công phu. Tâm địa nhất định phải quang 

minh chính đại. Nhà Phật nói, siêu phàm nhập thánh.  Phàm là gì vậy?  Phàm là phàm tình, chúng 

ta ngày nay gọi là tình cảm. Tình cảm này là phàm tình, cũng chính là nói xử sự theo tình cảm sẽ 

có lỗi lầm. Chúng ta thường nói xử sự theo tình cảm. Có thể đem tình chấp buông xả, vứt bỏ thì 

người này chính là thánh. Thánh là người hiểu biết, người giác ngộ, định nghĩa của thánh là như 

vậy. Cho nên làm thánh chính là làm người hiểu biết, làm người giác ngộ. Nếu như không đem 

tình chấp chuyển đổi thành trí tuệ thì bạn không làm thánh được, hay nói cách khác, bạn vĩnh 

viễn sẽ không hiểu biết, vĩnh viễn sẽ không giác ngộ. 

 Tình chấp phát sinh từ đâu vậy?  Phật pháp nói từ trên lý, là phát sanh từ phân biệt, chấp trước 

trên bốn tướng của bạn. Bốn tướng chính là tướng ngã, tướng nhân, tướng chúng sanh, tướng thọ 

giả. Bạn có phân biệt, chấp trước bốn cái tướng này. Đây là nguồn gốc của tình chấp. 

Do bạn phân biệt chấp trước nên bạn mới có tự tư tự lợi, bạn mới có nhân ngã thị phi, bạn mới có 

tham sân si mạn. Không những ngôn hạnh của bạn tạo nghiệp, mà khởi tâm động niệm cũng tạo 

nghiệp. Điều này phần trước đã nói một cách sơ lược với quí vị rồi. Khởi tâm động niệm là ý ác, 

tâm bạn ác, tâm không tốt. Phật Bồ Tát giác ngộ, hiểu rõ rồi. Người giác ngộ không có ngã, 

không có ta, cho nên mới có thể thật sự tôn kính người khác. Người hiểu biết mới có thể làm 

được điều này. Nhà Nho cũng là như vậy, sau khi hiểu rõ rồi mới biết “hạ mình mà tôn người”; 

tự mình khiêm hạ, tôn trọng người khác. Chỉ có người mê hoặc mới tự cao tự đại; tự mình ngẩng 

đầu cao, không hề coi trọng người khác; không chịu được oan ức, hơi bị một chút xíu oan ức là 

ôm hận trong lòng, niệm niệm không quên, nên chiêu cảm quả báo không như ý. Mọi người đều 

biết sân hận đọa địa ngục. Phật Bồ Tát tại sao không trụ lục đạo, tại sao không trụ thập pháp 

giới? Thị hiện ở trong lục đạo nhưng các Ngài vẫn trụ ở nhất chân pháp giới, đạo lý ở đâu vậy? 

Không có ngã. Không có ngã mới có thể hạ mình. Người giác ngộ ở chỗ thấp hèn họ vẫn vui vẻ, 

tự tại, chỉ có người mê hoặc mới dương dương tự đắc. Cái đạo lý này quí vị hãy tư duy thật kỹ, 

thể hội thật tỉ mỉ thì sẽ thấy thọ dụng vô cùng. 

Thật sự hiểu rõ nhân quả ba đời. Trong các buổi giảng chúng tôi thường hay nêu lên, giữa người 

với người dứt khoát không được giành phần lợi, cũng nhất định không bị thiệt thòi. Bạn giành 

phần lợi của người ta, tương lai phải trả nợ; nợ mạng phải đền mạng, nợ tiền phải đền tiền. Trong 

“Hồng Lâu Mộng” nói, nợ người nước mắt thì phải trả người nước mắt. Việc này là thật, chứ 

không phải giả. Chỉ có người thật sự giác ngộ, thật sự hiểu biết thì họ không tạo nghiệp nữa, họ 

mới thật sự làm được tùy duyên qua ngày. Trong tùy duyên thành tựu công đức của mình. 

Trong Thập Đại Nguyện Vương nói:  “Tùy hỷ công đức” .  Công đức là gì vậy?  Sự biểu lộ của 

tánh đức chính là công đức. Trong đây có một quan niệm quan trọng nhất, chúng ta không có 

cách gì thiết lập. Nếu như quan niệm này có thể thiết lập, thì Bồ Tát đạo không phải là việc khó, 

việc tích lũy công đức đó là chuyện dễ dàng.  Quan niệm gì vậy?  Hư không pháp giới tất cả chúng 



74 



sanh là chính mình. Cái quan niệm này chúng ta không cách gì thiết lập, nhưng chư Phật Bồ Tát 

đều có cái quan niệm này. Phật chứng được pháp thân thanh tịnh.  “Pháp thân” là gì vậy?  Pháp 

thân là hư không pháp giới tất cả chúng sanh là chính mình. Biết rõ ràng hư không pháp giới tất 

cả chúng sanh là chính mình, hoàn toàn không có mảy may nghi hoặc, thì người này thành Phật 

rồi; họ chứng được pháp thân thanh tịnh. Cho nên, họ vì tất cả chúng sanh phục vụ chính là vì 

bản thân phục vụ, vậy thì còn gì để nói nữa, còn có gì mà chấp trước nữa, không phải vì người 

khác, mà là vì mình. 

Khi tôi giảng kinh có nói rồi, vũ trụ phức tạp như thế nào thì cái thân thể này của chúng ta cũng 

phức tạp như thế ấy. Thân thể là vũ trụ thu nhỏ; vũ trụ là sự mở rộng của cái thân thể này của 

chúng ta, ở trong đây tình trạng phức tạp không tăng, không giảm, hoàn toàn tương đồng. Cho 

nên cái thân thể này của chúng ta là tiểu vũ trụ. Tiểu vũ trụ với đại vũ trụ là một, không phải hai. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói:  “Nhỏ, lớn không hai” , lớn có thể chứa nhỏ, nhỏ cũng có thể chứa 

lớn; hạt cải chứa núi Tu Di, núi Tu Di chứa hạt cải, đây mới là cảnh giới bất khả tư nghì. Chư 

Phật Bồ Tát ở trong vô lượng vô biên cõi nước giúp đỡ những chúng sanh chưa giác ngộ, chính 

là xuất phát từ trên quan niệm này, từ quan niệm này mà thiết lập. Cho nên, pháp là pháp bất tư 

nghì, người cũng là người bất tư nghì. 

Chúng ta đọc kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, luận quán của pháp sư Thanh Lương, trong 

“Ngũ Trùng Huyền Nghĩa”, mỗi một điều Ngài đều thêm vào “bất tư nghì” là rất có đạo lý. Nếu 

như bản thân Ngài chưa khế nhập cảnh giới thì không thể nói ra những lời này được. Ngài đối 

với chân tướng sự thật thể hội được rồi, nhận biết rồi, khế nhập cảnh giới, cho nên Ngài mới có 

thể nói ra được. Chúng ta đọc rồi thể hội được mấy phần? Tại sao chúng ta không thể thể hội? Vì 

trong đây có chướng ngại. Chướng ngại không ngoài  phiền não chướng và  sở tri chướng. Phiền 

não chướng chính là nhân ngã thị phi, tham sân si mạn. Sở tri chướng, dùng cách nói hiện nay 

mà nói là có thành kiến đối với phương diện tri thức học thuật. Nếu như có thành kiến về mặt 

nhân quả thì đó vẫn là thuộc về phiền não chướng, là một loại trong kiến tư phiền não. Thuộc về 

tri thức thì cái này gọi là sở tri chướng; tự cho là đúng, cho nên bạn sẽ không nhìn thấy chân 

tướng sự thật. Chúng ta ở chỗ này phải dùng công phu, khử một phần chướng ngại thì trí tuệ của 

bạn sẽ hiển lộ ra một phần. 

 Cách khử chướng ngại này như thế nào vậy?  

Chúng ta phải hiểu rõ, trừ khử chướng ngại chính là đối với những tình chấp phân biệt dần dần 

ngày càng nhạt bớt, không nghiêm trọng giống như trước đây, mỗi năm một nhạt dần, mỗi tháng 

một nhẹ dần. Phân biệt chấp trước đã nhẹ rồi, nhạt rồi, đây chính là lần lượt xa lìa. Bồ Tát 51 cấp 

bậc, Tịnh Độ bốn độ, tam bối, cửu phẩm đều là như vậy. Tập khí phiền não bớt một phần thì 

phẩm vị của bạn sẽ tăng cao một bậc, đến khi tập khí phiền não thảy đều đoạn sạch rồi thì bạn 

liền viên mãn thành Phật. Bồ Tát Đẳng Giác còn có một phẩm sanh tướng vô minh chưa phá, đó 

chính là phiền não của họ, cho nên họ vẫn chưa đạt đến viên mãn, công đức của họ vẫn chưa có 

thành tựu cứu cánh. Cần phải xả cho thật sạch sẽ, vậy mới là thành tựu cứu cánh viên mãn. 

Chúng ta phải xả, phải buông xả. Nếu như không chịu buông xả thì đó chính là tích lũy tội 

nghiệp. Buông xả tức là bạn tích lũy công đức.  Tại sao không buông xả?  Là chưa hiểu rõ chân 

tướng sự thật. Đem những cái giả cho là thật, vậy là bạn thấy sai, nghĩ sai rồi, cho nên bạn mới 

làm sai, bạn mới bị dẫn đến ác báo. Nhưng mà buông xả và thấy ra là bổ sung cho nhau. Bạn có 

thể buông xả một chút là bạn thấy rõ ra thêm một phần; có thể thấy rõ ra thêm một phần thì bạn 



75 



lại có thể buông xả thêm một chút. Hay nói cách khác, Bồ Tát từ lúc sơ phát tâm cho đến viên 

thành Phật đạo chính là thấy ra và buông xả, bổ sung cho nhau. 

Trong sáu Ba La Mật thì Bát Nhã Ba La Mật là thấy ra, năm độ còn lại đều là buông xả, các bạn 

thử nghĩ đúng hay không?  Bố thí là buông xả tâm tham. Trì giới là buông xả niệm ác. Nhẫn 

 nhục là buông xả sân hận, buông xả tật đố. Tinh tấn là buông xả giải đãi lười nhác. Thiền 

 định là buông xả tán loạn.  Toàn bộ là buông xả.  Bát Nhã  là biết rất rõ ràng, biết rất minh bạch. 

Sáu Ba La Mật quy nạp lại chính là bốn chữ  “Nhìn Thấu - Buông Xả” . Chúng ta phải thật làm. 

Những danh tướng kinh luận này tuyệt đối không phải đọc qua là xong. Đọc qua là quá khứ rồi. 

Bạn thật sự thấy rõ ràng, thấy minh bạch rồi, thật buông xả thì tội lỗi của bạn sẽ không còn nữa, 

không thể không trường sinh. Trường sinh là vô lượng thọ. Cho nên, muốn cầu trường sinh, 

muốn cầu phước báo thì nhất định phải cầu từ trên tâm địa.  Tâm sanh vạn vật!  Trong kinh Phật 

nói:  “Tâm sanh thì các pháp sanh”.  

Phần trước chúng ta cũng đã học qua  “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” . Phật pháp là nội học. 

Bên trong viên mãn rồi thì cảnh giới bên ngoài liền thuận tâm, cho nên nói  “tâm tưởng sự 

 thành” . Trong Phật pháp nói nhất định là chính xác. Bạn nghĩ ác thì việc ác thành, bạn nghĩ thiện 

thì việc thiện thành, bạn nghĩ Phật thì thành Phật, bạn nghĩ tham sân si mạn thì ba đường ác 

thành, tâm tưởng sự thành mà. Bạn nghĩ tham thì thành ngạ quỷ, nghĩ sân hận tật đố thì thành địa 

ngục.  Mười pháp giới y chánh trang nghiêm từ đâu mà có?  Từ trong tâm của chính bạn nghĩ ra 

vậy.  “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”,  nên liền biến hiện ra cảnh giới. Sự việc nó đã là như vậy 

thì tại sao không nghĩ Phật mà lại nghĩ khác? Nghĩ Phật liền làm Phật. Tâm nghĩ Phật, miệng 

niệm Phật, thân làm những việc Phật làm, miệng nói ngôn ngữ của Phật thì người này đã thành 

Phật rồi. 

Chúng ta muốn làm Phật thì không thể không đọc kinh, vì nếu không đọc kinh là nghĩ ngợi lung 

tung ngay. Chúng ta phải đem tư tưởng của chúng ta hoàn toàn tương ưng với kinh giáo của 

Phật, khởi tâm động niệm nghĩ đến những đạo lý, những lời giáo huấn, những cảnh giới mà trong 

kinh Phật nói, nghĩ về điều này. Tôi khuyên mọi người đem kinh Vô Lượng Thọ đọc 3000 lần, 

đạo lý là ở chỗ này. Kinh bạn không thuộc, bạn nghĩ cái gì? Bạn không có cách gì nghĩ được. 

Trước tiên phải học thuộc kinh, học thuộc lòng, thuộc cho thật nhuyễn thì khởi tâm động niệm, 

cảnh giới lý luận ở trong kinh hoàn toàn có thể hiện tiền.  “Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền, 

 tương lai chắc chắn thấy Phật” , đây là tôi dạy mọi người, tin hay không là do bạn. Có người 

tin, họ làm như vậy, họ được lợi ích. Họ rất hoan hỷ đến nói với tôi, tôi cũng vì họ mà hoan hỷ. 

Người không chịu tiếp nhận, không chịu làm, tôi nhìn thấy cũng hoan hỷ. Tại sao vậy? Họ tâm 

tưởng sự thành mà. Hư không pháp giới chính là việc như vậy. Đời này không thể được độ thì 

xem như là đã trồng thiện căn. Trong A Lại Da thức có cái nhân duyên được độ, có cái chủng tử 

được độ, cũng tốt! Chỉ là được độ không phải ở trong đời này mà thôi. Trước đây thầy Lý nói, 

còn phải luân hồi trường kiếp, còn phải chịu rất nhiều khổ nạn. Cho nên chúng ta thật sự tin, thật 

sự y giáo phụng hành, thì đời này đem cái việc này làm ngay, đây là thiện căn, phước đức, nhân 

duyên chín muồi rồi. 

Chúng ta xem tiếp Cảm Ứng Thiên, câu thứ mười lăm. 



76 



 “Thị đạo tắc tiến, phi đạo tắc thối”.  Bắt đầu từ chỗ này cho đến câu thứ ba mươi sáu:  “Dục cầu 

 thiên tiên giả, đương lập nhất thiên tam bách thiện. Dục cầu địa tiên giả, đương lập tam bách 

 thiện”.  

Những đoạn này đều là nói phước báo. Trong toàn văn, đây là đoạn lớn thứ ba. 

 “Thị đạo tắc tiến, phi đạo tắc thối” . 

Tám chữ này là nói tổng quát. Con người cần phải đoạn ác tu thiện, đây là chân lý muôn đời. Tất 

cả chúng sanh, có người nào không cầu phước báo? Có người nào mong muốn gặp tai họa? 

Nhưng bạn phải biết rõ, phước báo từ đâu mà có, tai họa lại từ chỗ nào mà ra. Tám chữ này 

chính là nơi cội nguồn của kiết hung họa phước, nhưng điểm mấu chốt ở trong tám chữ này 

chính là “Đạo”. Cái đạo này giảng như thế nào vậy? Ý nghĩa rất sâu, rất rộng. Thông thường nói 

“đạo” là lý, là đạo lý. Đạo cũng là con đường. 

 Sao gọi là thị đạo? Sao gọi là phi đạo?  

Đây là điểm chúng ta phải biện biệt rõ ràng. Thiện tâm, thiện hạnh chính là “thị đạo”; tâm hạnh 

bất thiện là “phi đạo”. Đây là nói từ trên nhân. Là kiết, là phước, đây chính là “thị đạo”; là hung, 

là tai, là họa, đó chính là “phi đạo”. Đây là nói từ trên quả. Những sự lý nhân quả này chúng ta 

cũng nên biết rõ. Tiêu chuẩn mà trong Phật pháp lập nên chính là tánh đức. Phàm là tương ưng 

với tánh đức, đây chính là “thị đạo”; đi ngược lại với tánh đức đó chính là “phi đạo”. Tánh đức, 

nói đến cực điểm là nhất niệm tâm tánh. Cho nên, nói đến cứu cánh thì  nhất niệm là thị đạo;  hai 

 niệm, ba niệm là phi đạo. Cái tiêu chuẩn này cao. Đây là tiêu chuẩn của chư Phật Như Lai, Pháp 

Thân Đại Sĩ. Chỉ có họ mới có năng lực giữ được nhất niệm, không rơi vào niệm thứ hai. Cho 

nên quả báo của họ là đại kiết, đại phước, cảnh giới bất khả tư nghì, trong kinh Đại thừa thường 

nói là  Nhất Chân Pháp Giới. 

 Nhất chân pháp giới từ đâu mà có vậy?  Từ nhất niệm mà có. Nếu như nhất niệm chúng ta không 

giữ được, không duy trì được thì biến thành thất niệm, tạp niệm, vậy liền biến hiện ra thập pháp 

giới y chánh trang nghiêm. Thập pháp giới y chánh trang nghiêm đối với Pháp Thân Đại Sĩ mà 

nói là phi đạo, chúng ta phải hiểu rõ cái đạo lý này. Bản thân không làm được, nhưng không thể 

không biết. Cái hay của biết là trong quá trình tu học, không đến nổi được ít cho là đủ, biết cảnh 

giới hiện tại rất hữu hạn, còn phải quyết cố gắng nỗ lực không ngừng nâng cao lên. Nhưng ngay 

trước mắt chúng ta, chúng ta đem trình độ của “đạo” hạ xuống, hạ đến mức thấp nhất. 

 Cái gì gọi là đạo?  Ngũ giới, thập thiện là đạo. 

 Sao gọi là phi đạo?  Phá giới, thập ác là phi đạo. 

Tiêu chuẩn hạ đến mức độ này thì chúng ta hiểu rõ rồi, sáng tỏ rồi, đã có chỗ khởi đầu. Bắt đầu 

từ đâu vậy? Đây là nói với đại chúng thông thường, còn đối với đồng tu niệm Phật chúng ta mà 

nói, đồng tu niệm Phật, tại sao bạn niệm Phật? Mục đích của niệm Phật là gì vậy? Là hy vọng 

cầu sanh Tịnh Độ, hay nói cách khác, cái hy vọng này không thể tan vỡ, nhất định phải thực 

hiện, cho dù là “Phàm Thánh Đồng Cư Độ”, hạ hạ phẩm vãng sanh cũng không tan vỡ, nguyện 

của bạn cũng mãn rồi.  Mức độ thấp nhất này là gì vậy?  Thế Tôn trong kinh Phật Quán Vô 



77 



Lượng Thọ nói với chúng ta là  “Tịnh Nghiệp Tam Phước” . Đây là mức độ thấp nhất, là điều mà 

nếu muốn cầu vãng sanh ở ngay trong đời này thì không thể không biết. 

Tịnh nghiệp tam phước, chúng tôi trước đây đã từng giảng qua nhiều lần rồi, có băng ghi âm, 

cũng có băng ghi hình, hình như cũng có sổ tay lưu hành. Phật nói tam phước, tổng cộng đã nói 

mười một câu. Mười một câu này chính là “đạo”. Trái ngược mười một câu này, đó chính là “phi 

đạo”. 

 Phước thứ nhất là phước nhân thiên, cũng chính là đạo của nhân thiên. Bạn có thể phụng hành 

thì đời đời kiếp kiếp không mất thân người; bạn không thể phụng hành đó chính là phi đạo. Phi 

đạo chính là ba đường ác, chắc chắn đọa ba đường ác. Bốn câu nói này là  “Hiếu dưỡng phụ mẫu. 

 Phụng sự sư trưởng. Từ tâm bất sát. Tu thập thiện nghiệp”.  Chúng ta có hiểu ý nghĩa này hay 

không? Chúng ta có chịu làm hay không? 

Trong câu thứ nhất nói rõ thập thiện là căn bản của căn bản. Sao gọi là hiếu, sao gọi là kính, điều 

này không thể không rõ ràng, không thể không sáng tỏ. Ở chỗ này tôi sẽ không giảng nhiều nữa. 

 Phước thứ hai là Nhị thừa, là tiêu chuẩn mà người Nhị thừa tu. Có ba câu:  “Thọ trì tam quy. Cụ 

 túc chúng giới. Bất phạm uy nghi” . Đây là vào cửa Phật. 

Phước thứ nhất là nền tảng vào cửa Phật, vẫn chưa vào cửa. Phước thứ hai mới vào cửa, trở 

thành đệ tử Phật, học trò của Phật. Chúng ta thử nghĩ, chúng ta có tư cách làm học trò của Phật 

không? Học trò của Phật nhất định phải tuân thủ sự ràng buộc của tam quy. Chúng ta khởi tâm 

động niệm, lời nói việc làm không trái với lời giáo huấn của Phật. 

Tam quy, cái thứ nhất là  “Quy y Phật” . Trong “Truyền Thọ Tam Quy” chúng ta nói rất rõ ràng, 

rất tường tận. Quy y Phật là  Giác chứ không  Mê. Chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói việc làm 

có phải là giác mà không mê hay không?  Giác là “thị đạo”, mê là “phi đạo” . 

Tư tưởng kiến giải của chúng ta có chính xác hay không? Tư tưởng kiến giải thuần chánh, tương 

ưng với Phật là thị đạo. Tư tưởng kiến giải bất chánh, tà tri tà kiến là phi đạo. Đây là ý nghĩa 

của  “Quy y Pháp” . 

Thứ ba là  “Quy y Tăng” . Tăng là lục căn thanh tịnh, không nhiễm mảy bụi. Chúng ta thử nghĩ, 

tâm của chúng ta có thanh tịnh không? Ý nghĩ của chúng ta có thanh tịnh không? Thân của 

chúng ta có thanh tịnh không? Môi trường cư trú của chúng ta có thanh tịnh không? Thanh tịnh 

là đạo, không thanh tịnh là phi đạo. Cho nên, đệ tử Tam Bảo niệm niệm phải tương ưng 

với  “Giác-Chánh-Tịnh” , đây là “thị đạo”. Nếu như niệm niệm là  “Mê-Tà-Nhiễm” , đó là “phi 

đạo”. Tư tưởng ngôn hạnh phải theo giới luật, đặc biệt là người mới phát tâm. Thực ra mà nói từ 

mới phát tâm đến Như Lai địa, Bồ Tát Đẳng Giác đều nghiêm trì giới luật. Các bạn đã có khi nào 

nhìn thấy Phật Bồ Tát phá giới, phạm giới không? Không hề có! Hình tượng của Phật Bồ Tát đều 

là lợi ích chúng sanh. Đệ tử Phật phải lấy Phật Bồ Tát làm tấm gương; học Phật thì phải học cho 

thật giống. Hình tượng này của chúng ta làm tấm gương tốt cho xã hội, cho tất cả chúng sanh. 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

 “Bất phạm uy nghi” . Uy nghi chính là tấm gương tốt. 



78 



 Phước thứ ba là nền tảng của Bồ Tát Đại Thừa.  “Phát tâm Bồ Đề. Tin sâu nhân quả. Đọc tụng 

 Đại thừa. Khuyến tấn hành giả” . 

 “Phát tâm Bồ Đề”  chính là phát tứ hoằng thệ nguyện. Nguyện phát rồi phải thực hiện thì cái 

nguyện đó không phải nguyện suông, phải làm được. Cho nên, Bồ Tát có tâm hổ thẹn; hổ thẹn 

đang thúc đẩy động viên họ, khiến họ có thể quyết chí hướng thượng, dũng mãnh tin tấn. Hổ 

thẹn là đạo. Không hổ không thẹn, không biết xấu hổ, đó là phi đạo. 

 “Tin sâu nhân quả” . Tôi giảng câu này giảng rất nhiều, nhân quả này không phải nhân quả phổ 

thông. Nhân quả phổ thông Bồ Tát đâu có đạo lý nào không biết. Cái nhân quả này là  “Niệm 

 Phật là nhân, thành Phật là quả” . Đạo lý này, thật sự người biết không nhiều. 

 “Đọc tụng Đại thừa. Khuyến tấn hành giả” . 

 “Đọc tụng Đại thừa”  chính là gần gũi chư Phật Như Lai. Một ngày cũng không được sống phí, 

mỗi ngày đều phải gần gũi chư Phật Như Lai.  Chư Phật Như Lai ở đâu vậy?  Các kinh Đại thừa 

chính là chư Phật Như Lai. Mỗi ngày chúng ta phải đọc tụng. Phương pháp đọc tụng, trước tiên 

là gần gũi một vị thiện tri thức. Đây là bí quyết cầu học, cầu đạo của thế xuất thế gian, người vào 

thời xưa gọi là “sư thừa”. Nhất định là ở một vị thiện tri thức tại chỗ đó mà thành tựu, sau đó mới 

có thể tham vấn khắp vô lượng thiện tri thức. 

Ở dưới tòa, một vị thiện hữu thành tựu bản lĩnh tham học thì mới có năng lực tham học. Cái bản 

lĩnh này là gì vậy? Trong kinh Bát Nhã gọi là “căn bản trí”. Tham vấn khắp tất cả thiện tri thức 

là thành tựu “hậu đắc trí”, trí tuệ mới viên mãn. Kinh Hoa Nghiêm cuối cùng đã làm nên tấm 

gương cho chúng ta, Thiện Tài Đồng Tử gần gũi Bồ Tát Văn Thù, một vị thiện tri thức, đó là sư 

thừa. Ở dưới tòa, Văn Thù đã đạt được căn bản trí, sau đó ra đi tham học, 53 tham nữa là thành 

tựu viên mãn hậu đắc trí, vậy là trí tuệ viên mãn rồi. 

Không có căn bản trí bạn sẽ không có năng lực tham học. Căn bản trí là thật trí, trí tuệ chân thật. 

Họ có năng lực phân biệt chân vọng; có năng lực phân biệt tà-chánh, đúng-sai, thiện-ác, lợi-hại. 

Họ vừa tiếp xúc liền biết rõ, cho nên ra đi tham học, bất kể gặp người thế nào, bất kể gặp phải 

việc gì, đối với họ đều là khai trí tuệ, không bị gặp phải chướng ngại. Nếu như bạn không có cái 

nội lực này, bạn ra đi tham học, một vị thiện tri thức chỉ bạn đi một con đường, hai vị thiện tri 

thức tức là hai con đường, ba vị thiện tri thức chính là ở ngã ba đường, bốn vị thiện tri thức tức là 

ở ngã tư, vậy thì bạn đi về đâu? Bạn không biết đi đường nào rồi. Bạn có nội lực, bạn có thể biện 

biệt, có thể nhận thức thế là không sợ, có gần gũi nhiều thiện tri thức đi nữa, nhưng phương 

hướng của bạn, mục tiêu của bạn chắc chắn không thay đổi. 

Chúng ta thấy Thiện Tài Đồng Tử làm mẫu cho chúng ta, Thiện Tài Đồng Tử gần gũi Bồ Tát 

Văn Thù. Văn Thù dạy ông điều gì vậy? Dạy ông pháp môn niệm Phật. Trong kinh văn không 

nhìn thấy, trên văn tự không có ý nghĩa đầy đủ. Ý nghĩa ở đâu vậy? Bồ Tát Văn Thù cầu sanh thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, đây là môn sinh đắc ý nhất của Ngài. Nếu như không kế thừa y bát 

của Ngài, thì sao có thể nói là đệ tử truyền pháp? Bạn phải biết rõ cái ý nghĩa này. Trong “Tứ Y 

Pháp” Thế Tôn dạy cho chúng ta: “Y nghĩa bất y ngữ”, bạn phải thể hội được cái ý nghĩa này. 

Hãy thử xem ông ra đi tham học, cái hình tượng đó, vị thiện tri thức thứ nhất là tỳ kheo Kiết 

Tường Vân, dạy ông điều gì vậy? Dạy ông “ban chu Tam Muội”. “Ban chu Tam Muội” là 



79 



chuyên niệm A Di Đà Phật, “Phật lực Tam Muội”. Một vị thiện tri thức cuối cùng là Bồ Tát Phổ 

Hiền,   “Thập đại nguyện vương, đạo quy Cực Lạc” . Từ đầu đến cuối chính là một pháp môn 

niệm Phật. Ông làm nên tấm gương để cho chúng ta thấy, đó là “thị đạo”, phải tiến dũng mãnh, 

tinh tấn; “phi đạo”, phải lui cho nhanh. Hai câu nói này là nói tổng quát. Không những bản thân 

chúng ta hiểu rõ, hơn nữa còn phải thường xuyên khuyên bảo người khác, giúp đỡ người khác. 

 “Khuyến tấn hành giả” . Đây là điều sau cùng của tam phước. 

Tóm lại, trong mười một câu của tam phước thì mười câu đầu là tự lợi, một câu cuối cùng là lợi 

tha. Tự lợi rồi, sau đó mới có thể lợi tha. Bản thân chưa có thành tựu muốn lợi ích người khác, 

trong kinh Phật thường nói “không có chuyện đó!”. Cho nên hai câu, tám chữ này hàm nghĩa rất 

sâu, rất rộng, đây là tổng cương của thiện phước. Về sau mới dạy cho chúng ta, ở trong đời sống 

thường ngày làm thế nào tu thiện, tu phước, làm thế nào tích lũy công đức. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 11) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 12 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 12 

Chúng ta xem đoạn thứ mười sáu:  “Bất lý tà kính, bất khi ám thất” . 

Đoạn này là nói phước báo, phía trước đã nói qua. Ở toàn văn, đây là đoạn thứ ba (những phân 

đoạn của Cảm Ứng Thiên, chúng ta hoàn toàn y theo “Hội Biên” mà phân). 

 “Thị đạo tắc tấn, phi đạo tắc thoái” . Hai câu này là tổng cương lĩnh. 

 “Bất lý tà kính, bất khi ám thất” . Đây là nói tu tích, nhà Phật gọi là tu hành. Tu hành quan trọng 

nhất là tâm địa chân thành. Hai câu này chính là dạy chúng ta thành ý, chân thật từ căn bản khởi 

tu. 



80 



 “Lý”  chính là nói khởi tâm động niệm, thân thể động tác. 

 “Tà kính” , “tà” là đối chứng nói, hay nói cách khác, “tà” là tà tri, tà kiến, tà ngôn, tà hạnh. Tà 

kính là chỉ sự việc này, cũng chính là nói ba nghiệp trái ngược với chánh lý, đây gọi là tà. 

 “Khi” , ý nghĩa của chữ này là nói rõ cố phạm, nên gọi là “khi”, lừa gạt chính mình, lừa gạt 

người khác. 

 “Ám thất”  là chỗ người khác nhìn không thấy, cũng là bờ mé phân ra của thiện ác. Đoạn ác tu 

thiện phải ở ngay nơi đây dụng công, đó là chân thật tu hành. 

Hai câu nói này chính là thực tiễn chân thành, dáng vẻ chân thành. Chúng ta chính mình phải 

phản tỉnh kiểm điểm xem có làm đến được chân thành hay không? Dùng tám chữ này thì liền có 

thể kiểm tra ra, rốt cuộc chúng ta có chân thành hay không. Hai câu, tám chữ này nói ra được rất 

tinh vi, rất tinh tế. 

 “Bất lý tà kính” , đây chính là trên kinh Vô Lượng Thọ Phật đã nói, đoan tâm, đoan ý, đoan thân, 

đoan chánh, người thế gian gọi là đường đường chánh chánh. 

Người xưa kỳ vọng đối với người đi học, quang minh chánh đại, đường đường quân tử. Do đây 

có thể biết, nhà Nho nói tiêu chuẩn của quân tử là hai câu này phải làm được. Nhà Nho dạy học ở 

nơi thành tích cũng là ba đẳng cấp, đó là quân tử, hiền nhân và thánh nhân. Đây là mục tiêu giáo 

học. Cho nên nói, đi học chí ở thánh hiền, làm thánh, làm hiền. Quân tử là nền tảng của thánh 

hiền. Nếu muốn làm thánh nhân, hiền nhân phải làm được tám chữ này. Phật pháp nói được càng 

thấu triệt, giáo học Phật pháp thành tựu cũng phân ba cấp, A La Hán, Bồ Tát và Phật. Nhà Nho 

gọi A La Hán là quân tử, Bồ Tát là hiền nhân, Phật là thánh nhân. 

Tuy thành tích ba giai đoạn này gần giống nhau, nhưng trên thực tế cao thấp khác biệt rất lớn. 

Giáo học nhà Nho là giáo dục của một đời, bắt đầu từ thai giáo, đến sau cùng là già chết, “thận 

chung truy viễn”. Thế nhưng giáo học của Phật pháp thì là ba đời, có đời quá khứ, đời hiện tại, 

đời vị lai. Ở nơi không gian mà nói là tận hư không, khắp pháp giới. Đây là chỗ nội dung không 

bằng của giáo học nhà Nho. Cho nên, giáo học Phật pháp nói được rất tường tận, rất chu đáo. 

Sau khi hiểu rõ chúng ta liền biết được, làm một người thiện, làm một người tốt là việc phải nên 

làm; không nên làm người ác, không nên làm một người bất thiện. Cùng với người thiện thì đây 

là việc thật vui mừng. Chúng ta mong cầu cả nhà thiện, một nước thiện, một thế giới đều thiện. 

Bạn có tâm nguyện này, có loại hành trì này thì liền tương ưng với Phật đạo. Đương nhiên ở chỗ 

này nói “tà kính”, “ám thất”, bạn đích thực đều có thể làm đến bất “lý”, bất “khi”. 

Người thế gian ở thời quá khứ đều biết vì con cháu mà cầu phước. Người hiện tại thì rất ít, thực 

tế mà nói họ đều vì chính mình, có thể quan tâm đến một nhà, quan tâm đến vợ, con cái thì xem 

như là không tệ. Hiện nay con cái ít quan tâm đến cha mẹ, thực tế mà nói là không thấy nhiều, 

đây chính là nhà Nho đã nói “nhà không ra nhà, nước không ra nước”. Nhà là gốc của nước, là 

kết hợp của ân nghĩa. Quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, hỗ trợ lẫn nhau, đó mới là có ân, 

mới là có nghĩa. Nếu như chỉ quan tâm chính mình, tự tư tự lợi thì ân nghĩa đều không có. Ân 

nghĩa đương nhiên là thiên tánh, cũng cần phải tài bồi ngày sau. Nếu như hoàn cảnh ngày sau bất 

lợi, ân nghĩa liền bị lợi dục che lấp, thế là người chỉ biết tranh danh đoạt lợi, hành vi việc làm, 



81 



vong ân bội nghĩa, vậy thì tất cả tạo tác, khởi tâm động niệm của họ chính là chỗ này nói hai 

câu  “lý tà kính, khi ám thất” , họ không phải “bất lý”, không phải “bất khi”. Cho nên, giáo dục 

quan trọng hơn bất cứ thứ gì, chỉ có giáo dục mới có thể bù đắp được chỗ thiếu sót của ngày 

trước, mới có thể hoàn thành túc căn sáng lạn. Do đó đại thánh đại hiền của thế xuất thế gian, 

không có một ai mà không toàn tâm toàn lực từ nơi công tác giáo dục, nhất là chú trọng giáo dục 

gia đình cùng giáo dục xã hội. Chỉ cần đem hai sự việc này làm cho tốt, xã hội tự nhiên an định, 

thế giới nhất định hòa bình. 

Phải làm thế nào cho tốt thì hai câu nói này là quan trọng. Hai câu nói này là thân giáo, là ý giáo, 

trong nhà Phật gọi là “tam luân thuyết pháp”. Tam luân là nói thân-khẩu-ý. Thân phải là một tấm 

gương tốt, làm mô phạm cho người khác xem, đặc biệt là con cái của bạn, làm cha mẹ phải làm 

tấm gương tốt cho con cái. Ngay từ nhỏ, một ngày từ sớm đến tối chúng nhìn thấy ngay trong 

tầm mắt thì ấn tượng này rất sâu sắc. Cho nên, nếu muốn dạy con cái làm người tốt thì cha mẹ 

phải làm tấm gương tốt. Đứa bé này tương lai lớn lên tự nhiên hiền huệ. Cùng đồng đạo lý, ở 

trường học, nếu thầy giáo muốn học sinh của chính mình tương lai có thành tựu, có cống hiến 

đối với xã hội, đối với chúng sanh thì thầy giáo phải làm ra tấm gương tốt cho học trò. Ở giai 

đoạn học trò này, năng lực mô phỏng đặc biệt mạnh. Ở trường cùng học với thầy, ở nhà học tập 

với cha mẹ. Nếu cha mẹ không thể làm ra tấm gương tốt, thầy giáo không thể làm ra tấm gương 

tốt mà muốn học trò đời sau có thành tựu, vậy thì rất khó. 

Ngày nay mọi người có quan niệm, có một sự nhận biết sai lầm, cho rằng bạn có kỹ thuật, có 

thường thức khoa học, có năng lực kiếm tiền thì bạn chính là con cái tốt, là học trò giỏi. Quan 

niệm này là sai rồi! Ngày nay các quốc gia tiến bộ trên thế giới, đích thực có năng lực, có kỹ 

thuật, có nhà khoa học, có thường thức khoa học, mỗi ngày họ đang phát minh, đang chế tạo. 

Chế tạo cái gì? Vũ khí mũi nhọn. Không phải người thông thường có thể làm ra được. Họ chế tạo 

ra những thứ này để làm gì? Để giết người, để hủy diệt thế giới. Cha mẹ có con cái như vậy, thầy 

giáo có học trò như vậy, bạn có thể có cảm giác vinh dự hay không? Đây là một quan niệm sai 

lầm rất lớn. Nuôi dưỡng con cái, dạy một học trò, tương lai chúng chế tạo vũ khí khoa học kỹ 

thuật cao để hủy diệt thế giới, tự nhiên không bằng nuôi một đứa con tốt, dạy một học trò tốt, để 

chúng có thể tạo phước cho xã hội, tạo phước cho mọi người. Hai việc này phải nên so sánh, 

chúng ta làm thế nào chọn lựa. Đây là trí tuệ, là phước đức. Các vị cần phải chân thật tham thấu 

đạo lý này. 

Phàm hễ có ảnh hưởng phụ đối với chúng sanh, đối với xã hội thì đều là “tà kính”. Giới luật nhà 

Phật nghiêm khắc ngăn cấm không được chế tạo công cụ sát sanh. Ngày xưa, bạn chế tạo dao, 

súng, cung tên, đây đều là sát sanh, giới luật nhà Phật nghiêm cấm. Không những không thể chế 

tạo, mà ngay đến mua bán đều là phạm giới, phá giới. Vào thời xưa, những công cụ, binh khí sát 

sanh, thực tế mà nói mức độ tổn hại đối với chúng sanh rất nhỏ, giết một súc sanh nhỏ còn cần 

phải tổn phí không ít khí lực. Hiện tại chỉ cần ấn nút thì một quả bom nguyên tử sẽ phát nổ, mấy 

trăm vạn người mất mạng, đây là vinh dự sao? Nếu như nói vinh dự thì đó là vinh dự của ma 

vương, vinh dự của quỷ quái, không phải vinh dự của người; bi ai của người, bi ai của thiên 

nhân, tà ma cảm thấy vinh dự. 

Ngày nay hai chữ “tà kính” này, ý nghĩa so với ngày xưa thật là quá lớn, quá nhiều. “Ám thất”, ý 

nghĩa của chữ này cũng rất sâu, chỗ mà người khác không nhìn thấy, bạn ở riêng một nhà, đây là 

ý nghĩa văn tự biểu hiện. Thâm nghĩa của nó, tinh nghĩa của nó là ý niệm giấu ở ngay trong nội 



82 



tâm của bạn. Dưới trời trong gió mát cùng gặp mặt đối diện với người khác, người ta cũng không 

biết bạn giữ là cái tâm gì, bạn khởi lên ý niệm gì. Đây cũng gọi là “ám thất”. Chúng ta có thể 

thấy, ý nghĩa của “ám thất” cũng rất sâu, rất rộng. Chân thật làm được ở mọi lúc, mọi nơi, không 

tự gạt mình, không gạt người, công phu thành kính. Đại Sư Ấn Quang dạy chúng ta phải  “tồn 

 thành, tận phân” . 

 “Tồn thành”  là chúng ta giữ tâm. Tám chữ này là giữ tâm. 

 “Tận phân” . Phân là bổn phận. “Tận phân” là tận bổn phận của chúng ta. Lợi ích xã hội, lợi ích 

chúng sanh, nhất định không nên vì chính mình. Vì chính mình là chắc chắn có lỗi lầm. Bạn 

muốn hỏi tại vì sao? Vì chính mình là mê, vì chúng sanh là giác. Vì chúng sanh, chính mình 

cũng là một chúng sanh, đại công vô tư. Do đây có thể biết, vì chúng sanh là vì đại ngã, vì chân 

ngã; vì chính mình là vì tiểu ngã, vì giả ngã. Đạo lý này nhất định phải hiểu, chân tướng sự thật 

này nhất định phải rõ ràng, tường tận thì bạn mới thấu hiểu ý nghĩa của hai câu nói này, bạn mới 

biết hai câu nói này phải nên làm thế nào, hơn nữa là không làm thì không được. Hai câu nói này 

là thâm tâm trong Bồ Đề tâm. Thâm tâm hiếu thiện hiếu đức, chân thật hiếu lạc, không hề thêm 

chút miễn cưỡng nào bên trong. Tạo phước, tích công bồi đức đều từ trên nền tảng này mà mở 

rộng. Cho nên, nếu không giữ tâm như vậy, không cần nói tu hành, bạn khó rồi. Bạn ở thế gian 

này, muốn cầu phùng hung, hóa kiết, tiêu tai, khỏi nạn đều không làm được. Nhà Phật không 

luận một tông phái nào, tu hành đều chú trọng tu từ căn bản. Hai câu này là đại căn đại bổn, ý 

nghĩa sâu rộng vô tận. Hy vọng đồng tu chúng ta phải lưu ý, phải nỗ lực học tập. 

Hôm qua chúng ta đã giảng đến “tu tích tồn thành”. Hai câu “bất lý tà kính, bất khi ám thất” là 

căn bản làm người học Phật. Thánh hiền của thế xuất thế gian dạy bảo tất cả chúng sanh, quan 

trọng thứ nhất chính là dạy chúng ta có năng lực phân biệt thiện-ác. Mục tiêu giáo học của Phật 

pháp có ba tầng lớp, chúng ta ở ngay trong lúc giảng giải cũng thường hay nhắc đến. 

  Giai đoạn thứ nhất là dạy người “đoạn ác tu thiện”. 

  Giai đoạn thứ hai là dạy người “phá mê khai ngộ”. 

  Giai đoạn thứ ba là “chuyển phàm thành Thánh”. 

Căn bản của nó ở ngay hiện tiền. Giai đoạn thứ nhất, nếu như chúng ta đối với thiện-ác đều 

không thể nhận biết thì ác làm sao có thể đoạn, thiện làm sao có thể tu? Cho nên có năng lực 

phân biệt rõ ràng cái gì là thiện, cái gì là ác, đây nhà Phật gọi là khai ngộ, chân thật khai ngộ. 

Thế nhưng hai chữ này, thực tế mà nói không dễ gì làm cho rõ ràng. Nếu chúng ta không ở ngay 

nơi đây mà hạ công phu tu học Phật pháp mục tiêu thứ nhất, thì chúng ta rất khó đạt đến. Mục 

tiêu thứ nhất đạt đến thì mới chắc chắn không đọa ba đường. 

 Hai chữ thiện-ác này, làm thế nào phân biệt?  Trong quyển sách này chính là một tiêu chuẩn, một 

tiêu chuẩn rất tốt. Từ trên nguyên lý, nguyên tắc mà nói, nó đem hai phương diện  thiện và  ác nói 

được tường tận. Thế nhưng người hiện đại chúng ta tâm ý qua loa, cho dù đem thiên văn chương 

này đọc qua ba ngàn lần cũng chưa chắc có năng lực phân biệt thiện-ác. Cho nên ác không dễ gì 

đoạn trừ, thiện rất khó mà tu tích, đạo lý chính ngay chỗ này. Chúng ta niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ, hai chữ này nếu không làm được cho rõ ràng thì là mê hoặc. Trong lòng mê hoặc, ác nghiệp 

vẫn tiếp tục tạo, tuy miệng của bạn chưa tạo, thân chưa tạo, nhưng ý của bạn đang tạo. Niệm 

niệm tương ưng với ác, không tương ưng với thiện, niệm Phật như vậy đối với việc vãng sanh sẽ 



83 



tạo thành chướng ngại rất lớn, chúng ta không thể không biết. Cho nên, Đại Sư Ấn Quang ngay 

trong một đời cực lực đề xướng “Liễu Phàm Tứ Huấn”, “Cảm Ứng Thiên”, “An Sĩ Toàn Thư”. 

Ngài rất là xem trọng nên vào thời đại đó, Ngài phiên ấn lưu thông hơn ba trăm vạn cuốn, đích 

thực làm cho người kinh ngạc. Tại sao Ngài phải làm như vậy? Mục đích chẳng ngoài cứu vãn 

kiếp vận, giúp đỡ người niệm Phật bình bình an an được sanh Tịnh Độ. 

Người xưa thường hay khuyên bảo người “trì giới niệm Phật”. Bạn đem ba quyển sách này (số 

lượng không lớn) lý giải thấu triệt, tín thọ phụng hành thì gọi là trì giới, như vậy niệm Phật mới 

có thể vãng sanh. Trong “Hội Biên” chú giải nói được nhiều, nói được tường tận, nêu ra rất nhiều 

thí dụ để chứng minh. Những việc nêu ra này thực tế mà nói, không thể nêu hết. Trong đây đã 

nêu ra một số người, chẳng qua là một, hai phần vạn mà thôi. Vào thời đại này, nếu chúng ta tỉ 

mỉ quán sát thì sẽ thấy thiện ác quả báo rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. Người có tâm ý 

qua loa thì không thể thấy ra được, nhưng người có tâm ý cẩn mật thì rõ như trong bàn tay. 

Chúng ta có lỗi lầm, nghiêm trọng nhất chính là tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm đều là vì lợi ích 

của chính mình, khiến cho chúng ta mờ mịt, không thấy được rõ ràng đối với phải-quấy, thiện-

ác; đem “đoạn ác tu thiện”, giáo huấn quan trọng như vậy lơ là đi. Cho nên, dù ngay đời này 

duyên phận không tệ, được thân người, gặp Phật pháp, nhất là gặp được pháp môn Tịnh Độ thù 

thắng, thế nhưng ở ngay trong một đời này vẫn cứ là không thể thành tựu. Bạn nói xem, đáng 

tiếc dường nào! Thế gian không có việc gì đáng tiếc hơn so với việc này. Chúng ta, trong lòng 

của chính mình phải tường tận. 

 Vậy phải làm thế nào mới được xem là chân thật tu hành?  

“Tu hành”, trước tiên chúng ta phải làm cho rõ ràng ý nghĩa của hai chữ này. Hành là hành vi. 

Trong Phật pháp đem nó phân làm ba loại lớn là  Thân - Ngữ - Ý. 

 Thân thể tạo tác, nhất cử nhất động. Đây là hành vi của thân nghiệp. 

 Khẩu là ngôn ngữ. 

 Ý  là tư tưởng, kiến giải, cách nghĩ, cách nhìn của bạn. Đây là hành vi của ý. 

Trong hành vi của ba nghiệp, quan trọng nhất là ý nghiệp. Khởi tâm động niệm, nếu như tâm 

niệm của chúng ta, mỗi niệm vì lợi ích chúng sanh thì đây là thiện; nếu như mỗi niệm vì lợi ích 

chính mình thì đây chính là ác. Lợi ích chính mình, trong đó còn có lợi ích chúng sanh, đây là 

trong ác có thiện. Lợi ích tất cả chúng sanh, trong đó còn mang theo lợi ích của chính mình, đó là 

trong thiện có ác. Chúng ta đều có thể phân biệt rõ ràng thì đoạn ác tu thiện bạn mới có chỗ ngộ 

nhập. Nhất định phải biết được kiếp người khổ đau và ngắn ngủi, trên kinh Phật thường nói  “thế 

 gian vô thường, cõi nước không an” . Người chân thật tường tận, họ sẽ nắm chặt lấy cơ hội này, 

nắm lấy duyên phận này, đoạn ác tu thiện, tích công bồi đức. Thiện-ác là trong ba cõi. Vấn đề 

trong ba cõi không giải quyết được thì không thể nào siêu việt ba cõi. 

Các bạn phải nên biết, có một số người không có đi học, không biết chữ, dường như là đạo lý gì 

cũng không hiểu, nhưng lâm chung niệm Phật có thể tự tại vãng sanh. Không nói quá khứ, chỉ 

nói hiện tại, hiện tại có không ít người, tôi đã nghe được tổng cộng có mấy mươi người, khi lâm 



84 



chung biết trước giờ chết, rõ ràng tường tận, đứng mà vãng sanh, ngồi mà vãng sanh, tướng lạ hi 

hữu. Chúng ta dường như thấy họ đều không quá rõ ràng đối với những đạo lý này, nhưng trên 

thực tế họ đã vạn duyên buông bỏ. Bạn tỉ mỉ mà quán sát, tâm địa của họ một mảng từ bi, chân 

thật không có ý niệm tự tư tự lợi, cho nên mới có cái tướng lạ này. Nếu như mang theo một chút 

ý niệm tự tư tự lợi, vãng sanh cũng có, nhưng tướng lạ như thế sẽ không có. Sự việc cảm ứng 

này vi diệu cùng tột. Chúng ta phải tỉ mỉ quán sát, tỉ mỉ thể hội, chăm chỉ nỗ lực phụng hành thì 

đối với chính mình nhất định có chỗ tốt. 

Người không hiểu rõ đạo lý này, cho rằng chính mình đang hành thiện, chính mình đã lìa khỏi ác 

nghiệp. Loại hiểu lầm này thường hay xem thấy và tồn tại phổ biến. Xã hội hiện nay, mỗi mỗi 

giai tầng, thật đúng như người xưa đã nói  “tích phi thành thị” , mọi người đều sai. Mọi người đều 

sai thì đúng, trong thế pháp miễn cưỡng có thể nói như vậy, nhưng với nhân quả ở trong Phật 

pháp chắc chắn sai lầm. Không phải mọi người sai rồi thì thành đúng. Nhân quả không thể bỏ sót 

bạn, thiên địa quỷ thần không thể bỏ sót bạn. Trong chú giải nêu ra rất nhiều thí dụ. Thí dụ nói 

tài, tiền tài chánh dụng là giúp đỡ xã hội, nhất là chúng sanh khổ nạn. Chúng ta xem tiên hiền cổ 

xưa, các Ngài làm thế nào đối mặt với những vấn đề này? Bạn tích tài được nhiều là do bạn tu 

tích phước báo. Một người tường tận, người giác ngộ chỉ lấy cái cần thiết, chính mình cần thiết 

dùng. Một người có tâm từ bi, người có lòng yêu thương, đời sống của chính mình đều rất tiết 

kiệm, tiền tài dư ra đều có thể giúp đỡ người khác. Nhân sĩ xã hội mà còn như vậy huống hồ là 

người học Phật. 

Thế nhưng thế gian người tốt học Phật cũng có, thí dụ nói, tu tài bố thí như Đại Sư Ấn Quang, 

Ngài cả đời in kinh bố thí, ở vào thời đại đó. Thời hiện đại tiến bộ hơn nhiều so với quá khứ, 

ngoài kinh Phật ra còn có băng ghi âm, băng ghi hình, hiện tại còn có CD, VCD, đều xem là 

công cụ lưu thông Phật pháp, đệ tử Phật gọi là Pháp Bảo. Đại Sư Ấn Quang tiếp nhận cúng 

dường của bốn chúng đệ tử, tiền cúng dường chính mình một xu cũng không dùng đến, chuyên 

môn để làm những việc này, cả đời chỉ làm một việc này. Phương thức của Ngài làm rất tốt. Tôi 

nghĩ phương pháp lưu thông không phải Đại Sư Ngài định ra, nhất định là người bên dưới Ngài 

định ra. Ngài lưu thông, có tặng cho hoàn toàn miễn phí. Đối với những người không có tài lực 

mua sách, người có đời sống tương đối khó khăn thì hoàn toàn miễn phí. Người có đời sống 

tương đối dư giã một chút, Ngài nhận nửa giá lưu thông, còn người giàu có thì Ngài lấy đúng giá 

lưu thông (nửa giá là phân nửa giá vốn). Do đây có thể biết, lưu thông giá vốn thì Ngài không 

kiếm được xu tiền nào, tại vì sao có cách làm như vậy?  Mục đích ở đây là cho bạn cơ hội trồng 

phước, không để bạn lỡ dịp, là ý như vậy, chắc chắn không ở nơi đây nói có kiếm tiền. 

Hiện tại một số tín đồ có loại quan niệm sai lầm là đem tiền kiếm ra làm tiền vốn, để chế tác in 

ấn lưu thông tiếp. Các vị nói xem, cái ý niệm này có đúng không? Không thể nói không đúng, 

cũng không thể nói toàn bộ đúng. Theo cái nhìn của thế tục là làm ăn mua bán, cái khái niệm này 

là đúng, nhưng trong Phật pháp là không đúng. Trong Phật pháp các vị phải nên biết, tài dụng đó 

dùng không hết, dùng không cùng tận, bạn cần gì phải kiếm chút ít tiền này. Hậu đài của Phật 

pháp là chư Phật Như Lai, cái phước báo đó, thế gian không có người nào có thể so sánh. Các 

bạn không cần phải xem người khác, chỉ cần bạn bình lặng xem qua cả đời này của tôi đã làm ra. 

Từ trước đến giờ tôi chưa từng bán qua một quyển sách, không cần nói giá vốn, một phần trăm 

của giá vốn tôi cũng không nhận. Bạn xem thấy tiền càng ngày càng nhiều, sách càng in càng 

nhiều, đây chẳng phải là chứng minh rất tốt hay sao? Ở Cư Sĩ Lâm, mỗi ngày ngoài ba bữa ăn 

chính còn có hai buổi điểm tâm. Mỗi ngày có năm lần cúng dường. Hiện tại tôi thấy người đến 



85 



ăn cơm càng ngày càng nhiều. Cư sĩ Lý nói với tôi, mỗi ngày bình quân có đến 800 người ăn 

cơm, tôi thấy hiện tại có hơn 1000 người. Không hề hỏi người nào một xu tiền, càng ăn càng 

nhiều. Chúng ta lưu thông Phật pháp, càng lưu thông càng nhiều, oai thần gia trì của Tam Bảo 

không thể nghĩ bàn. Nếu như chúng ta ngay một chút lòng tin này cũng không có, vậy thì chúng 

ta sai rồi. Cho nên giảng đến đoạn văn  “bất lý tà kính, bất khi ám thất” , “tà” cùng “ám” ý nghĩa 

rất sâu, rất rộng, vô cùng tinh mật. Chúng ta phải có thể thể hội được, phải từ nơi tinh mật này 

mà làm. Chân thật làm thiện, chân thật thiện tâm, vì Phật Bồ Tát làm việc, vì tất cả chúng sanh 

khổ nạn phục vụ, tự nhiên được Phật lực gia trì, tự nhiên được long thiên thiện thần giúp đỡ. 

Chúng ta đem Phật pháp giới thiệu cho tất cả chúng sanh khổ nạn, hy vọng những chúng sanh 

này đều có thể do đây mà được độ. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 12) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 13 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 13 

Chúng ta giảng đến căn bản của tu học, tức là làm thế nào để thật sự có được tâm thành kính, đối 

với đúng-sai, tà-chánh, thiện-ác phải có sự phân biệt thật rõ ràng. Sự việc này vốn dĩ là không dễ 

dàng.  Vào  thời  xưa  nền tảng  giáo  dục  rất  tốt,  tuy  thời  cổ  đại  trường  học  hoàn  toàn  không  phổ 

cập, nhưng bậc làm cha mẹ đều biết dạy bảo con cái với tinh thần trách nhiệm khác với người 

hiện  đại.  Người  xưa  thông  thường  đều  vô  cùng  coi  trọng  giáo  dục,  phong  khí  xã  hội  đôn  hậu, 

khái niệm luân lý đạo đức tồn tại phổ biến. Những lời chỉ dạy của bậc Thánh hiền vào thời xưa, 

chúng ta có thể nhìn thấy trong “Ngũ Chủng Di Quy”, hiện nay trong “Lễ Ký Thanh Hoa Lục”, 

chúng ta cũng có thể nhìn thấy những lời dạy này. 

Từ thời Dân Quốc đến nay, đường lối giáo dục của người xưa bị phủ định, xã hội phổ biến tiếp 

nhận quan niệm của người phương Tây. Người phương Tây là người chủ nghĩa công lợi, đối với 

luân lý đạo đức họ nhận thức không rõ ràng. Điều này ảnh hưởng rất lớn đến xã hội. Thế hệ trẻ 

từ  nhỏ  không  có  người  dạy,  không  có  người  giảng,  xã  hội  không  chú  trọng,  cũng  không  đề 

xướng luân lý đạo đức. Chúng ta với tập khí phiền não sâu dày ở bên trong từ vô thỉ kiếp đến 

nay, bên ngoài ngũ dục lục trần cám dỗ thì sao có thể không động tâm, sao có thể không khởi ý 

niệm? Trong hoàn cảnh này, người mà thật sự không khởi tâm, không động niệm thì đó không 

phải phàm phu, người này chắc chắn là Phật Bồ Tát tái lai. Nếu như là phàm phu thì không thể 



86 



làm được. Sự việc này chỉ có số ít các tiên sinh cao niên đọc sách cổ thỉnh thoảng vẫn đàm đạo. 

Trong cửa Phật, lão hòa thượng giảng kinh thuyết pháp, thỉnh thoảng cũng nhắc đến một chút, 

còn từ nay về sau thì rất khó nói. Do đây chúng ta mới thật sự thể hội được, tại sao pháp vận của 

Thế Tôn có ba giai đoạn. Trong ba giai đoạn, giai đoạn sau không bằng giai đoạn trước, tình hình 

ngày một tệ dần. Nguyên nhân này, nhìn chung chúng ta đã hiểu rõ, thiện pháp không có người 

chỉ dạy. Thực tế có phải không có người dạy phải không? Thực tế là không có người chịu nghe, 

không  có  người  chịu  học,  không  có  người  chịu  tiếp  nhận!  Cho  nên  chư  Phật  Bồ  Tát  giúp  đỡ 

chúng sanh nhất định phải dùng loại cách thức khác. Loại cách thức này là trí tuệ cao độ tột bực, 

vả lại là độ khó cao thì hiệu quả cũng không lớn. Đây chính là “Lợi hành”, “Đồng sự” trong “tứ 

nhiếp pháp”. Các Ngài thật sự là từ bi đến cực điểm. Sự nghiệp mà chúng ta làm ngày nay chính 

là kế thừa đường lối này, kế thừa hệ thống tư tưởng này, quên mình vì người. Đây là theo quan 

niệm người thông thường của thế gian mà nói, là tự mình phải hy sinh to lớn, xa lìa danh vọng 

lợi dưỡng, xa lìa ngũ dục lục trần. Tại sao vậy? Để cầu hạnh phúc cho tất cả chúng sanh. 

Mấy năm nay, chúng tôi ở các nơi giảng kinh thuyết pháp, đem tổng đề mục chọn lấy hai câu của 

các thầy giáo trường đại học Bắc Kinh, đó là:  “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm” . Hai câu nói 

này  quả  thật  đúng  là  tâm  Bồ  Tát,  hạnh  Bồ  Tát.  “Sư”  là  chuẩn  mực,  “phạm”  là  tấm  gương  tốt. 

Chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói việc làm có thể làm tấm gương tốt cho người thế gian hiện 

đại hay không? Nếu vì người khác làm tấm gương tốt, thì tự mình nhất định phải tuân thủ luân lý 

đạo đức, phải tuân thủ lời giáo huấn thánh hiền. Cho nên kinh phải đọc kỹ, lý phải nghiền ngẫm 

thật sâu, sau đó phải đem lời giáo huấn của thánh hiền thực hiện. 

Người thế gian có thể sống đời sống sung túc, có thể hưởng thụ cái mà họ gọi là lạc thú. Hậu quả 

của lạc thú  này là  gì,  họ  có nghĩ  đến hay không? Họ không hề  nghĩ  đến, nhưng  chúng ta nghĩ 

đến. Nếu như loại hưởng thụ này không thể thoát khỏi lục đạo luân hồi thì các vị nên biết, cái 

hưởng thụ này là ngắn ngủi, tạm bợ. Trong kinh Phật có ví dụ là “nếm mật trên lưỡi dao”, là việc 

không đáng. Cho nên chư Phật Bồ Tát vì chúng ta thị hiện đều là thị hiện khổ hạnh, rất có đạo lý. 

Mục đích của thị hiện khổ hạnh, xin thưa với quí vị là vì chúng sanh thời kỳ Mạt Pháp. Phật ở 

thời kỳ Chánh Pháp làm tấm gương tốt cho chúng sanh thời kỳ Mạt Pháp, nói cho chúng ta biết, 

chỉ có trải qua loại đời sống này, loại hành trì này thì đức hạnh của chúng ta mới có thể giữ vững 

được. 

“Dục” không được phép phóng túng. Người xưa nói, tình dục sinh khởi ra từ chỗ cực nhỏ, vừa 

mới sinh ra thì dễ dàng khống chế. Tổ sư đại đức của Tịnh tông dạy cho chúng ta, một niệm “A 

Di Đà Phật” là có thể trừ sạch  cái  ý niệm  vi  tế  này, phải  biết  lợi  hại,  được mất.  Điều này tôi 

thường hay nói với các đồng tu, chúng ta từ vô lượng kiếp trôi lăn trong sanh tử, không có ngày 

ra, khổ không thể tả. Đời này gặp được Phật pháp, gặp được pháp môn Tịnh Độ là pháp môn thù 

thắng nhất ở trong Phật pháp. Đây chính là nói rõ, ngay trong đời này có cơ hội thoát khỏi sáu 

cõi luân hồi, có cơ hội thoát khỏi mười pháp giới. Cơ hội này gặp được không phải dễ. Sau khi 

gặp được rồi, chúng ta có thể thoát khỏi hay không, mấu chốt là ở trong khoảng một niệm. Một 

niệm này phải giữ vững, niệm niệm giác ngộ. Tại sao dạy bạn niệm Phật? Niệm Phật chính là giữ 

vững niệm niệm giác ngộ. Người niệm Phật thì nhiều mà người thành tựu rốt cuộc là rất ít. Tại 

sao đa số người không thể thành tựu vậy? Họ không biết lợi hại; lợi hại, được mất họ không hiểu 

rõ ràng, cho nên ý niệm của họ vẫn bị trói buộc trong ngũ dục lục trần, không thể buông xả triệt 

để. Vậy là đã bỏ lỡ cơ hội  trong đời  này, thật  vô cùng đáng tiếc. Tại  sao hằng ngày phải  đọc 



87 



kinh,  hằng ngày phải  giảng kinh? Trên thực tế,  đạo lý rất  đơn  giản, chính là sợ  chúng ta quên 

mất, chính là sợ chúng ta nhất thời lơ là, lại làm sai sự việc. 

Lớp bồi dưỡng của chúng ta số người không nhiều. Chúng ta kế thừa sứ mệnh của chư Phật Bồ 

Tát, đem đạo lý, chân tướng sự thật này giới thiệu cho tất cả đại chúng. Nếu chúng ta muốn giúp 

đỡ người khác, trước tiên tự mình phải hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch, hiểu thấu triệt thì mới có 

năng lực giúp đỡ người khác. Sự việc này nhà Phật thường nói, đây là “công đức vô lượng”. Nếu 

như bản thân chúng ta không hiểu rõ, không thấu triệt  thì làm sao có thể giúp  đỡ  người  khác? 

Hằng  ngày  giảng,  hằng  ngày  nghiên  cứu  thảo  luận  còn  đè  không  nổi  phiền  não  của  mình,  vậy 

mới biết tập khí phiền não của mình là sâu nặng cỡ nào. Vào lúc này chúng ta phải làm thế nào? 

Nỗ  lực, bền bỉ không ngừng hơn  nữa. Đồng tu  lớp bồi  dưỡng của  chúng ta, cái  duyên này thù 

thắng hơn quá nhiều so với người học Phật thông thường. Chúng ta mỗi ngày đều đang rất chăm 

chỉ, nỗ lực làm. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên rất phát tâm. Dương Thổ Cảng, đạo tràng này, họ chưa 

tìm được chỗ xây trường học, hiện nay vẫn không thể di dời, chúng ta nhất thời không thể sử 

dụng. Họ nóng lòng, lớp bồi dưỡng khóa thứ năm nhất định phải làm. Hôm qua họ nói với tôi, đã 

thuê được lầu hai của nhà thờ tộc Đỗ, đối diện với văn phòng chúng ta. Hôm qua tôi đi xem, tôi 

thấy địa điểm rất tốt, rất lý tưởng. Tiền thuê mỗi tháng là 2.600 đồng, không đắt lắm, lại ở đối 

diện với chúng ta thì việc trông nom vô cùng thuận tiện. Khóa thứ năm chúng ta có thể nhận 30 

học sinh. Từ nay về sau, học sinh Trung Quốc đến bên này để tham gia lớp bồi dưỡng, hết thảy 

đều do Hiệp hội Phật giáo Bắc Kinh chỉ định, chúng ta không chiêu sinh. Tân học sinh đến rồi thì 

chúng ta nghiên cứu thảo luận, nhất định phải tăng cường, thời gian cũng phải dài, toàn tâm toàn 

lực làm tốt sự việc này. 

Vấn đề dạy học như thế nào? Tôi muốn các đồng tu hãy cùng nhau nghiên cứu thảo luận. Chúng 

ta áp dụng chế độ phụ đạo, các đồng tu lớp Hoa Nghiêm, mỗi một vị đồng tu phụ đạo cho hai 

đồng tu mới vào học. Địa điểm luyện tập giảng kinh không đủ thì chúng ta phải tìm chỗ khác. 

Tìm nhiều thêm những địa điểm giảng kinh, chia ra để thực tập. Hy vọng trong thời gian ngắn có 

thể thu được hiệu quả. 

Chúng tôi truyền thụ kỹ thuật diễn thuyết. Điều mà tôi gợi ý cho các vị đồng tu, đó là đức hạnh 

còn  quan  trọng  hơn  kỹ  thuật.  Năm  xưa,  trong  yếu  lĩnh  tu  học  “Nội  điển”  tôi  đã  nói,  đức  hạnh 

chiếm chín mươi phần trăm (90%), kỹ thuật chiếm tối đa không quá mười phần trăm (10%). Tu 

dưỡng đức hạnh nhất định phải dựa vào chính mình. Sự việc này người khác không giúp gì được, 

còn những kỹ xảo này thì người khác có thể giúp bạn. Việc tu dưỡng đức hạnh của mình, ở trong 

kinh luận đã nói quá nhiều rồi. Mọi người hiện nay đều đọc kinh Vô Lượng Thọ, trong kinh Vô 

Lượng Thọ từ đầu đến cuối, mỗi phẩm đều có nói đến, nói nhiều nhất và cụ thể nhất là  từ phẩm 

 ba mươi hai đến phẩm ba mươi bảy. 

Những lời giáo huấn này trong Phật pháp gọi là pháp “Hành”. Phật pháp có bốn loại lớn là “Giáo 

– Lý – Hành – Quả”. Đây là pháp hành (phương pháp tu hành). Pháp hành nhất định phải thực 

hiện, nếu như không thực hiện thì đó là nói suông rồi, không thực hiện thì nhất định không có 

được thọ dụng. Chỉ có sau khi thực hiện, bạn mới có thể được lợi ích chân thật của Phật pháp. 

Đó là “Quả”. Cho nên “Giáo – Lý – Hành – Quả”, tuy nói là bốn sự việc, nhưng trên thực tế là 

một – một mà bốn, bốn mà một. 



88 



Cảm  Ứng Thiên, câu dưới  đây dạy  chúng ta “Tích lũy  công đức”. Trong tiểu chú, câu nói  đầu 

tiên giải  thích cho chúng ta, sao gọi  là “đức”, sao gọi  là “công”? Giữ  tâm là  “đức”. Thực hiện 

vào  trong  sự  tướng,  đây  gọi  là  “công”.  Cho  nên,  “đức”  không  tích  lại  thì  không  dày;  “công” 

không bồi  thì không lớn. Chúng ta thấy, chư Phật  Bồ Tát  vô lượng kiếp đến nay, đời  đời  kiếp 

kiếp, những điều mà các Ngài làm, chỉ bốn chữ này là đã bao gồm hết rồi. Việc mà các Ngài làm 

chính là “Tích lũy công đức”. Vì ai tích công, vì ai bồi đức? Vì tất cả chúng sanh, không vì bản 

thân, vậy mới đích thực là đại công đại đức. 

Chúng ta cần noi  theo chư Phật  Bồ Tát.  Chư Phật  Bồ Tát  tại  sao phải  làm như  vậy? Các Ngài 

hiểu rõ chân tướng sự thật, hư không pháp giới tất cả chúng sanh là chính mình, cho nên họ mới 

làm. Chúng ta không biết chân tướng sự thật, nên mới có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; chỉ 

lo  cho  bản  thân,  không  quan  tâm  đại  chúng;  luôn  cho  rằng  bản  thân  với  đại  chúng  là  hai  việc 

khác nhau; chỉ biết lợi mình, không biết lợi người; không biết được rằng, lợi người là chân thật 

lợi mình. Lợi mình, thực tế chính là tự hại, chỉ có lợi người mới là lợi mình. Cái hại của lợi mình 

chính là lục đạo luân hồi, chính là tam đồ ác đạo. 

Trong  bộ  Cảm  Ứng  Thiên  Hội  Biên  này,  nội  dung  vô  cùng  phong  phú.  Những  chú  giải  dẫn 

chứng cho bản này cũng đã trải qua hàng mấy đời không ngừng gia tăng. Ngày nay chúng ta thấy 

bản này là bản tương đối hoàn thiện. Chúng ta nên đọc nhiều, suy nghĩ nhiều và cần cố gắng nỗ 

lực học tập. Học Phật, học Bồ Tát là bắt đầu học từ chỗ này. Tâm của chúng ta có giống Bồ Tát 

hay không? Hành vi của chúng ta có giống Bồ Tát hay không? Phải thường xuyên nghĩ về điều 

này. Khởi tâm động niệm lập tức liền biết, cái ý niệm này của ta, Phật Bồ Tát có cho phép hay 

không; lời nói này, ta có nên nói hay không; sự việc này, ta có nên làm hay không. Đây là tiêu 

chuẩn. Cảm Ứng Thiên Hội Biên là tiêu chuẩn thấp nhất. Học Phật là bắt đầu học từ chỗ này. Tổ 

sư Ấn Quang cả đời cật lực đề xướng Cảm Ứng Thiên, đạo lý là ở chỗ này. 

Trong  Cảm  Ứng  Thiên  Hội  Biên,  phần  chú  giải  về  “Tích  lũy  công  đức”  có  mấy  câu  rất  quan 

trọng, người người đều ưa thích làm việc tốt, đều mong đợi mình ở ngay trong đời này lập nên 

công tích, đạt được thành tựu, nhưng luôn luôn đều do tự mình lề mề cẩu thả, không thể hăng hái 

nên đọa lạc thôi. Cho nên, chỗ này Phật dạy chúng ta, bất luận làm việc gì, nhất định phải đặt ra 

một kỳ hạn và nhất định phải hoàn thành trong kỳ hạn này, làm như vậy mới có tiến bộ. Thí dụ 

đọc sách, bộ sách này ta phải dùng bao nhiêu thời gian để đọc xong nó, như vậy mới thu được 

hiệu quả. Nếu như là thời gian dài vô hạn thì nhân tâm bị phân tán rồi, tinh thần ý chí sẽ không 

thể tập trung. Vì vậy có rất nhiều người thất bại là do nguyên nhân này. Cho nên, chúng ta học 

thì phải có học kỳ, phải có thời hạn. Chúng ta đến trường đi học cũng là như vậy. Bạn học đại 

học, thời hạn là bốn năm bạn phải học xong nó, vậy mới có thể tốt nghiệp. Tất cả việc thế xuất 

thế gian đều phải lập ra một kỳ hạn và phải hoàn thành đúng thời hạn. “Tích lũy công đức” cũng 

là như thế. Mỗi ngày có thể làm một việc thiện, ba năm thì có thể hoàn thành 1.000 việc thiện. 

Đây gọi là “Ngày làm một việc thiện”. Nếu như có thể tinh tấn nỗ lực, hy vọng mỗi ngày làm 

những việc thiện nhiều thêm. Như tiên sinh Liễu Phàm, mới bắt đầu phát nguyện làm 3.000 việc 

thiện, mười năm mới hoàn thành. Lần thứ hai phát nguyện làm 3.000 việc thiện, thì ba năm đã 

hoàn thành rồi. Đây chính là “nhất định phải có một thời hạn”. 

Trong Phật pháp, pháp môn niệm Phật là định kỳ cầu chứng. Trong kinh nêu ra ví dụ cho chúng 

ta, nếu một ngày, hai ngày cho đến bảy ngày. Kinh Đại Thừa thường hay nói 10 ngày, 100 ngày 

(100 ngày tức là ba tháng), như vậy mới thấy được hiệu quả rõ rệt. Tịnh Độ, các vị thường hay 



89 



nghe thấy pháp sự Phật thất có bảy ngày, trên thực tế Phật trong kinh nói bảy ngày, tức là bảy 

ngày bảy đêm. Hiện nay chúng ta niệm Phật bảy ngày, vẫn cứ cảm giác thấy vô cùng phân tâm. 

Nguyên nhân là chưa có làm được thật hoàn toàn trong bảy ngày, bảy đêm. Bảy ngày bảy đêm 

chuyên tâm nhất trí, nhất định sẽ có cảm ứng, sẽ có thành tựu. Phải thật sự buông xả vạn duyên 

thì công phu mới có thể đắc lực. Hơi có một chút xen tạp là công phu không đắc lực rồi. 

Hôm nay thầy Chứng Dương đã hỏi một vấn đề, vì sao ở trong niệm Phật đường công phu không 

đắc lực? Thầy chưa có soi lại thật kỹ nguyên nhân tại sao không đắc lực. Đại bộ phận đều là xen 

tạp, lại còn nghi hoặc nữa. Hiện nay bởi vì giảng đường hằng ngày đều có giảng kinh, nên vấn đề 

nghi  hoặc  không  lớn,  nhưng  vấn  đề  xen  tạp  lớn.  Chỉ  cần  có  một  mảy  may  xen  tạp,  trong  tâm 

chưa có buông xả thì liền có rất nhiều chướng ngại, chúng ta gọi là ma chướng, ma chướng hiện 

tiền. Buông xả triệt để, ở trong niệm Phật đường bảy ngày bảy đêm, nếu như có thể làm giống 

như cách của Viên Liễu Phàm, không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp 

trước, một câu Phật hiệu này bạn niệm đến cùng thì đâu có đạo lý nào công phu không đắc lực? 

Cho  nên  phải  buông  xả!  Không  buông  xả  thì  chúng  ta  sẽ  bị  thiệt  thòi  lớn.  Cần  phát  tâm  dũng 

mãnh, tâm tin tưởng, thật sự tinh tấn nỗ lực. 

Trong đời sống thường ngày không nên keo kiệt, nên hoan hỷ bố thí. Bố thí chính là đem ý niệm 

keo kiệt này buông xả. Hoan hỷ bố thí, không nên sợ người khác chế giễu. Sợ người chế giễu là 

chúng ta đã hoài nghi rồi. Có một số người không hiểu rõ đạo lý này nên họ chế giễu, dạng chế 

giễu này là thuộc về hiểu lầm. Có một loại người thuộc về đố kỵ, họ cố ý đến chướng ngại, đến 

phá hoại. Bất luận dụng ý của họ là như thế nào, họ dùng cái tâm gì, chúng ta thảy đều không 

thèm đếm xỉa. Chỗ mà chúng ta căn cứ là kinh giáo, là lời giáo huấn của Phật Đà, y giáo phụng 

hành. Đến khi chúng ta thật sự có thành tích đem ra, thì những người này tự nhiên sẽ hổ thẹn 

thôi. Cho nên, tuyệt đối không sợ người khác chế giễu làm dao động tín tâm của chúng ta, mà 

càng phải nên hăng hái nỗ lực. Thật sự mà nói, trên đường Bồ Đề chướng ngại lớn nhất là tư dục, 

tự tư tự lợi, ái dục, thị hiếu không buông bỏ, đây mới là chướng ngại thật sự của chúng ta. Chúng 

ta phải thường xuyên phản tỉnh, chướng ngại này rốt cuộc ở chỗ nào? Sau khi tìm ra rồi phải triệt 

để buông bỏ nó, phải có tâm dũng mãnh để đối trị thì chúng ta trên đường Bồ Đề, chướng ngại sẽ 

giảm nhẹ thôi. 

Trong kinh Phật thường nói: “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe”. Cơ duyên gặp được 

Phật  pháp  tương  đối  không  dễ  dàng.  Tự  mình  một  mình  không  thể  khắc  phục  phiền  não  của 

mình, cho nên đại đức xưa đề xướng cộng tu. Cộng tu là nương tựa vào đại chúng, dựa vào đại 

chúng để khích lệ mình, để cảnh tỉnh sách tấn mình. Đây là biện pháp tốt để đối trị, cho nên mới 

có đại chúng cùng tu chung với nhau. 

Tịnh Tông Học Hội  Boston, Úc châu, ngày 18, tháng 7 bắt đầu tổ chức mười Phật thất, tức 70 

ngày. Phật thất 70 ngày này là chúng ta niệm Phật ngày đêm không gián đoạn, mỗi ngày 24 giờ 

niệm  Phật,  niệm  như  vậy  trong  70  ngày.  Gần  đây  họ  đang  tích  cực  chuẩn  bị.  Trong  Phật  thất, 

ngoài khu vực Úc châu còn có đồng tu niệm Phật các khu vực khác đến tham gia như, các đồng 

tu  từ  Singapore,  Đài  Loan,  Hồng  Kông,  Mỹ  Quốc.  Chúng  ta  hoan  nghênh  chân  thật  phát  tâm, 

buông xả tất cả, nỗ lực dụng công. 

Trong  chú  giải  có  mấy  câu:  “Bất  yếu  không  vi  mỹ  ngôn,  nhi  thực  hành  bất  phó” .  Hy  vọng 

chúng  ta  đều  có  thể  nói  được,  làm  được,  phải  bền  chí,  phải  trước  sau  như  một.  Có  rất  nhiều 



90 



người  mới  đầu  tu  rất  tốt,  rất  đạt  tiêu  chuẩn,  nhưng  thời  gian  lâu  rồi  bèn  giải  đãi,  phóng  túng. 

Chúng ta không tránh khỏi hiềm nghi, cũng không tránh khỏi bị oan, nhưng không bê trễ, không 

gián đoạn. Pháp thế xuất  thế gian các vị đều phải  biết,  cái  gọi  là “việc tốt  thường nhiều sóng 

gió”, đặc biệt là ngay thời đại này, thời kỳ Mạt Pháp. Chúng ta đọc thấy trong kinh điển, năm 

xưa Thế Tôn còn tại thế, vua Ma Ba Tuần đã nói với Phật rất rõ ràng, ma cố ý muốn phá hoại 

Phật pháp. Ma dùng phương pháp gì vậy? Trong thời kỳ Mạt Pháp, ma vương bảo ma con, ma 

cháu của họ đều xuất gia, khoát áo cà sa để phá hoại Phật pháp. Thế Tôn sau khi nghe xong lời 

nói này bèn rơi nước mắt, chẳng nói câu nào. 

Cho nên, chúng ta ngày nay nếu chân thật dụng công, chân thật tu hành thì người chướng ngại rất 

nhiều, bao gồm người trong chính cửa Phật chúng ta. Người của ta là ai? Chúng ta biết, đó là con 

cháu của ma vương Ba Tuần, họ xuất gia không phải vì điều gì khác, chính là để phá hoại Phật 

pháp. Chúng ta trong tâm hiểu rõ, trong tâm sáng tỏ. Phật nói cho chúng ta biết, đối với những 

người này nên dùng thái độ gì? “Lặng lẽ, mặc kệ”, tức là không để ý. Chúng ta tự mình dụng 

công  cho  bản  thân  chúng  ta,  không  để  ý  họ  là  tốt.  Không  bê  trễ,  không  gián  đoạn,  không  cầu 

danh, không cầu lợi, thành thật cũng không cầu quả báo. Phàm là gặp phải tất cả việc lợi ích xã 

hội, việc lợi ích chúng sanh thì chúng ta phải cố gắng nỗ lực làm, có khi còn phải chịu oan ức, 

uyển chuyển mà làm, phòng ngừa chướng ngại. Đại đức cận đại dạy chúng ta là “làm với thái độ 

hạ mình”. Tại sao một việc tốt, việc lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh vẫn phải làm với thái độ hạ 

mình? Là phòng ngừa một số người tật đố chướng ngại. 

Gần đây, chúng tôi phát tâm giúp đỡ bên Úc châu thành lập một viện dưỡng lão, nhưng sự việc 

này làm không thành công. Nguyên nhân là vì người chướng ngại quá nhiều. Đây là do bản thân 

chúng tôi sơ ý. Nếu như lúc đó dùng thái độ hạ mình để làm, thì sự việc này đã làm viên mãn rồi. 

Điều này đã  cho tôi một  bài  học rất  tốt,  cũng thật  sự chứng thực  “việc tốt  thường nhiều sóng 

gió”. Chúng tôi có sự thể hội rất sâu, suy nghĩ thật kỹ lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, thật là 

quá uyên thâm. Câu chuyện kinh nghiệm chân thật, không thể không đọc, cần nên y giáo phụng 

hành, phải cố gắng mà học tập. 

Vào  thời  xưa,  dân  gian  chúng  ta  đều  biết  có  người  tên  Đậu  Yên  Sơn  “dạy  năm  con  đều  thành 

đạt” (trong “Tam Tự kinh” có câu chuyện này). Đậu Yên Sơn là người của thời Ngũ Đại, kết hôn 

nhiều năm  mà không có con (đến lúc 30 tuổi ông cũng vẫn chưa có con). Điều này người  xưa 

thường  hay  sinh  phiền  não.  Có  một  hôm,  ông  nằm  mộng  thấy  ông  nội  của  ông  nói  với 

ông:  “Trong mạng của con không có con, hơn nữa sẽ đoản mạng” , rồi bèn dạy ông:  “Con nên tu 

 thiện, phải tích đức, phải bồi công, cần tu tích công đức”.  Sau khi nằm mộng thấy ông nội mình 

dạy như vậy thì ông vô cùng cố gắng nỗ lực tu tích công đức. Trong mạng ông không có con, về 

sau có được năm người con, đây là cầu được. Giống như Viên Liễu Phàm vậy, trong mạng của 

Viên Liễu Phàm không có con, về sau ông có được hai người con. Điều này đã chứng thực  “hữu 

 cầu tất ứng” . Đây mới là cầu được. Vì vậy “cầu” là phải dùng thiện tâm, thiện hạnh, phải dùng 

công đức chân thật làm vốn mà cầu. Bạn không có thiện tâm, thiện hạnh, không có công đức thì 

bạn lấy gì để cầu? Dứt khoát không phải ở trước Phật Bồ Tát hằng ngày quỳ lạy thắp mấy nén 

nhang, cúng một  ít hoa thơm,  trái  cây là cầu được, không có dễ dàng như vậy. Nhất  định phải 

nghiêm túc tu hành! 

“Hữu cầu tất ứng”, đạo lý này là đạo lý nhân quả. Cái gọi là gieo nhân thiện nhất định được quả 

thiện, tạo nhân ác nhất định có ác báo. Nhân duyên quả báo không mảy may sai chạy. Cho nên 



91 



“Hữu cầu tất ứng”, đạo lý là như vậy. Phật pháp cũng không thể làm trái ngược đạo lý này. Phật 

chỉ dạy chúng ta cầu, đều là dạy chúng ta phát tâm Bồ Đề, chỉ dạy chúng ta đi làm công việc lợi 

ích tất cả chúng sanh, không nên đi làm những việc lợi ích cho riêng mình, như vậy mới là chân 

thật đoạn ác tu thiện. Lợi ích vì bản thân là việc bên ác. Lợi ích vì xã hội, vì chúng sanh, đó mới 

là  việc  bên  thiện.  Ý  nghĩa  của  đoạn  ác,  tu  thiện  chúng  ta  mới  có  thể  thể  hội  được.  Có  thể  tổn 

mình, lợi người thì đây là đại thiện. Quả báo không cần cầu, tự nhiên cũng hiện tiền. Nhân thiện 

thì quả thiện. Nếu như hành vi tạo tác của chúng ta đối với xã hội, đối với chúng sanh là bất lợi, 

là có hại, đối với bản thân là có lợi, thì tuy trước mắt bạn có được một chút lợi ích nhỏ, nhưng tai 

nạn lớn đã ở phía sau. Tai nạn lớn nhất là sau khi chết sẽ nhận khổ báo trong tam đồ, chắc chắn 

không thể tránh khỏi. 

Những đạo lý này, hiện nay người hiểu được càng ngày càng ít dần. Những chân tướng sự thật 

này, Phật ở trong kinh luận đã nói ra, nhưng người hiện đại mở quyển kinh ra xem, liền cười, cho 

đây là mê tín, họ không thể tiếp nhận. Đợi đến sau khi mình chết rồi đọa lạc tam đồ, đến lúc đó 

hối hận cũng không kịp nữa. Cho nên phải “tích lũy công đức”, bậc thánh hiền thế xuất thế gian 

đều dạy chúng ta như vậy, chúng ta nên tin tưởng. Người tin tưởng, người phụng hành là người 

có phước. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 13) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 14 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 14 

Trong Cảm Ứng Thiên Hội Biên, khi giảng đến “tích lũy công đức”, đã trích dẫn một đoạn “tích 

thiện”  ở  trong  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn.  Đoạn  lớn  này,  trước  đây  tuy  đã  giảng  qua  rất  nhiều  lần, 

nhưng vẫn phải thường xuyên giảng. Tại sao vậy? Tuy đã giảng rồi nhưng chúng ta chưa làm 

được. Tại sao không làm được? Chúng ta cần suy nghĩ nhiều để tìm ra nguyên nhân của không 

làm được. Đem nguyên nhân của không làm được tiêu trừ sạch thì chúng ta mới được cứu, nếu 

không  thì  tiền  đồ  của  chúng  ta  là  một  vùng  đen  tối,  phải  đi  về  hướng  tam  đồ,  phải  đi  vào  địa 



92 



ngục.  Những  lời  này  đều  là  sự  thật,  nhưng  chúng  ta  luôn  luôn  lơ  là  mất.  Chúng  ta  không  đi 

đường Bồ Đề mà đi vào ba đường ác. Cho nên lời khai thị này là vô cùng quan trọng. Văn trích 

ra rất dài, chúng ta chỉ chọn lấy mấy điều phân biệt thiện ác để nghiên cứu lại một lần nữa với 

mọi người. 

Trong Liễu Phàm Tứ Huấn nói:  “Thiện, có thật, có giả; có đoan, có khúc (“đoan” tức là hành vi 

đoan chính, “khúc” tức là hành vi không đoan chính);  có âm, có dương, (“dương” là bạn hành 

thiện mọi người đều biết, được đại chúng xã hội tán thán; “âm” là bạn làm việc thiện không có ai 

biết, nhưng báo đáp của trời đất quỷ thần cho bạn vô cùng hậu hĩ);  có phải, có trái; có lệch, có 

 ngay; có vơi, có đầy; có lớn, có nhỏ; có khó, có dễ” . Ông nói nhiều như vậy để giúp chúng ta 

phân biệt. 

Hai chữ “Thiện - Ác”, khi xem thấy dường như rất dễ dàng, nhưng trên thực tế rất khó phân biệt. 

Quả báo cảm được kiết hung họa phước vô cùng vi diệu (phần trước chúng ta đã đọc qua), đúng 

là  “lưới  trời  lồng lộng, thưa mà chẳng lọt” . Một  người  không những cả  đời,  mà đời  đời  kiếp 

kiếp chính là ở trong vòng nhân quả báo ứng. Một gia đình, một đoàn thể, một xã hội, một quốc 

gia, ngày nay chúng ta nói đến trái đất này, thế giới này, quý vị hãy tư duy quan sát thật kỹ, có gì 

chẳng phải là nhân duyên quả báo? Cho nên nhà Phật dùng hai chữ “Nhân - Quả”, đã khái quát 

hết tất cả pháp thế xuất thế gian. Không những pháp thế gian là nhân duyên quả báo, mà pháp 

xuất thế gian cũng không ngoại lệ. 

Trong kinh luận thường nói: “Phật pháp nhân duyên sanh”. Thấu triệt đạo lý nhân duyên quả báo 

và chân tướng sự thật thì người này chính là Phật, chính là Bồ Tát. Đối với chân tướng sự thật, 

mê chứ không giác thì người này là phàm phu. Tiên sinh Liễu Phàm dựa theo tâm đắc tu học cả 

đời của chính ông, đã viết ra mười điều này cung cấp cho chúng ta làm tham khảo. Chúng ta cần 

nên đọc kỹ, nghiền ngẫm thật sâu, đặt nền móng cho học Phật, làm người thì tốt không gì bằng. 

Ông có mấy câu nói rất hay: “Làm thiện mà không rõ lý, tự cho rằng mình hành trì đúng, đâu 

biết là đang tạo nghiệp, chỉ uổng phí khổ tâm, vô ích vậy”. Đây là lời giáo huấn chân thật, là tâm 

đắc đích thực của cả đời ông. 

Bạn muốn đoạn ác tu thiện, mà đối với đạo lý đoạn ác tu thiện bạn chưa đủ thấu triệt, không thể 

hiểu rõ, nên luôn luôn tự cho rằng mình đã làm việc tốt, thực ra là tạo nghiệp. Loại hiện tượng 

này xưa nay, trong và ngoài nước có thể nhìn thấy từng giờ. Đặc biệt là thời cận đại, người cận 

đại không đọc sách cổ  (Chúng ta nên biết rằng, những ghi chép trong sách cổ là kinh nghiệm 

 của lịch sử, kinh nghiệm của mấy ngàn năm đời đời truyền lại, sai lầm của nó không lớn, độ tin 

 cậy rất cao. Nếu như chúng ta dựa vào kinh nghiệm một đời của mình, cả đời bạn cũng chẳng 

 qua là kinh nghiệm của mấy chục năm mà thôi, so với kinh nghiệm mấy ngàn năm của cổ nhân 

 thì kém rất xa), luôn luôn tự cho mình là đúng, tự cho là thiện; tạo tác gây ra tai họa, tự mình 

không thừa nhận, cho rằng đây là thảm họa thiên nhiên, liền đùn đẩy trách nhiệm này cho thật 

nhanh,  giống  như  chẳng  liên  quan  gì  với  ta;  nghĩ  rằng  ta  là  người  đại  thiện,  nhưng  không  biết 

chính mình đã làm điều ác. 

Trong các buổi giảng tôi thường nói, kiết hung họa phước của thế gian là do ai tạo? Người giác 

ngộ biết rằng là chính mình tạo nên. Người mê hoặc thì đùn đẩy trách nhiệm này cho người khác, 

cho rằng không liên quan gì với mình. Người giác ngộ biết là do chính mình tạo nên, chính mình 

không có làm tốt, chính mình lơ là. Đặc biệt ngày nay, bản thân chúng ta khởi tâm động niệm, 



93 



lời nói việc làm không đủ để làm tấm gương tốt cho người thế gian, đây chính là bản thân làm 

điều ác, chúng ta làm chưa đủ tốt. Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian này cũng cảm thán như 

vậy, bản thân làm chưa được tốt, nên không thể cảm hóa người thế gian. Phật Bồ Tát đem trách 

nhiệm  quy  về  mình,  để  thành  tựu  đức  lớn  của  chính  mình.  Tại  sao  Phật  Bồ  Tát  không  thể  độ 

người thế gian? Nhà Phật thường nói, thời kỳ Mạt Pháp “pháp yếu ma mạnh”. Ma cũng làm đủ 

dạng thị hiện, ma dùng đủ thứ dụ dỗ. Người thế gian tập nghiệp, phiền não sâu nặng, mê hoặc 

điên đảo, thừa nhận giả, không thừa nhận thật. Ma hùa theo sở thích của họ, ma dạy người cái gì 

vậy? Dạy người tham sân si, dạy người tự tư tự lợi. Giáo pháp của Phật lại hoàn toàn tương phản 

với điều này, nên người thế gian khó tiếp nhận. Đây là chân tướng sự thật hiện nay của chúng ta. 

Nhà Phật thường nói: “Phật không độ người không có duyên”. Chúng sanh không chịu quay đầu 

thì Phật không có năng lực giúp đỡ họ. Thật sự chịu quay đầu thì Phật mới có thể giúp họ. Không 

chịu quay đầu thì Phật vẫn phải làm đủ dạng thị hiện, vẫn cứ là khổ tâm gợi ý, hy vọng họ quay 

đầu. Đây là đại từ đại bi của nhà Phật, nên nói “ở trong cửa Phật, không bỏ một ai”. 

Thứ nhất, “Thiện, có thật, có giả”  

Tiên sinh Liễu Phàm ở trong “Chân - Giả” đã nêu ra một thí dụ: Trước đây, có một số người có 

học, đi thăm hòa thượng Trung Phong (Hòa thượng Trung Phong là người vào thời nhà Nguyên). 

Trước đây người có học, nhiều hay ít đều có xem qua kinh điển của nhà Phật. Họ thỉnh giáo với 

thiền sư Trung Phong, nhà Phật nói: “Thiện ác báo ứng như bóng theo hình”. Họ nói hiện nay 

nhìn thấy có người hành thiện, nhưng mà gia đạo rất suy. Nhưng có người làm ác, mà gia nghiệp 

vô cùng hưng vượng. Họ nói, nhìn thấy những hiện tượng này, nhà Phật nói thiện ác báo ứng là 

giả, không phải thật. Mấy câu trả lời của thiền sư Trung Phong rất hay. Ngài nói, phàm phu tình 

thức của bạn chưa có đoạn sạch sẽ, tập khí phiền não bạn đều còn nguyên, trí tuệ chưa mở, đạo 

nhãn chưa mở, thấy thiện cho là ác, thấy ác cho là thiện, loại phải trái điên đảo này luôn luôn còn 

đó mà tự mình không biết phản tỉnh, không biết quay đầu, ngược lại còn đi oán trời trách người, 

nói ông trời không công bằng, không có báo ứng. Điều này là sai rồi! Cách nói này của Thiền sư 

Trung Phong là chính xác. 

Hai chữ “Thiện - Ác” dường như mọi người chúng ta đều biết, nhưng thật ra không biết gì cả. Có 

mấy người thật sự biết được “thiện, ác”? Người thật sự hiểu được “thiện, ác”, mới biết đoạn ác, 

tu thiện. Ngày nay họ không có cách gì làm được đoạn ác, tu thiện. Hai chữ này còn không biết, 

ý nghĩa của hai chữ này sâu rộng không bờ mé, bạn có thể hiểu được bao nhiêu? Thế là những 

người  học  trò  này  bèn  hỏi  thiền  sư  Trung  Phong:  “Theo  Ngài,  cái  gì  là  thiện,  cái  gì  là  ác?” . 

Thiền  sư  Trung  Phong  bèn  hỏi  họ:  “Đánh  người,  mắng  người  là  ác;  tán  thán  người,  lễ  kính 

 người  là  thiện,  bạn  thấy  có  đúng  không?”  Bọn  họ  đều  đồng  ý,  cho  là  đúng.  Thiền  sư  Trung 

phong nói, sai rồi! Đây là bạn chỉ nhìn thấy ở trên hiện tướng, bạn chưa có quan sát tỉ mỉ. Nếu 

như người này thật lòng yêu thương họ, đánh mắng họ là mong muốn họ quay đầu, thì việc đánh 

mắng họ là thiện. Tán thán họ, lễ kính họ, nếu như là nịnh hót, cầu mong nơi họ, hối lộ họ, đó là 

ác không phải thiện. Chỉ nhìn riêng từ trên hình thức bên ngoài thì bạn không thể nhìn ra, mà bạn 

phải quan sát sâu thêm một nấc thì bạn mới biết cái gì là thiện, cái gì là ác. 

Tham tiền của, lấy bừa, đây là ác. Liêm khiết, có phẩm hạnh, đây là thiện. Thiền sư Trung Phong 

trả lời phủ định, xem từ bên ngoài thì chưa hẳn như vậy! “Thiện – ác” có tiêu chuẩn, không kể 

tiêu chuẩn rất cao, là tiêu chuẩn phổ thông. Chúng ta phải biết, phàm là việc có ích cho người, có 



94 



ích cho xã hội,  có ích cho chúng sanh thì gọi  là thiện. Chỉ  cần là có ích thì đánh họ, mắng họ 

cũng là thiện. Phàm là việc có ích cho bản thân thì chính là ác. Nịnh hót người, bợ đỡ người, loại 

lễ kính đó chính là ác. Tại sao vậy? Cầu danh vọng lợi dưỡng cho mình, đây là vì tư, không phải 

vì công. 

Người thế gian luôn luôn chỉ thấy bên ngoài, không có nhìn thấy dụng tâm. Thánh nhân thế xuất 

thế gian đều dạy cho chúng ta dụng tâm như thế nào, làm thế nào để có chủ tâm tốt? Cái tâm này 

là lợi ích chúng sanh, lợi ích xã hội, lợi ích người khác, niệm niệm phải giữ loại tâm này thì hạnh 

của bạn là thiện rồi. Nếu như niệm niệm vì bản thân thì tâm này là ác, là tự tư tự lợi. Tự tư tự lợi, 

cho dù làm đủ thứ việc tốt thì vẫn là ác, ngạn ngữ gọi là “ham danh ham tiếng”, không phải thật 

thiện. Sau khi chết rồi vẫn phải vào tam đồ, trời người còn không có phần. Đạo lý này chúng ta 

không thể không biết. Nếu như trời người không có phần, thì bạn thử nghĩ xem, bạn còn có thể 

sinh về thế giới Cực Lạc không? Sinh về thế giới Tây Phương Cực Lạc phải là đại thiện. Trong 

kinh nói cho chúng ta rất rõ ràng, nơi đó là “các bậc thượng thiện cùng hội một chỗ”. Chúng ta 

chỉ cần tâm thật, ý thành, yên tâm, can đảm mà làm, không nên do dự. “Tôi đem tâm tốt làm sự 

 việc  này,  số  tiền  đó  bị  người  khác  dùng  bậy  rồi,  nên  sự  việc  làm  không  thành  công” .  Đó  là 

chuyện của họ, không phải là việc của mình. Mỗi người có quả báo của riêng mình. 

Thời  gian  trước,  tôi  từ  Úc  châu  trở  về,  hội  trưởng  Lý  nói  với  tôi,  Phước  Kiến  có  một  ngôi  tự 

miếu, lão hòa thượng vì tham tài, trên người có tiền, kẻ cướp biết được nên đem lão hòa thượng 

giết, lấy cắp của lão hòa thượng 30 vạn nhân dân tệ rồi trốn về phương Bắc. Nhưng không bao 

lâu người này bị bắt, sau khi bị bắt về đương nhiên là bị tử hình. Số tiền của này là do lão pháp 

sư Đàm Thiền ở bên này của chúng ta bố thí để ông dùng xây chùa. Pháp sư Đàm Thiền biết sự 

việc này,  gật  đầu, cảm  thán:  “Thật  đáng tội! Mỗi  người  có quả  báo  của  riêng mình” . Pháp sư 

Đàm Thiền phát tâm xây chùa, đây là thuần thiện, không có một chút ác ý, ác tâm. Các anh thấy 

tiền, khởi ý giết người, cướp của, đó là tội ác của các anh, hoàn toàn không phải pháp sư Đàm 

Thiền có ý hãm hại người. Ở trong đây một số quả báo thiện ác chúng ta phải hiểu rõ. Huống hồ 

pháp sư Đàm Thiền khi trao số tiền này đã nói rất rõ ràng, rất minh bạch rằng:  “Tôi bố thí cho 

 bạn là nhân quả của tôi. Sự tạo tác của bạn, tương lai nhận quả báo là nhân quả của bạn” . Lời 

nói này nói rõ ràng như vậy, nói minh bạch như vậy. Mỗi người có nhân quả báo ứng riêng của 

mình, không ai thay thế cho ai được. Cho nên niệm niệm vì lợi ích chúng sanh thì tâm này là tâm 

thiện, là tâm tốt.  Tuyệt  đối  không có tư  dục  ở  trong đó, quyết  không cầu báo đáp, đây là chân 

thiện. Hơn nữa, hành thiện không có điều kiện,  vô điều kiện là chân thiện;  có điều kiện là  giả 

thiện, không phải chân thiện. 

Ngày  nay,  chúng  ta  nhìn  thấy  nhiều  người  làm  một  chút  việc  tốt  đều  kèm  theo  rất  nhiều  điều 

kiện, cho nên quả báo không tốt.  Phàm  là bố thí vô điều kiện, cúng dường vô điều kiện thì tự 

mình tâm địa thanh tịnh. Vô vi mà làm thì quả báo hậu hĩ, phước báo lớn. Những lý này ở trong 

kinh Phật nói rất nhiều, Nho gia, Đạo gia nói cũng không ít. Những việc này xưa nay, trong và 

ngoài nước, nếu như chúng ta bình tĩnh một chút, khách quan một chút, thì ở trong hoàn cảnh 

hiện thực, bạn sẽ nhìn thấy rất rõ ràng, rất minh bạch. 

Thật sự nếu muốn hành thiện thì phải hành công phu ở trên tâm địa. Đề kinh của kinh Vô Lượng 

Thọ  quá  hay: “Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Giác”.  Khởi  tâm  động  niệm  tương  ưng  với  năm  chữ 

này, lời nói việc làm tương ưng với năm chữ này là chân thiện. Nếu như đi ngược lại với năm 

chữ này, thì thiện sẽ không chân, sẽ không thuần.  Làm  thế nào có thể tương ưng với  năm  chữ 



95 



này? Đây là chỗ chúng ta cần hiểu rõ, cần học tập. Không chỉ là đã đặt nền móng ở trên đường 

Bồ Đề, mà trong đạo lý làm người, đây cũng là căn bản. 

Hai  chữ  “Thiện  –  Ác”  này,  chúng  ta  không  thể  không  dùng  một  chút  thời  gian  để  thảo  luận. 

Chúng ta dựa vào cương lĩnh của cư sĩ Liễu Phàm, làm nghiên cứu một thời gian, dùng cái này 

làm cơ sở, phát triển nó rộng ra thêm thì đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức có thể sẽ thu được 

một chút hiệu quả. Nếu không tham cứu tỉ mỉ sâu sắc thì e rằng chúng ta hiểu điên đảo hai chữ 

“Thiện – Ác”, tạo tội nghiệp đầy người mà tự mình vẫn cho rằng đang tu thiện. Đó là quá đỗi sai 

lầm! 

Chúng ta đã giảng đến  “Thiện, có thật, có giả”  mà trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” đã nói, chúng ta 

giới thiệu qua rồi. 

Thứ hai, “Thiện, có đoan, có khúc” . 

Đoan là ngay thẳng, khúc là cong vẹo. Sao gọi là ngay thẳng? Thực tế mà nói, một người giác 

ngộ, người hiểu biết, tiêu chuẩn thiện ác của họ không giống như người thế gian chúng ta. Nói 

thật ra, tiêu chuẩn thiện ác khác nhau rất nhiều. Từ trong Phật pháp mà nói, “tứ giáo” khác nhau, 

đã không giống nhau. Trong 51 cấp bậc của Bồ Tát Đại Thừa, hay nói cách khác, đã có 51 loại 

tiêu chuẩn khác nhau. Những điều mà thánh nhân thế xuất thế gian nói cho chúng ta phần lớn là 

nguyên lý, nguyên tắc. Trong những lời nói này ý nghĩa rất sâu, rất rộng. Bạn phải thể hội thật tỉ 

mỉ, phải thực tiễn ngay trong đời sống. Từ trong thực tiễn, bạn sẽ có sự quan sát sâu hơn, sau đó 

mới  biết  được,  trong  sách  vở  của  cổ  thánh  tiên  hiền,  từng  câu  từng  chữ  hàm  chứa  vô  lượng 

nghĩa. Từ đó mới có thể thể hội được, tất cả pháp mà Phật nói là rộng lớn, uyên thâm. 

Nói đến “đoan – khúc”, ở trong đây đã nói mấy nguyên tắc vô cùng quan trọng, đó là:  “Tâm của 

 bạn chánh thì hạnh của bạn sẽ chánh; tâm bất chánh, tạo ra những dáng vẻ đó, làm như thế 

 nào cũng là bất chánh, cũng là cong vẹo” . Cho nên nguồn gốc là ở trong tâm địa. Tiên sinh 

Liễu Phàm đã đưa ra cho chúng ta ba nguyên tắc. 

 Nguyên tắc thứ nhất. 

“Tâm thuần túy cứu đời”, chúng ta có hay không? Tuyệt đối không có ý niệm tự tư tự lợi, niệm 

niệm vì chúng sanh, đặc biệt là vì chúng sanh khổ nạn. Hiện nay thế gian tai nạn mỗi ngày một 

nhiều hơn, mỗi ngày một nghiêm trọng hơn. Tai nạn hình thành như thế nào vậy? Dĩ nhiên là do 

cộng nghiệp gây nên. Cộng nghiệp lại là hình thành như thế nào? Cổ thánh tiên hiền chúng ta gọi 

là “không được giáo dục”. Không được giáo dục, không có người dạy họ thì đương nhiên họ sẽ 

thuận theo phiền não, thuận theo tư dục, vậy liền tạo vô lượng vô biên tội nghiệp. Niệm niệm đều 

là tự tư tự lợi, hoàn toàn không hề nghĩ đến người khác, tạo cái nghiệp này rất nặng. Hôm qua 

trên báo có đăng tin (tôi rất ít xem báo, chỉ thỉnh thoảng xem tiêu đề), ở Đài Loan số lượng phá 

thai năm nay là 400 ngàn lần, năm ngoái là 320 ngàn (tăng thêm 80 ngàn). Điều này thật khủng 

khiếp!  Trong  Phật  pháp,  Phật  nói  phá  thai  chắc  chắn  đọa  địa  ngục,  vì  tội  giết  người.  Bạn  biết 

rằng, một năm giết 400 ngàn người (năm ngoái 320 ngàn người), những oan hồn, oan gia trái chủ 

này nhiễu loạn ở trong xã hội, thì xã hội của bạn sao có thể thái bình, sao có thể ổn định được? 

Quỷ thần đang làm loạn, quá đáng sợ! Đây quả  đúng là chúng ta chưa có làm hết  trách nhiệm 

giáo dục. 



96 



Vào thời xưa, ở nhà có cha mẹ dạy bảo, trong trường học có thầy cô hướng dẫn. Nền giáo dục 

vào thời xưa không giống như nền giáo dục hiện nay. Nền giáo dục hiện nay là truyền thụ năng 

lực kỹ thuật, truyền thụ kỹ thuật công nghệ. Nền giáo dục vào thời xưa là dạy bạn làm người như 

thế nào; dạy bạn đối nhân xử thế; dạy bạn làm sao sống một đời sống hạnh phúc mỹ mãn, không 

những đời này hưởng phước, mà đời sau vẫn hưởng phước, đời đời kiếp kiếp không mất phước 

báo. Đây là nền giáo dục của cổ nhân. 

Chúng ta thử xem, giáo dục hiện đại dạy bạn điều gì vậy? Chỉ toan tính chút xíu lợi nhỏ trước 

mắt. Không cần nói đời sau, ngay cả lợi ích năm tới còn không biết, cũng không hề đếm xỉa đến. 

Đời sống như vậy, các vị thử nghĩ có ý nghĩa gì chứ? Mỗi ngày tạo tác tội nghiệp cực nặng thì 

tiền đồ tương lai là ở ba đường ác. Tình trạng của ba đường ác, các vị đọc kinh điển rất nhiều, 

trong  kinh  điển  chắc  chắn  không  có  nói  lời  lừa  gạt  người.  Trong  kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay: 

“Như Lai là bậc chân ngữ, bậc thật ngữ, bậc như ngữ, bậc bất cuồng ngữ, bậc bất dị ngữ”, từng 

câu đều là chân thật. Chúng ta có cảm giác thấy sự đáng sợ của địa ngục, sự khủng khiếp của ba 

đường ác hay không? Một chút lợi ích trước mắt này có đáng gì đâu? Trước mắt thiệt thòi một 

chút có đáng gì? Nên suy nghĩ nhiều về tiền đồ, cho nên thánh nhân dạy chúng ta tích lũy công 

đức. Tích đức chính là giữ tâm tốt; bồi công chính là nói lời hay, làm việc tốt. Tốt chính là thiện. 

Niệm niệm phải giữ cái tâm lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh, lợi ích người khác. Nếu như có 

một niệm vì bản thân thì đó là bất thiện, đó chính là “khúc”, không phải “đoan”. Phải giữ cái tâm 

này, phải làm những sự việc này. 

 Nguyên tắc thứ hai.  

Mỗi  niệm  phải  có  cái  tâm  chân  thật  yêu  thương  người  khác,  giống  như  người  mẹ  hiền  yêu 

thương con cái của mình. Đặc biệt là khi con trẻ vào khoảng vài ba tuổi, cha mẹ yêu thương, cha 

mẹ chăm sóc, có thể đem tâm thương yêu này mở rộng đến yêu thương tất cả chúng sanh. Nói lời 

thành thật, hiện nay cái tâm của bậc làm cha mẹ yêu thương con cái không bằng trước đây, bởi vì 

hiện nay cha mẹ phần lớn đều có nghề nghiệp, đều có việc làm, luôn luôn đem con cái ủy thác 

cho người giúp việc trong nhà chăm sóc. Các vị thử nghĩ, còn có tâm thương  yêu hay không? 

Không thể nói có tâm thương yêu được! Tương lai con cái lớn lên có tình thân hay không? Tình 

thân sẽ bị giảm đi rất nhiều. 

Đại sư Ấn Quang ở trong “Văn Sao” cật lực chủ trương:  “Phụ nữ, sự nghiệp vĩ đại nhất của họ, 

 cống hiến lớn nhất của họ đối với tất cả chúng sanh, đối với quốc gia xã hội, đối với dân tộc 

 chính là chăm sóc con cái”.  Toàn tâm toàn lực chăm sóc, bồi dưỡng chúng, con cái của bạn có 

tài đức, con cái của bạn hiểu biết, đây chính là rường cột của quốc gia, của xã hội. Làm thế nào 

để bồi dưỡng? Do mẹ bồi dưỡng giáo dục. Ấn Tổ nói, hiện nay sự nghiệp vĩ đại nhất của phụ nữ 

đã vứt bỏ rồi, họ không làm, họ tìm một công việc nhỏ ở trong xã hội, đây là điên đảo. Cho nên, 

tiêu chuẩn đúng, sai của các bậc thánh hiền quả thật không giống như người thế gian chúng ta, 

họ nhìn rất xa, nhìn rất sâu. 

Tình mẹ, tình thân là được bồi dưỡng từ nhỏ. Giai đoạn trẻ con là giai đoạn ảnh hưởng sâu sắc 

nhất trong quá trình một đời của một con người. Dứt khoát không nên cho rằng trẻ nhỏ không 

biết gì, đây là bạn sai rồi! Cách nghĩ, cách nhìn này của bạn là hoàn toàn sai! Tuy chúng còn nhỏ, 

một tuổi, hai tuổi, thậm chí còn chưa biết nói, nhưng chúng thấy ở trong mắt, nghe ở lỗ tai, gọi là 

“Tập thành từ nhỏ, trở thành thiên tính”. 



97 



Xã hội hiện nay vợ chồng ly hôn quá nhiều, không có con cái thì thôi, nếu có con cái thì điều này 

đối với con cái là tổn thương lớn nhất, tạo nên ấn tượng xấu nhất. Họ không biết sự đáng sợ của 


quả báo ly hôn, họ không có chịu trách nhiệm đối với xã hội, đối với an toàn của thế giới. Vào 

thời xưa, chúng tôi chỉ có nghe nói kết hôn, hoàn toàn không hề nghe nói ly hôn. Cho nên xã hội 

đó ổn định, hòa bình lâu dài. Đạo lý ở đâu vậy? Đạo lý ở gia đình mỹ mãn, cho nên mới có xã 

hội  ổn  định  phồn  vinh,  mới  có  quốc  gia  giàu  mạnh.  Hiện  nay  không  có  người  dạy,  không  có 

người hiểu được đạo lý này. Ngẫu nhiên thử xem sách cổ thì liền nói cái thứ này đã lỗi thời rồi, 

không hợp thời đại, cần phải đào thải. Những thứ này đem đào thải, còn cái mà chúng ta hiện nay 

nhận là gì vậy? Là thiên tai nhân họa! Thế gian có rất nhiều người nói ngày tận thế. Từ bỏ lời 

giáo huấn của thánh hiền thì ngày tận thế liền hiện tiền ngay. Cho nên phải có tâm chân thật yêu 

thương người khác, phải có tâm chân thật chăm sóc người khác. 

 Nguyên tắc thứ ba.  

Đó là “Thành kính”. Thuần là tâm chân thành, cung kính, tất cả thiện nghiệp mà bạn làm tương 

đồng với thánh hiền, đây là đoan. Nếu như tương phản, trái ngược lại với điều này, như không có 

thành ý, không có ý kính trọng, không có tâm thương yêu, không có tâm cứu đời, giúp đỡ người 

khác thật sự thì tất cả thiện pháp đã tu đều bất đoan. Những sự việc này khi nói thì dễ dàng, khi 

làm thì khó. Khó ở chỗ nào vậy? Khó bởi chúng ta hoàn toàn không có tiếp nhận nền giáo dục 

này. Xưa nay không có nghe ai giảng qua, nên đã bị tập tục cảm hóa rồi, “sai mãi thành đúng!”. 

Ngày nay nghe đến cách nói này cảm thấy rất kỳ lạ. Trong đời quá khứ bạn có thiện căn phước 

đức, nghe đến thì cảm thấy rất hay, nhưng mà vẫn cứ không làm được. Vì sao không làm được? 

Xem thấy đại chúng xã hội không làm theo cách này, nếu ta làm như thế này thì chẳng phải ta bị 

thiệt thòi rồi sao? Một chút thiệt thòi cũng không chịu. Tại sao không chịu thiệt thòi vậy? Vì ý 

niệm tự tư tự lợi quá mạnh. Niệm niệm đều đem lợi ích của mình đặt lên hàng đầu. Chư Phật Bồ 

Tát,  thánh  hiền  thế  gian  là  đem  lợi  ích  của  chúng  sanh  đặt  lên  hàng  đầu.  Điều  này  hoàn  toàn 

tương phản với chúng ta. Người đem lợi ích xã hội đặt lên vị trí hàng đầu, bản thân sẵn sàng chịu 

thiệt  thòi,  sẵn  sàng  hy  sinh  dâng  hiến,  đây  là  Phật  Bồ  Tát.  Cách  làm  này  là  không  thiệt  thòi, 

phước về sau vô cùng. Bạn ngày nay giành một chút phần hơn với người khác, trước mắt dường 

như được một chút lợi ích, nhưng về sau tai họa vô cùng, chắc chắn đọa tam đồ. Đọa tam đồ thì 

dễ, nhưng thoát khỏi tam đồ thì không dễ dàng. Bạn phải luân hồi nhiều kiếp, phải thọ khổ nhiều 

kiếp. 

Thứ ba, “Thiện, có âm, có dương”.  

Âm, dương thì dễ hiểu. Bạn hành thiện người khác đều biết, đây gọi là dương thiện. Bạn làm ác, 

đem việc ác che giấu, tìm mọi cách che đậy, không để người ta biết, cái ác này gọi là âm ác. Nếu 

như chúng ta làm những việc dương thiện, âm ác, thế thì quả báo khủng khiếp là ở trong tam đồ, 

là địa ngục khổ nhất, vì làm việc địa ngục. Cho nên thánh nhân dạy chúng ta phải  “dương ác, ẩn 

 thiện” , phải tích âm đức. Làm tất  cả việc thiện không cần để người khác biết thì cái thiện này 

mới  tích được dày, quả  báo thù  thắng. Tạo việc  ác thì cần phải  nên để  người  ta biết.  Phật  dạy 

chúng ta phải “phát lồ sám hối”, không hề mảy may che giấu, nói ra tất cả và chịu sự chỉ trích 

của đại chúng xã hội. Chỉ trích chính là quả báo, báo hết rồi thì ác báo hết. Thiện ẩn tàng ở bên 

trong, cái phước này dày biết bao. Người thế gian thì hoàn toàn tương phản với điều này, làm 

việc xấu thì che giấu; việc tốt thì mong muốn mọi người thảy đều biết đến, ai cũng tán thán họ, 



98 



vừa báo đã hết rồi. Cho nên thiện tích không được bao nhiêu, mà ác tích vô cùng sâu dày. Tương 

lai họ phải nhận quả báo gì thì không cần nói, chúng ta cũng đã biết rồi. 

Phật  dạy  chúng  ta  sám  hối,  Khổng  Lão  Phu  Tử  dạy  chúng  ta  sửa  lỗi,  trong  tôn  giáo  cũng  dạy 

chúng ta sám hối, giải bày. Chúng ta đối với những lời giáo huấn này, ý nghĩa chân thật ở trong 

đó không hiểu. Nếu bạn hiểu được thì giống như trong kinh Hoa Nghiêm đã nói: “Bạn thật sự 

liễu tri thì bạn sẽ y giáo phụng hành”. Bạn vẫn không làm được, vẫn cứ làm việc hồ đồ như xưa 

là do bạn không hiểu rõ, không sáng tỏ đạo lý và chân tướng sự thật này. Người khác chỉ ra cho 

bạn, bạn vẫn không phục, bạn vẫn muốn ngụy biện. Phật pháp cũng quan tâm đến thể diện nhân 

tình, tiếp nhận người khác phê bình. Phật đã chỉ định ra một ngày, khi an cư kiết hạ viên mãn, ở 

trong  buổi  lễ  “Pháp  Hội  Tự  Tứ”  có  thể  tiếp  nhận  bất  kỳ  người  nào  chỉ  trích  lỗi  lầm  của  bạn. 

Nhưng lúc thường ngày đều bảo bạn tự mình sám hối, không có người khác nói lỗi của bạn. 

Thật ra người khác nói lỗi lầm của chúng ta là rất tốt, vì họ giúp chúng ta cầu sám hối, đó chính 

là thiện tri thức chân chánh. Thế nhưng, có mấy ai vui lòng tiếp nhận người khác nói lỗi lầm của 

mình? Không những không thu được hiệu quả tích cực, ngược lại đã kết oán thù. Cho nên, người 

thế gian gặp mặt lẫn nhau thì chỉ có tán thán, không hề nói lỗi lầm. Trước đây người nói lỗi lầm 

của bạn là ai vậy? Là cha mẹ, thầy cô. Họ có trách nhiệm dạy bảo bạn, nhìn thấy bạn có lỗi lầm, 

họ nói cho bạn. Giữa bạn học cũng rất ít nói lỗi lầm lẫn nhau, huống hồ người ngoài, vì không 

muốn  kết  oán  với  người  ta.  Ở  trong  Phật  pháp  chỉ  có  một  ngày  “Tự  tứ”,  một  năm  chỉ  có  một 

ngày này. Cho nên chúng ta phải hiểu rõ, phải biết thiện phải tích như thế nào, công phải bồi ra 

làm sao, làm thế nào đoạn ác tu thiện. Thành tựu thân phước đức chân chánh của mình, thì đời 

sống của chúng ta sẽ hạnh phúc, tự tại. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 14) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 15 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 15 



99 



Trong phần “Tích lũy công đức”, trong Hội Biên đã trích dẫn “phương pháp tích thiện” mà trong 

Liễu Phàm Tứ Huấn đã nói. Người tu hành là người lập chí muốn làm một người tốt, đem những 

hành vi không tốt chỉnh sửa trở lại. Nếu thật sự muốn đạt đến mục tiêu này thì trước tiên đối với 

thiện ác phải có năng lực biện biệt rõ ràng. 

Thứ tư là “Thiện có đúng, có sai”  .  

Thiện có thật - có giả; có đoan - có khúc; có âm - có dương; còn có đúng - sai; có lệch - ngay; có 

nửa - đầy. Nếu bạn nhận thức không rõ ràng, thấy ác cho là thiện, thấy thiện cho là ác. Sự việc 

này thường hay xảy ra và rất có thể đã xảy ra ngay trên chính bản thân mình. Điều mà mình cả 

đời mong cầu là  đoạn ác tu thiện, nhưng trên thực tế việc mình làm là  đoạn thiện tu ác, hoàn 

toàn tương phản, cho nên Phật ở trong kinh luận rất cảm khái nói: “Kẻ đáng thương hại!”. Những 

người này thật sự đáng thương, ngay cả đúng - sai, thiện - ác còn không phân biệt rõ ràng. Lời 

của Lý lão sư trước đây nói càng khiến người ta tỉnh ngộ, Ngài nói:  “Không những tà chánh, 

 thị  phi  bạn  không  có  năng  lực  phân  biệt,  mà  lợi  hại  bày  ngay  trước  mắt,  bạn  cũng  không 

 nhận  biết” ,  cho  nên  tạo  nghiệp,  chịu  báo  ứng  rất  khổ.  Vũ  trụ  nhân  sanh,  việc  trong  trời  đất, 

không  những  Phật  pháp  nói  rất  rõ  ràng,  nói  rất  thấu  triệt  mà  thánh  hiền  của  thế  gian  nói  cũng 

không ít. Những lời mà họ nói có phải là lời chân thật không? 

Từ  xưa  đến  nay  trên  thế  giới  này,  lịch  sử  của  Trung  Quốc  là  tương  đối  hoàn  chỉnh.  Từ  Hạ  – 

Thương – Chu tam đại cho mãi đến hiện nay đều có ghi chép tỉ mỉ, chính xác. Chúng ta gọi là tín 

sự, tức là có thể tin cậy được, đặc biệt là đối với ghi chép về nhân quả báo ứng thì càng tỉ mỉ và 

chính xác hơn. Từ những sự thật này, chúng ta đã chứng minh được là giáo huấn của Phật Bồ 

Tát, của cổ thánh tiên hiền là chân thật, không dối. Ở trong thiện – ác luận đúng sai, người xưa 

có tiêu chuẩn, họ nói:  “Không nói hiện tại, mà nói về sau” , cái nhãn quan này là nhìn rất sâu, 

thấy rất xa. Rốt cuộc là thiện hay ác, không phải nhìn bề ngoài, không phải xem trước mắt mà là 

“về sau”, dùng cách nói hiện nay mà nói là xem sức ảnh hưởng của họ đối với xã hội, đối với 

không gian và thời gian, phải từ chỗ này mà quan sát. Trước mắt là việc thiện, là việc tốt, nhưng 

mà ảnh hưởng có thể không tốt. 

Chúng ta nêu ra một ví dụ để nói, cư sĩ Vương Long Thư hội tập kinh Vô Lượng Thọ là việc tốt, 

bao nhiêu người tán thán, Ngụy Mặc Thâm cũng hội tập kinh Vô Lượng Thọ. Bản hội tập của cư 

sĩ  Vương được tiếp nhận vào trong “Long Tạng”, vào thời xưa, viết  sách mà có thể nhập vào 

Tạng thì đó là bản thiện được mọi người công nhận, nhưng tại sao Ấn Quang đại sư lại phê bình 

nghiêm khắc đối với ông? Vì ông đem chữ của nguyên bản dịch sửa đổi rồi. Chữ mà ông sửa đổi, 

sửa rất hay, đây là thiện, nhưng Ấn Quang đại sư nói là ác. Ác ở chỗ nào vậy? Ấn Quang đại sư 

nhìn  thấy  cái  hại  về  sau, chính  là sự ảnh hưởng  của nó. Vương  Long Thư có thể sửa kinh,  tôi 

cũng có thể sửa kinh, bạn cũng có thể sửa kinh, mỗi người đều đem kinh điển chỗ không hợp ý 

của mình sửa một chút, vậy thì kinh này lưu truyền đến đời sau là đã thay đổi hoàn toàn rồi! Sự 

phản đối của Ấn Quang đại sư không phải là phản đối ông không thể hội tập, hội tập hoàn toàn 

không bị phản đối, mà là không được sửa đổi chữ ở trong kinh. Chữ ở trong kinh cho dù dùng 

không hay cũng không được sửa, vì khi sửa sợ ảnh hưởng đến. Vương Long Thư sửa thì không 

có vấn đề gì, ông là người có tri thức, có tu trì, thật sự có thể sửa tốt. Chúng ta, người đời sau 

nhìn  thấy, lại  nghĩ,  ông sửa được thì tôi  cũng sửa được.  Tôi  thấy câu này đọc không suông,  là 

 trình độ tôi không đủ, tôi đem cái chữ khó này sửa thành chữ khác cho dễ đọc. Cứ theo ý của 

mình  mà  sửa,  thế  có  nguy  hiểm  không?  Cho  nên  không  thể  tùy  tiện  theo  ý  của  mình,  tùy  tiện 



100 



theo  ý  của  mình  là  sai  rồi.  Ngay  cả  như  Vương  Long  Thư,  Ngụy  Nguyên,  những  bậc  đại  hiền 

như vậy mà Ấn Quang đại sư còn quở trách họ (nhưng đối với Tịnh Độ tông, quả thật là họ có 

cống hiến, rất có công lao). Chính vì vậy mà bản hội tập thứ ba của lão cư sĩ Hạ Liên Cư ra đời. 

Bản hội tập này tránh được lỗi lầm của những bản trước, có ưu điểm, không có khuyết điểm, cho 

nên mọi người gọi là bản hoàn thiện của kinh Vô Lượng Thọ. Bản hoàn thiện này có rất nhiều ưu 

điểm. 

Trong mười mấy năm gần đây, phong khí niệm Phật của các đồng tu học Phật trên toàn thế giới 

đã được khơi dậy. Nguyên nhân của sự khơi dậy này là do bản hội tập của lão cư sĩ Hạ, có rất 

nhiều người đọc bản hội tập này vãng sanh tướng lành hiếm có. Chúng ta đã tận mắt nhìn thấy 

như ở khu vực Singapore, Malaysia, còn chính tai nghe thấy thì quá nhiều, quá nhiều rồi. Chúng 

ta phải từ chỗ này mà nhìn đúng sai, đây là nêu ra một sự việc, lấy đó mà suy ra. Trong đời sống 

thường ngày, những hành vi tạo tác của chúng ta, nhất định phải quan sát thật kỹ sự ảnh hưởng 

của nó đối với chung quanh, ảnh hưởng đối với xã hội, ảnh hưởng đối với đời sau (chỗ này thông 

thường gọi là ảnh hưởng đối với lịch sử), chúng ta phải biết. 

Nhìn xa thêm chút nữa, chúng ta thấy vào thời đại Khổng Lão Phu Tử, có rất nhiều chư hầu biểu 

hiện cầm quyền trị nước của họ hoàn toàn không theo ý nguyện của con người. Phu Tử chu du 

các nước, hy vọng có chư hầu có thể nhận biết Ngài, có thể trọng dụng Ngài. Ngài có thể giúp 

chư hầu trị quốc bình thiên hạ. Ngài có trí tuệ, có bản lĩnh này. Các chư hầu tiếp kiến Ngài đều 

tán thán Ngài, nhưng không có người nào dùng Ngài. Ngài đành phải trở về quê nhà để dạy học. 

Chúng  ta  muốn  hỏi  một  chút,  tại  sao  Ngài  không  làm  cuộc  cách  mạng?  Tại  sao  không  lật  đổ 

chính quyền cũ đó, rồi lên thay thế? Phu Tử không làm việc này không phải vì Ngài không có 

năng lực, trong số học trò của Ngài có đến 3.000 đệ tử, 27 bậc hiền tài. Chúng ta ngày nay thử 

mở cuốn Luận Ngữ ra xem, các loại nhân tài đều có. Phu Tử có thể làm, hơn nữa đó là một việc 

làm  tốt,  nhưng  mà  ảnh  hưởng  về  sau  không  tốt,  sẽ  tạo  nên  ảnh  hưởng  tiêu  cực  cho  lịch  sử  là 

không hài lòng đối với một chính quyền thì liền muốn nổi lên lật đổ nó. Bạn phải biết bao nhiêu 

tài sản, mạng sống của con người sẽ bị tiêu mất trong khoảng một niệm của bạn, cái tội lỗi này 

nặng cỡ nào? Thỏa mãn dục vọng của một mình bạn, để bao nhiêu người phải gặp nạn, việc này 

không được làm. Họ cầm quyền trị nước, tuy không thể hoàn toàn theo ý nguyện của con người, 

nhưng chưa đến lúc cần phải lật đổ. Cách mạng Thang Vũ đó là bất đắc dĩ, vì Ân Trụ Vương thật 

sự quá hư đốn, không coi bá tánh là con người nữa thì cuộc cách mạng này là điều nên làm. Một 

người  cầm  quyền  chưa  có  đến  lúc  này.  Cho  nên  chư  Phật  Bồ  Tát,  đại  thánh  đại  hiền  đều  cầu 

mong xã hội ổn định, thế giới hòa bình. Thể chế bất thiện thì cứ từ từ sửa đổi. Đây đều là hiểu 

được thiện - ác, hiểu rõ đúng - sai. 

Người biết nhìn xa trông rộng, đây là Thánh nhân. Tuy Khổng Tử là người thuộc giới bình dân, 

thành tựu của Ngài là dạy học, nhưng sự ảnh hưởng của Ngài mãi đến ngày nay (hơn 2.500 năm 

rồi), và hơn nữa còn ảnh hưởng rộng đến toàn thế giới. Trên thế giới ngày nay, bất kỳ một quốc 

gia khu vực nào, khi nhắc đến Khổng Lão Phu Tử thì mọi người đều biết, đều có thể sinh khởi 

tâm tôn  kính.  Chúng ta thử  nghĩ,  người  ta nhìn  sự  việc như thế  nào, xử  lý  sự  việc ra làm sao? 

Dường như đúng mà sai, rất khó phân biệt; dường như thiện mà ác và cũng có dường như ác mà 

thiện. Vẻ bề ngoài nhìn thấy bất thiện nhưng mà ảnh hưởng thiện. Do đây có thể thấy, tiêu chuẩn 

của bậc thánh hiền đối với thị phi, thiện ác không giống như chúng ta. Chúng ta cần lưu ý điều 

này. 



101 



Thứ năm là “Thiện có ngay, có lệch”  

Sao gọi là ngay, lệch? 

Ở trong đây cũng nêu ra một câu chuyện Lữ Văn Ý Công, ông là tể tướng thời ấy, nhưng đã nghỉ 

hưu. Khi ông nghỉ hưu trở về nhà, người trong làng đương nhiên đối với ông đều tôn kính. Trong 

làng có người uống rượu say, đối với tể tướng Lữ rất không có lễ độ, nói năng thô lỗ, sỉ nhục tể 

tướng. Tể tướng rất độ lượng, không tranh cãi với anh ta, bỏ qua, tha thứ cho anh ta. Trải qua 

một năm, nghe nói người này phạm tội bị xử tử hình, bị giam vào trong lao ngục. Lúc này Lữ 

Công cảm thấy rất áy náy và tự nghĩ:  “Lúc anh ấy sỉ nhục ta, nếu ta đem anh ấy đến cửa quan để 

 trị tội thì anh ta sẽ không đến nổi có tạo ác lớn như vậy” . Lúc ấy chỉ là một niệm tâm nhân hậu, 

ông đã tha thứ, bỏ qua, không biết anh ta về sau tạo lỗi lầm càng lớn hơn. Giống như những chỗ 

này, chúng ta trong đời sống thường ngày cũng thường hay nhìn thấy, lỗi lầm nhỏ không trừng 

trị  dần  dần  sẽ  nuôi  thành  ác  lớn.  Hơn  nữa  sự  ảnh  hưởng  này  không  tốt,  hình  thành  mỗi  người 

dám tạo ác thì xã hội này làm sao có thể ổn định được. 

Nho, Phật là sư đạo. Ngày nay chúng ta cật lực đề xướng  “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm” . 

Tám chữ này là do đại học Sư Phạm Bắc Kinh đề ra, tôi nhìn thấy, rất hay. Phải đem tám chữ 

này phát triển mạnh lên, lưu hành đến toàn thế giới, không giới hạn ở Bắc Kinh. Chúng tôi hằng 

ngày  đang  giảng,  các  đồng  tu  mỗi  ngày  cũng  đều  đang  nghe,  nhưng  bạn  có  ý  thức  này  hay 

không? Nếu như có ý thức này là bạn đang tích đức, đức hạnh chân thật ở trong tâm bạn có rồi. 

Bạn có thể đem ý thức này thực hiện vào trong đời sống thường ngày, đó là bạn đang tích công, 

tích lũy công đức là như vậy mà thành tựu. Chúng ta khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác có thể 

tạo nên tấm gương tốt cho xã hội hay không? Phải giữ cái tâm này, phải hành động như vậy thì 

bạn đúng rồi. Cho nên, bạn nhất định phải thường xuyên nghĩ, cách làm này của ta có ảnh hưởng 

gì đối với xã hội hay không? Có ảnh hưởng gì đối với những người học trong tương lai không? 

Phải thường xuyên nghĩ đến điểm này. Chúng ta phải biết, luôn luôn phía sau thiện hạnh là việc 

ác,  không  thể  không  cảnh  giác.  Có  một  số  ác  hạnh,  nhưng  về  sau  hậu  quả  rất  tốt,  đây  là  việc 

thiện  nên  gọi  là  “trong  lệch  có  ngay” .  Thiện  hạnh  mà  về  sau  ảnh  hưởng  bất  thiện  thì  gọi 

là  “trong ngay có lệch”.  Việc làm trước mắt không tốt, nhưng mà  ảnh hưởng của nó là tốt, đó 

chính là trong lệch có ngay. Những sự việc này, nếu như không có sự tu dưỡng tương đối sâu thì 

bạn làm sao có thể  nhận ra được? Hơn nữa, những sự  việc này vừa tiếp xúc là phải  biết  ngay, 

không phải sự việc qua rồi sau đó mới nghĩ ra, vậy thì không kịp rồi. Khi gặp phải chuyện là biết 

rõ, có thể quyết đoán kịp thời, đây là học vấn, là trình độ chân thật. 

Thường ngày tồn tâm dưỡng tánh không đủ sâu dày, nên gặp việc vẫn không tránh khỏi có lỗi 

lầm. Biết bao nhiêu lỗi lầm không có cách gì bù đắp được. Nhất là chúng ta sống trong thời đại 

này, thời đại mà không có người giảng đạo, cũng không có người giảng lý, đời loạn. Ở trong đời 

loạn chúng ta lập chí muốn làm người tốt, làm thánh hiền thì thật không dễ dàng. Đây đúng là 

Phật ở trong kinh thường nói, nếu như không có thiện căn, phước đức, nhân duyên sâu dày thì 

chúng ta không làm được. Mong cầu là một chuyện, có thể mãn nguyện hay không lại là một 

chuyện khác. Thế nhưng người phát nguyện chân chánh, bất kể ở trong hoàn cảnh nào cũng đều 

có thành tựu, chỉ cần không thoái tâm. Cái niệm  “hiếu Thiện, hiếu Đức”  không bị thoái chuyển, 

đây là nhân. Duyên là ham học. Thật sự chịu ham học, trong Phật pháp thường nói: “Ở trong cửa 

Phật không bỏ người nào”, bạn sẽ được Phật Bồ Tát chăm lo. Bạn có nguyện tốt mà bạn không 

ham học thì sẽ không thành tựu. Bạn ham học mà không có nguyện lớn thì cũng không thể thành 



102 



tựu. Hạnh nguyện hỗ trợ lẫn nhau, vậy mới có thể thành tựu. Đạo lý này ở trong kinh Phật nói 

quá nhiều, quá nhiều rồi. Đại  thánh đại  hiền xưa nay, chúng ta nhìn  từ bên ngoài,  không có vị 

nào không ham học. Chư Phật Bồ Tát là những tấm gương tốt về người ham học, chúng ta cần 

phải học tập. 

Thứ sáu là “Thiện có bán, có mãn”  

Chúng ta tiếp tục bàn đến cái mà tiên sinh Liễu Phàm gọi là “Thiện có bán - mãn”. Mãn là viên 

mãn. Phàm là không được viên mãn, không đạt đến tiêu chuẩn của viên mãn thì gọi là bán. Ông 

nêu ra hai câu nói trong “Kinh Dịch”: 

 “Thiện không tích thì không đủ để thành danh 

 Ác không tích thì không đủ để diệt thân”.  

Hai câu nói này là danh ngôn chí lý, người tu hành nhất định phải khắc ghi trong lòng. Nói tóm 

lại, không tích thì không thể đầy, không đạt đến viên mãn, cho nên các Ngài dạy chúng ta phải 

“tích lũy công đức”. Đức hạnh nhất định là niệm niệm không quên, từng giây từng phút phải giữ 

cái tâm lợi ích người, lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh, nhất định phải đem tự tư tự lợi xả bỏ. 

Người thông thường không phải không biết đạo lý này, không phải không có đọc qua sách thánh 

hiền; rất nhiều người đọc sách thánh hiền, họ hiểu rõ đạo lý này nhưng họ không làm được. Tại 

sao không làm được vậy? Vì tư dục không thể buông xả được. Từ đó cho thấy, tự tư tự lợi, đủ 

thứ ái dục không những là chướng ngại lớn cho tu hành, mà phước báo thế gian cũng bị nó làm 

chướng ngại. 

 Tại  sao  chúng sanh bị đọa tam đồ?  Nhân tố  ở trong đây chúng ta không khó lý  giải.  Đối  với 

tam đồ địa ngục trong kinh Phật nói rất rõ ràng, rất minh bạch, chúng ta đọc rồi, nghe rồi, vẫn cứ 

không thể nâng cao cảnh giác. Đây chính là “tê dại chẳng biết”, chỉ chú ý đến lợi nhỏ trước mắt, 

không biết cái hại lớn trong tương lai, cho nên thiện ác, lợi hại, sự thật chân lý, mấy người có thể 

nhận thức rõ ràng, mấy người  có thể làm được viên mãn? Người hiện đại họ không làm được, 

nói lời thành thật, không thể chỉ trích họ, cũng không thể trách họ được. Tại sao vậy? Vì không 

có người dạy họ. Những đạo lý lớn này nhất định phải bắt đầu dạy từ nhỏ, đây gọi là  “tập thành 

 từ nhỏ, giống như bản tánh” . Điều này rất có đạo lý, vì đến trung niên, đến lão niên, ở trong lò 

nhuộm xã hội đã bị ô nhiễm nghiêm trọng rồi. Tuy nghe đến cảm thấy là có lý, cũng biết gật gật 

đầu,  nhưng  khi  cảnh  duyên  hiện  tiền  vẫn  cứ  mê  hoặc  điên  đảo,  vẫn  cứ  không  buông  được. 

Nguyên nhân là do nhận biết không đủ thấu triệt, mới có hiện tượng này xảy ra. Từ đó cho thấy, 

dạy học là quan trọng biết bao. 

Thời cổ đại của Trung Quốc, chúng ta thật sự xem dạy học là việc lớn hàng đầu của đời người, 

bất luận là gia đình, bất luận là quốc gia, cho nên dân tộc có thể kéo dài mấy ngàn năm, đến ngày 

nay vẫn không bị diệt vong. Chúng ta hãy xem, đế quốc mới hưng khởi trước đây ở phương Tây 

đã suy rồi, thời gian không thể duy trì dài lâu. Chúng ta có quan sát nghiêm túc hay không? Nhân 

tố của hưng, suy là gì? Đạo lý gì được hưng vượng, đạo lý gì lại bị suy thoái? Trung Quốc đã bị 

suy một trận rồi, nhưng làm sao có thể phục hưng lại? Nguyên nhân này là do gốc của văn hóa 

rất sâu. Vào thời cận đại, mọi người nhìn thấy người phương Tây, cái gọi là đại bác súng tây, bị 

khuất  phục  dưới  vũ  lực  nên  đã  mất  đi  lòng  tự  tin  của  dân  tộc.  Nhưng  rốt  cuộc  còn  có  một  số 



103 



người già, trong tâm họ biết rõ, trong tâm hiểu rõ, giữ vững mạng mạch văn hóa dân tộc, chờ đợi 

cơ duyên sẽ phát triển mạnh mẽ. Cái gì là cơ duyên vậy? Mọi người tỉnh ngộ trở lại, có thể tiếp 

nhận lại, đây chính là cơ duyên chín muồi. 

Ở trong môi trường lớn này của đất nước mấy ngàn năm hun đúc, nói lời thành thật, dễ dàng giác 

ngộ, mộng được thức tỉnh, đây là phước báo của người chúng ta. Người chúng ta có phước thì 

người thế giới có phước. Lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền với quan niệm của người phương 

Tây  quả  thật  không  giống  nhau.  Chúng  ta  từ  xưa  đến  nay  chỉ  nói  “thiên  hạ  là  chung”,  chỉ  nói 

“nhân từ với nhân dân, yêu thương mọi vật”, “suy bụng ta ra bụng người”. Tấm lòng này quảng 

đại biết bao, thành tựu công đức viên mãn. Cho nên, dù cho nhất thời mê hoặc, có tai nạn trong 

thời gian ngắn, rốt cuộc có thể hồi phục. 

Nói đến “bán – mãn”, thật sự mà nói đều là do giữ tâm. Trong chú giải đã nêu ra một ví dụ: Có 

một  tín đồ  vào trong miếu để  thắp nhang, cúng  dường hai  văn tiền. Sao gọi  là “hai  văn”? Vào 

cuối đời nhà Thanh, mười văn tiền mới là một phân, mười phân mới là một giác. Thế thì bạn biết 

hai văn tiền là số tiền rất ít ỏi, chúng ta có thể tưởng tượng được đây là một người có gia cảnh vô 

cùng  thanh  bần,  nhưng  tâm  bố  thí  cúng  dường  của  bà  chân  thành,  vì  vậy  đích  thân  lão  Hòa 

thượng trụ trì trong tự viện làm lễ tiêu tai cho bà. Về sau vị nữ thí chủ này phát đạt, trở lại tự 

miếu để thắp nhang tạ lễ, cúng dường rất lớn, lần này là cúng dường 1.000 nén vàng. Lão Hòa 

thượng chỉ phái một người xuất gia làm lễ tiêu tai cho bà. Sau khi Phật sự làm xong, bà bèn hỏi 

lão Hòa thượng:  “Con trước đây bố thí hai văn tiền thì đích thân Ngài làm lễ tiêu tai cho con. 

 Bây giờ con cúng dường nhiều như vậy, tại sao Ngài tùy tiện phái một người xuất gia, giống như 

 là làm lấy lệ cho con vậy?”.  Lão Hòa thượng liền nói:  “Trước đây, con bố thí tuy ít nhưng tâm 

 con chân thành, thầy không đích thân làm lễ tiêu tai cho con là có lỗi với con. Ngày nay, con bố 

 thí cúng dường tuy nhiều, nhưng sự thành kính trong tâm của con không bằng năm xưa, nên phái 

 bất kỳ người xuất gia nào làm lễ tiêu tai cho con cũng được” . 

Ý nghĩa của bán – mãn, chúng ta nhìn thấy, ở đây không phải do cúng dường tiền nhiều hay ít, 

mà ở tâm địa chân thành. Cách nói này hay, không phải có tiền, có khả năng là có thể tu công 

đức lớn, tu công đức viên mãn, vậy người bần tiện là không có cơ hội tu rồi! Hiểu rõ đạo lý này 

thì  người  bần  tiện  thường  thường  có  thể  tu  công  đức  viên  mãn,  còn  người  phú  quý  thường 

thường tu tích chỉ được công đức một nửa. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này thì liền thông đạt chân 

tướng sự thật. Người phú quý không phải đời đời kiếp kiếp đều phú quý, người bần tiện cũng 

không phải đời đời kiếp kiếp đều bần tiện. Người bần tiện đời sau được phú quý, người phú quý 

đời sau chuyển thành bần tiện. Bạn thử hỏi, đây là đạo lý gì? Đúng là cái mà đoạn này đã nói, ở 

trong một  hiện tượng bình  thường, người  phú quý kiêu mạn nhiều, người  bần tiện phần lớn là 

khiêm tốn, cung kính. Đâu có biết rằng khiêm kính là đức, kiêu mạn làm tổn phước rồi, cho nên 

tu như thế nào cũng chỉ được một nửa, không đạt được viên mãn. 

Ngoài ra ông còn nêu ra một câu chuyện, câu chuyện này là câu chuyện về Lữ Động Tân, cũng 

đáng để chúng ta soi lại kỹ càng. Đây là một trong bát tiên của Đạo giáo. Lữ Động Tân năm xưa 

gặp được Chung Ly (đó cũng là một trong bát tiên). Chung Ly dạy Lữ Động Tân một pháp thuật 

“Điểm sắt thành vàng” (bạn muốn bố thí cứu giúp những người nghèo khổ, bạn có cái năng lực 

này thì tiện lợi rồi). Lữ Động Tân bèn hỏi tiên sinh Chung Ly:  “Tôi điểm sắt thành vàng thì vàng 

 này có bị biến thành sắt trở lại hay không?”.  Chung Ly nói cho ông biết, sau 500 năm nó mới bị 

biến thành sắt. Lữ Động Tân liền nghĩ:  “Ta làm như vậy, há chẳng phải đã hại những người sau 



104 



 500 năm đó hay sao? Pháp thuật này không cần, ta không học nữa” . Chung Ly tán thán ông, 

Chung Ly nói:  “Tu tiên phải tích 3.000 công đức, một tâm niệm tốt này của ông thì 3.000 công 

 đức  của  ông  đã  viên  mãn  rồi” .  Tôi  nghĩ,  người  hiện  đại  không  có  cái  tâm  này,  đừng  nói  hại 

người của 500 năm sau họ không chịu trách nhiệm, mà người hiện tại họ cũng hại. Từ trong câu 

chuyện này chúng ta thể hội được một sự việc, chư Phật Bồ Tát, thần tiên đều là dùng tâm yêu 

thương để đối xử với người, ngay cả chúng sanh của trăm ngàn năm về sau cũng nhất định không 

có ý niệm làm tổn hại, huống hồ hiện tại. Đây là điểm chúng ta cần phải học tập. 

Sau cùng ông rút ra một kết luận rất hay:  Điều quan trọng nhất là tâm chân thành, tâm thanh 

 tịnh, tâm từ bi, bố thí một chút tiền có thể tiêu trừ tội lỗi ngàn kiếp. Từ đó cho thấy, không do 

 thí xả nhiều hay ít, mà do tâm niệm, tâm chân thành. Nếu như tâm địa không chân thành, tuy 

 vàng bạc vạn dật (đây là nói của cải nhiều, chúng ta ngày nay nói của cải ức vạn) đem đi bố 

 thí  cúng  dường  thì  phước  chỉ  được  một  nửa,  không  viên  mãn.  Đạo  lý  này  Phật  pháp  nói  rõ 

ràng, chân thành, thanh tịnh, từ bi, không dính tướng, đúng như trong Phật pháp gọi là “cảnh tùy 

tâm  chuyển”,  tâm  lượng  của  họ  lớn.  Trong  tâm  của  họ  không  có  chướng  ngại,  không  có  phân 

biệt,  không  có  chấp  trước,  niệm  niệm  tương  ưng  với  hư  không  pháp  giới  thì  công  đức  này  đã 

viên mãn rồi. Nếu như ở trong tâm không có xả bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, tâm lượng 

nhỏ hẹp, thì cho dù bố thí ức vạn vàng bạc châu báu cũng không cách gì đột phá tâm lượng của 

họ được, cho nên phước báo của họ không viên mãn, đạo lý là ở chỗ này. Chúng ta phải tư duy 

thật kỹ, quan sát thật tỉ mỉ. Chư Phật Bồ Tát giáo hóa chúng sanh, bất kể thí tài, thí pháp, mọi 

hành động đều tùy tâm lượng trùm khắp pháp giới mười phương. Sự thành tựu là đại viên mãn, 

từng niệm đại viên mãn, từng việc đại viên mãn. Ngay cả đạo lý này chúng ta cũng không biết 

thì  làm  sao  mà  tu  được?  Cho  nên,  học  Phật  không  thể  không  rõ  lý,  tu  phước  cũng  không  thể 

không rõ lý. 

Thứ bảy là “Thiện có lớn, có nhỏ”  

“Thiện có lớn, có nhỏ” đều ở trong khoảng một niệm chí thành mà phân biệt. Một niệm lợi ích 

xã hội, lợi ích chúng sanh thì hạnh này là lớn. Một niệm vì tự tư tự lợi, làm việc tốt nhiều đi nữa 

thì cái phước thiện này cũng là nhỏ. 

Trong “Hội Biên” đã trích dẫn một công án của Vệ Trọng Đạt – triều Tống (công án này chúng 

ta có thể nhìn thấy ở rất nhiều sách vở, bút ký của cổ nhân và có rất nhiều người biết đến). Người 

này cũng làm quan rất lớn, ông bị quỷ sứ bắt đi gặp Diêm Vương. Diêm Vương sai Phán quan 

đem hồ sơ của ông ra. Hồ sơ phân thành hai phần: một phần là ác, một phần là thiện. Phần ác số 

lượng quá nhiều, quá nhiều, còn phần thiện chỉ có một ít, trong hồ sơ thiện chỉ có một quyển. 

Diêm Vương nhìn thấy như vậy thì rất không vui, ra lệnh cho Phán quan đem cân ra cân thử. Kết 

quả, hồ sơ ác của ông tuy quá nhiều nhưng lại nhẹ hơn hồ sơ thiện. Vua Diêm La nhìn thấy hiện 

tượng này thì lập tức vẻ mặt vui hẳn lên, vua Diêm La nói:  “Anh khá lắm!” . Ông bèn hỏi Phán 

quan:  “Tôi hiện nay vẫn chưa đầy 40 tuổi, tại sao tôi lại tạo ác nhiều như vậy?”.  Phán quan nói 

cho ông biết, ác không nhất định là tạo việc, mà động một niệm ác thì ở trong âm tào địa phủ đều 

có ghi chép. Ông hỏi:  “Cái thiện đó của tôi là việc gì vậy?” . Phán quan nói:  “Việc thiện này là 

 triều đình muốn xây một công trình, nhưng công trình này tốn tiền và nhọc sức dân. Anh đã viết 

 một  bức  tấu  chương,  khuyên  hoàng  đế  không  nên  làm  công  trình  này” .  Anh  ta  nói:  “Nhưng 

 hoàng đế không nghe” . Phán quan nói:  “Tuy không nghe, nhưng mà tâm niệm này của anh là vì 

 quần chúng lo nghĩ, không phải vì lợi ích cá nhân, là vì lê dân trăm họ mà lo nghĩ. Anh dùng tâm 



105 



 chân thành để lo lắng cho họ, một niệm này công đức hơn vô lượng vô biên tội nghiệp của anh”. 

Cho nên, một niệm thiện đó rất lớn, bình thường những niệm ác đó nhiều đi nữa thì vẫn nhỏ. 

Nếu chúng ta hiểu rõ đạo lý này, sửa lỗi lầm, hướng thiện, tích lũy công đức là chúng ta đã có tín 

tâm  rồi,  biết  mình  phải  làm  như  thế  nào.  Biết  sám  hối  thì  không  khó!  Vệ  Trọng  Đạt,  anh  ấy 

chẳng qua là 40 năm tích lũy ác nghiệp. Chúng ta ngày nay nói vô lượng kiếp đã tích tập những 

ác nghiệp này, trong một niệm thì có thể hối cải. Công án này đã đem lại lòng tin rất lớn đối với 

việc chúng ta sửa chữa lỗi lầm, sám hối tội lỗi, cầu phước. Điểm mà Chư Phật Bồ Tát, trời đất 

thần linh nhìn thấy khác với phàm phu chúng ta. Hy vọng chúng ta phải cố gắng học tập. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 15) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương. Phật tử Diệu Hiền 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 16 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 16 

Chúng ta giảng đến sự nhận thức đối với thiện ác, họa phước, lợi hại, điều này chúng ta đã nói 

qua mấy lần rồi. Thật ra đây là vấn đề lớn, quyết không phải dùng mấy câu là có thể nói rõ ràng, 

đặc biệt là đối với một số chúng sanh thời hiện đại, nếu nói không rõ ràng, không thấu triệt thì 

không dễ dàng lý giải. Vào thời xưa, Phật Bồ Tát, cổ thánh tiên hiền giảng kinh thuyết pháp dễ 

dàng, ngôn ngữ hàm súc, điểm đến là xong, người nghe hoát nhiên đại ngộ. Chúng sanh thời hiện 

đại, sự thông minh dường như là hơn hẳn người xưa, nhưng trí tuệ thì thua xa. Đạo lý ở trong đó, 

chúng ta cũng nên hiểu rõ. 

Thứ tám là “hành thiện, tích đức có khó, có dễ”.  

 Sao gọi là khó - dễ?  

 “Tiên nho vị khắc kỷ, tu tùng nam khắc xứ, khắc tương khứ” . Đây là giáo dục Nho gia. Công 

phu mà nhà Nho làm và tu hành mà nhà Phật nói là cùng một ý nghĩa.  “Tu hành” , hành là hành 



106 



vi, đem hành vi sai lầm, cách nhìn sai lầm đối với vũ trụ nhân sinh, cách nghĩ sai lầm, cách nói, 

cách làm sai lầm chỉnh sửa trở lại thì gọi là tu hành. 

 Sao gọi là sai lầm? Cái gì là chính đáng?  

Chính đáng là thiện, sai lầm là ác. Đoạn ác, tu thiện phải hạ công phu tại chỗ này. 

 Tập khí ác, thói xấu ác của chúng ta quá nhiều, cải chính như thế nào vậy?  

Cổ thánh tiên hiền dạy người, phải bắt tay từ chỗ khó khắc phục nhất. Chỗ khó khắc phục nhất 

mà  bạn  có  thể  khắc  phục  được  thì  những  cái  khác  sẽ  dễ  dàng  thôi.  Nho,  Phật  đều  nắm  vững 

nguyên tắc này. Mỗi một người tập khí phiền não không giống nhau, tự mình phải biết, tự mình 

phải  thường xuyên kiểm  điểm,  phải  thường xuyên soi  lại, cái  nào là tật xấu nghiêm trọng nhất 

của ta, ta phải bắt tay làm từ chỗ này trước. Tật xấu tham tài thì trước tiên ta ra tay từ bố thí tài, 

tật xấu tham sắc thì ra tay xa lìa sắc. Tóm lại, phải biết mình tật xấu ở chỗ nào. Biết được tật xấu 

của mình thì người này đã giác ngộ rồi. Đem tật xấu sửa đổi lại, đó là công phu thật sự, là công 

phu thực tiễn, đây là chân tu. 

Cho nên tu hành, quý vị nhất thiết không được làm sai. Mỗi ngày đọc mấy quyển kinh, niệm mấy 

câu Phật hiệu, đó không gọi là tu hành, mà đó chỉ là hình thức, không phải thực chất. Phải ở trên 

thực chất mà hạ công phu! Hình thức là làm mẫu cho người chưa có học Phật, người vẫn không 

biết tu hành thấy, đây là thuộc về độ tha. Công phu thực chất mới là tự lợi chân thật. Không có tự 

lợi thực chất, mà bạn làm ra hình mẫu cho người ta thấy, người ta vừa nhìn đã tỏ rồi,  đây là đồ 

 giả,  không  phải  thật,  không  đáng  một  xu!  Cái  giả  dạng  này  chỉ  có  thể  lừa  người  ngu  thế  gian. 

Thế  gian  này,  người  thật  sự  có  kiến  thức,  có  nhãn  quan,  có  đức  hạnh,  bạn  làm  sao  có  thể  lừa 

được họ? Người ta thấy rất rõ ràng, rất minh bạch, nhưng không nói với bạn mà thôi. Tại sao 

không nói với bạn? Có nói cũng vô dụng, chỉ tạo khẩu nghiệp; nói mà bạn không chịu nghe, bạn 

cũng không chịu sửa thì nói để làm gì? Bạn thật sự có thể tiếp nhận, có thể hối cải thì những 

người này sẽ giúp đỡ bạn, sẽ nói cho bạn biết. Bạn không biết hối cải, Phật Bồ Tát nhìn thấy bạn 

cũng không nói một câu nào, vì không muốn kết oán thù với bạn. 

Ở trong đây nêu ra một số công án rất đáng để chúng ta phản tỉnh. Có thể sửa đổi là bước công 

phu đầu tiên của đoạn ác tu thiện. Tiến thêm một bước nữa, phải có thể nhẫn thì công phu của 

bạn  mới  có  thể  gìn  giữ,  không  bị  mất  đi.  Cho  nên,  trong  lục  độ  của  Bồ  Tát,  bố  thí  có  thể  tu 

phước,  nhẫn  nhục  có  thể  tích  đức.  Tu  phước  mà  không  thể  nhẫn  được  thì  chỉ  có  phước  đức, 

không có công đức. Mọi người chúng ta đều biết, phước đức không thể giải quyết vấn đề. Sinh tử 

là việc lớn, đường luân hồi thì hiểm trở, bạn không có công đức chân thật thì làm thế nào đây? 

Nhất là hiện nay, trong đời loạn này, mọi lúc mọi nơi, không biết lúc nào chúng ta sẽ gặp tai họa 

và bị cướp đi mạng sống. Sau khi mất mạng rồi sẽ đi về đâu? Đây là vấn đề lớn. 

Người có sinh thì chắc chắn có tử. Chúng ta không nên kiêng kỵ tử, không nên sợ tử, phải dùng 

trí tuệ cao độ đối diện với hiện thực, tự cầu phước nhiều. Người chân thật thông đạt Phật pháp 

biết được trong Phật pháp không có sinh tử, mà trong Phật pháp gọi là chuyển biến. Đây mới là 

chân  tướng  sự  thật  chân  thật.  Sinh  tử  là  một  sự  chuyển  biến,  dùng  cách  nói  của  nhà  khoa  học 

hiện  nay  để  nói,  đây  là  sự  chuyển  biến  của  không  gian  và  thời  gian  khác  nhau;  từ  cõi  người 

chuyển đến cõi trời, thời gian và không gian khác nhau. Chúng ta sống ở không gian ba chiều, 



107 



thiên nhân sống ở không gian bốn chiều, không gian năm chiều. Tần số không gian càng cao thì 

càng thay đổi. Không gian của ba đường ác khổ hơn so với nhân gian chúng ta. Nhà Phật không 

chỉ nói sáu cõi mà còn nói mười pháp giới. 

Chúng  ta  có  được  thân  người,  nghe  được  Phật  pháp,  cái  duyên  này  không  dễ  gì  gặp  được  nên 

phải  biết  quý  trọng,  cố  gắng  nỗ  lực  làm  một  cuộc  chuyển  biến  tốt.  Sự  chuyển  biến  thù  thắng 

nhất, Phật ở trong kinh luận nói với chúng ta rất  tường tận, thù thắng đứng đầu không gì bằng 

niệm  Phật,  niệm  Phật  vãng sanh bất  thoái làm Phật.  Đây là sự  chuyển biến thù  thắng vô song, 

chúng ta phải hiểu rõ, phải sáng tỏ. 

Không những buông xả triệt để thế duyên, mà Phật pháp cũng phải buông xả. Tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, vô lượng pháp môn thảy đều buông xả. Dùng tâm chân thành, thanh tịnh vô song tín – 

nguyện  –  niệm  Phật,  thì  chúng  ta  đời  này  mới  chắc  chắn  thành  tựu.  Niệm  Phật  mà  không  thể 

vãng sanh, nguyên nhân do đâu vậy? Nguyên nhân là do bạn không buông xả, trong tâm vẫn còn 

những việc lo lắng bồn chồn, ngoại duyên vẫn bị đủ thứ cám dỗ. Trong ngoài đều không thanh 

tịnh thì niệm Phật không thể vãng sanh. Cho nên, người tu đạo sống càng đơn giản càng tốt. 

Hôm kia cư sĩ Lý nói với tôi, chúng ta thuê được tầng thứ hai của từ đường tộc Đỗ đối diện rồi, 

chuẩn bị tổ chức lớp bồi dưỡng khóa thứ năm. Địa điểm hội trường ở đây của chúng ta quá nhỏ, 

nên đã thuê một chỗ khác. Chúng ta cần phải bố trí lại một chút, chuẩn bị đồ đạc. Hội trưởng Lý 

dặn dò lại, tất cả phải đơn giản hóa, tủ quần áo, giá sách của mỗi một đồng tu càng đơn giản càng 

tốt, đồ đạc càng ít càng tốt, đó là chính xác. Vào thời xưa, người tu hành tuy chưa thể làm được 

ba y một bát, nhưng đồ dùng cũng không đến nổi quá nhiều. Tôi nhớ, lúc còn trẻ đi xa nhà, đến 

trường đi học, ở lại trong trường học, vẻn vẹn một cái chăn đệm, một tay nải. Trong tay nải ấy là 

mấy bộ quần áo thay đổi, mấy cuốn sách học. Tôi còn nhớ rất rõ ràng, mẹ tôi chuẩn bị cho tôi 

một cái chăn đệm nặng ba cân, dùng tấm thảm màu xám tro lót ở phía dưới. Lúc đó bản thân còn 

mang theo cái mùng, vô cùng đơn giản, đâu có phiền phức giống như hiện nay. Chúng tôi sống 

chung với nhau, mọi nhu cầu, tư liệu tham khảo thì có phòng thư viện. Trong thư viện, tất cả tư 

liệu cung cấp cho đại chúng sử dụng, không cần tự trang bị. Đồ đạc mỗi cái đều tự trang bị, bạn 

nghĩ thử, việc này có nhọc người hay không? Tăng thêm gánh nặng thân tâm, trở ngại sự thanh 

tịnh,  bình  đẳng,  giác  của  tâm  địa.  Điều  mà  chúng  ta  mong  cầu  là  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác, 

nhưng trong đời sống thực tế chúng ta đã tạo ra biết bao nhiêu chướng ngại, vậy thì sai rồi. 

Sáng  sớm  hôm  nay,  tôi  còn  dặn  dò  pháp  sư  Ngộ  Nhẫn,  tôi  ở  lầu  năm,  có  không  ít  cư  sĩ  cúng 

dường một ít thức ăn cho tôi. Đồ tặng, đồ cúng dường, một cái tủ lạnh chứa không hết, phải chứa 

hai tủ lạnh, chứa đầy hết cả. Tôi nói với thầy ấy:  “Đây là tội lỗi! Chúng ta không ăn hết thì hãy 

 mau đem xuống lầu ba để cúng dường đại chúng, không nên để trong tủ lạnh. Bản thân không ăn 

 hết,  mọi  người  cũng  không  ăn  được,  để  trong  tủ  lạnh  sẽ  bị  thối  hết,  đó  không  phải  là  tạo  tội 

 nghiệp  sao?” .  Chúng  tôi  trên  lầu  năm  chỉ  có  ba  người,  tại  đây  dùng  hai  cái  tủ  lạnh  là  quá  dư 

thừa, hơn nữa đem đồ chất đầy nghẹt trong tủ lạnh, người ta đến nhìn thấy, đây đâu phải người tu 

hành? Đây là đang tạo tội nghiệp, quả báo đều ở địa ngục. Cúng dường đại chúng là phước báo. 

Chúng ta cần thức ăn thì đến lầu ba mà lấy, họ cũng được thoải mái, cũng được tự tại. 

Đại đức xưa dạy chúng ta:  “Nhiều việc không bằng ít việc, ít việc không bằng không việc gì” . 

Điều quan trọng nhất là thân tâm thanh tịnh, vì tâm tịnh thì Phật Độ tịnh. Vãng sanh thế giới Cực 

Lạc, đây là điều kiện quan trọng. Mục đích của Tín – Nguyện – Hạnh là cầu nhất tâm bất loạn, 



108 



cầu tâm địa thanh tịnh. Tín – Nguyện – Hạnh mà không đạt được mục tiêu này, không đạt đến 

nhất tâm bất loạn thì Tín – Nguyện – Hạnh tan vỡ rồi. Đạo lý này chúng ta phải biết, phải hiểu 

rõ. 

Chân thật  học Phật, thật sự  muốn vãng sanh thì phải  buông xả  triệt  để, tuyệt  đối  không có lưu 

luyến. Niệm niệm nghĩ vì người khác, niệm niệm nghĩ vì chúng sanh, thì mới có thể tương ưng 

với tâm nguyện của Phật Bồ Tát. Niệm niệm nghĩ vì bản thân thì sai rồi! Người tại gia nghĩ về 

gia đình, người xuất gia nghĩ đến cái đạo tràng nhỏ, đoàn thể nhỏ của họ thì cũng sai rồi. Cho 

nên, tu đạo mà không thể thành tựu, không biết nguyên nhân nằm ở chỗ nào. Tôi thường nói “ái 

dục, thị dục” (thị là ham thích), ham thích dục vọng, tham ái dục vọng, đây là căn bản phiền não. 

Cái thứ này mà không đoạn thì bạn còn có thành tựu gì được? Phải nhổ sạch cả rễ! Rễ là gì vậy? 

Là ý nghĩ. Trong đời sống thường ngày, ngay cả ý nghĩ cũng không còn sinh khởi nữa thì rễ này 

mới  nhổ  sạch.  Đây  là  một  bước  ngoặc  rất  khó  khắc  phục.  Chúng  ta  từ  chỗ  khó  khắc  phục  mà 

khắc phục được, đủ thứ tham ái, đủ thứ ham thích đều đem nó xả cho thật sạch sẽ, thì chúng ta 

mới có thể được tâm thanh tịnh. 

Chúng ta phải tùy thuận theo giáo huấn chân thật của Phật Bồ Tát, không nên tùy thuận theo tình 

cảm tầm thường thế  gian. Tùy thuận theo thế  gian thì vĩnh viễn không thể thoát khỏi luân hồi, 

tùy thuận giáo huấn thánh hiền chắc chắn được sanh Tịnh Độ. Nếu bạn nhận thức không rõ ràng, 

không minh bạch thì bạn sẽ không biết lấy bỏ như thế nào. Chúng ta thử xem, hiện tại thế gian 

này đạo tràng nhiều, người tu hành nhiều, bất kể tại gia hay xuất gia, tuy truyền thông phát triển, 

khoa  học  kỹ  thuật  tiện  lợi  nhưng  sự  tu  hành  tại  sao  không  thể  thành  tựu  vậy?  Quí  vị  thử  nghĩ 

xem, vẫn chẳng qua là hai loại tật xấu này (ái dục, thị dục) không buông xả. Hai cái này là gốc 

bệnh, vô lượng vô biên những triệu chứng đều là từ cái gốc bệnh này sinh ra. Chúng ta có thể từ 

trong gốc bệnh nhổ bỏ thì sẽ được tự tại. Đây là nói đến khắc phục tập khí tật xấu của mình, phải 

bắt tay làm từ chỗ khó nhất. Khó mà làm được mới đáng quý, chỗ dễ dàng thì dễ làm rồi. 

Việc “Tích lũy công đức”, trong Liễu Phàm Tứ Huấn có nói đến “tùy duyên tế chúng”. Câu nói 

này  nếu  dùng  ngôn  ngữ  hiện  đại  mà  nói,  chính  là  vì  chúng  sanh  phục  vụ.  Việc  vì  chúng  sanh 

phục  vụ  là  quá  nhiều,  quá  nhiều,  cho  nên  ông  nói,  “loại  ấy  rất  nhiều”.  Nếu  như  không  xa  lìa 

“ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả” (trong kinh Kim Cang gọi là bốn tướng: tướng ngã, tướng nhân, 

tướng chúng sanh, tướng thọ giả), nhiệt thành vì chúng sanh phục vụ, đây là thánh nhân của thế 

gian. Nếu như đem bốn tướng đoạn rồi, thật sự làm được không tướng ngã, không tướng nhân, 

không tướng chúng sanh, không tướng thọ giả, vì tất cả chúng sanh trong pháp giới phục vụ, đây 

chính là Phật Bồ Tát, đại thánh của xuất thế gian. Thánh nhân thế, xuất thế gian khác biệt là ở 

chỗ này, đây là điều chúng ta cần phải hiểu rõ. 

Vì chúng sanh phục vụ, ở chỗ này ông Liễu Phàm đã đưa ra mười hạng mục (cũng chính là mười 

cương lĩnh), đã khái quát tất cả những việc phục vụ. 

 Thứ nhất là “Làm thiện với người”  

Khởi tâm động niệm, biết lấy thiện tâm đối xử với người, dùng thiện tâm để xử thế. Thánh nhân 

thế xuất thế gian đều giữ vững nguyên tắc này. Cho dù đối xử với người ác cũng dùng thiện tâm, 

thiện ngôn, thiện hạnh; đối xử với thù địch vẫn là thiện tâm, thiện ngôn, thiện hạnh, vậy mới có 

thể xưng là thánh. Tại sao vậy? Bởi vì tánh người vốn dĩ là thiện, trong “Tam Tự Kinh” dạy trẻ 



109 



thơ, câu đầu tiên là nói: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện” . Tại sao họ đi làm ác vậy? Tại sao lại 

làm oan gia với chúng ta? Đây là do mê hoặc, là do hiểu lầm, là bất giác. Họ tự mình không biết, 

còn chúng ta hiểu rõ. Họ dùng tâm ác, hạnh ác đối xử ta, nhưng ta không được phép dùng tâm 

ác, hạnh ác đối xử họ. Đạo lý ở trong đây họ không sáng tỏ, nhưng chúng ta sáng tỏ. Nếu như 

thường  giữ  thiện  tâm  như  vậy  thì  tận  hư  không  khắp  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh,  không  có 

chuyện không thể sống chung. Người ta không thể chung sống với ta, ta không nên đi quở trách 

người khác, mà phải xoay trở lại, soi lại chính mình, nếu như bản thân không có lỗi lầm thì sao 

lại không thể chung sống với người khác được? 

Có một số người không rõ tột lý, cứ luôn đem lỗi lầm đẩy cho người khác, cho nên bản thân họ 

cho dù chăm chỉ tu học, tinh tấn, không biếng nhác cũng không thể chứng quả, thậm chí cũng 

không thể khai ngộ. Nguyên nhân là không thể tiêu trừ nghiệp chướng của mình, không biết lỗi 

lầm của mình ở chỗ nào. Phần trước đã nói, nếu muốn “tích lũy công đức” thì cần phải ra tay làm 

từ chỗ khó khắc phục nhất. Dùng thiện tâm, thiện hạnh đối xử với người ác, đối xử oan gia, đây 

là một việc rất khó làm, phải bắt tay làm từ chỗ này. Phải bắt đầu làm từ chỗ này thì chúng ta 

mới thật sự quay đầu, thật sự giác ngộ. 

 Thứ hai là “Ái kính tồn tâm”.  

Đặc biệt là chủng tộc khác nhau, tôn giáo khác nhau, thường xuyên xảy ra hiểu lầm ngăn cách, 

tạo thành biết bao nhiêu chuyện bất như ý. Nguyên nhân là do đối xử tôn giáo khác nhau, chủng 

tộc khác nhau, tâm kính yêu đã không còn nữa. Họ không biết hư không pháp giới tất cả chúng 

sanh là một thể, là chính mình; không kính yêu người khác chính là không kính yêu chính mình. 

Nhà Phật gọi là pháp thân, pháp thân chính là tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới. Bạn 

học Phật,  bạn phát  nguyện muốn thành Phật,  thành Phật  nhất  định phải  chứng được pháp thân 

thanh tịnh. Bạn đối với chủng tộc khác nhau, tôn giáo khác nhau, nếu có phân biệt, có chấp trước 

thì bạn vĩnh viễn không thể chứng được pháp thân, hay nói cách khác, bạn vĩnh viễn không thể 

viên thành Phật đạo, vậy chẳng phải hại chính mình sao? 

Tu hành, trước tiên là phải giác ngộ. Cổ đức dạy chúng ta: “Tín – Giải – Hành – Chứng”. Bạn 

không có tín - giải thì sự hành của bạn là luyện mò, tu mù. Mình luyện mò tu mù, tự mình có biết 

hay không? Không biết! Tự mình cho rằng tu hành rất giỏi, còn muốn dạy người khác. Cho nên, 

Phật ở trong kinh nói cho chúng ta biết một cách minh bạch, dạy chúng ta không nên tin vào ý 

của mình, cũng chính là nói không nên tin vào kiến giải của mình, không nên tin vào tư tưởng 

của mình. Lời Phật nói là lời chân thật. Đến khi nào bạn được phép tin vào tư tưởng, kiến giải 

của mình vậy? Sau khi chứng được A La Hán thì có thể tin vào cách nghĩ, cách nhìn của mình là 

không sai. A La Hán là cảnh giới gì vậy? Kiến tư phiền não của họ đoạn rồi. Chúng ta xem thấy 

ở trong kinh Kim Cang, tướng ngã, tướng nhân, tướng chúng sanh, tướng thọ giả họ đều không 

còn nữa. Không những tứ quả A La Hán không còn tứ tướng, mà trong kinh Kim Cang cũng nói 

rõ ràng với chúng ta là sơ quả Tu Đà Hoàn đã không còn. Hay nói cách khác, bạn vẫn còn bốn 

tướng này thì Tu Đà Hoàn cũng không chứng được. 

Cách nghĩ, cách nhìn của bạn không phải chính xác, là sai lầm. Đem sai lầm cho là chính xác thì 

chính  xác vĩnh  viễn lìa xa bạn rồi,  vĩnh  viễn không thể chứng được. Cho nên, người  mới  học 

Phật pháp (mới học chính là chỉ trước khi chưa chứng được quả A La Hán) thì không được xa rời 

Phật  Bồ  Tát.  Phật  Bồ  Tát  giống  như  bảo  mẫu  vậy,  xa  rời  họ  sẽ  xảy  ra  vấn  đề,  sẽ  xảy  ra  nguy 



110 



hiểm, thậm chí là mất cả sinh mạng, trong Phật pháp gọi là mất huệ mạng. Chúng ta xem thấy 

trong Cao Tăng truyện, Thiện Nữ Nhân truyện, Cư Sĩ truyện, vào thời xưa, người tu hành tại gia 

hay xuất gia đều không lìa xa thiện tri thức, có người gần gũi thiện tri thức cả đời. Đến khi thiện 

tri thức vãng sanh rồi thì họ mới xa lìa, mới đi giáo hóa một phương. Ý nghĩa này rất sâu, rất lớn, 

chúng ta cần thể hội thật kỹ. 

 Thứ ba là “Thành nhân chi mỹ”.  

Chúng ta cần phải biết, ta - người không hai. Chúng sanh có tâm phân biệt, có tâm chấp trước, 

Phật  Bồ  Tát  không  có,  người  giác  ngộ  không  có.  Chúng  ta  ở  Singapore  giao  thiệp  với  các  tôn 

giáo khác, chúng ta giúp đỡ họ một cách nhiệt thành. Họ làm việc tốt, chúng ta giúp họ thành 

tựu. 

Có rất nhiều người hỏi tôi:  “Phật giáo đồ chúng ta nhận số tiền quyên góp cúng dường là để làm 

 việc cho Phật giáo. Pháp sư! Tại sao thầy đi giúp đỡ tôn giáo khác?” . 

Tôi bảo:  “Tôi không hề giúp đỡ tôn giáo khác” . 

Họ nói:  “Thầy giúp đỡ nào là Hồi giáo, Ấn Độ giáo, Cơ Đốc giáo, v.v…” . 

Tôi bảo:  “Đó đều là Phật giáo. Bạn có nghe, ở trong pháp Đại Thừa có một câu nói là có pháp 

 nào không phải Phật pháp hay không?” . Họ gật đầu, có nghe nói.  “Những Cơ Đốc Giáo đó cũng 

 là Phật pháp, Thiên Chúa Giáo cũng là Phật pháp, Hồi giáo cũng là Phật pháp, không có pháp 

 nào không phải Phật pháp. Tôi không hề giúp ngoại đạo làm việc, tôi giúp Phật giáo làm việc” . 

Bạn có cách nghĩ sai lầm, cách nhìn sai lầm này là bạn không hiểu về kinh Đại Thừa. Phật dạy 

chúng ta xả bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, bạn vẫn đang giữ vững kiên cố vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  thì  đến  ngày  nào  bạn  mới  trở  thành  đệ  tử  Phật?  Tâm  lượng  của  Phật  là 

“Tâm  bao  thái  hư,  lượng  chu  sa  giới”,  các  bạn  đều  biết,  thường  xuyên  niệm,  niệm  luôn  bên 

miệng,  nhưng  mà  tâm  lượng  của  mình  vẫn  là  có  chút  xíu,  vẫn  là  không  thể  bao  dung  người. 

Chúng ta không có tuân thủ lời giáo huấn của Phật Đà. Các bạn biết  yêu thương động vật,  yêu 

thương súc sanh, lẽ nào chủng tộc khác nhau, tôn giáo khác nhau, bạn liền đối lập với họ sao? 

Chúng sanh động vật cũng là chủng tộc khác nhau, tại sao đối với nó thì yêu thương, còn đối với 

người thì không yêu thương? Phật học đi về đâu rồi? Kinh niệm đi về đâu rồi? Hồ đồ đến mức 

không hiểu vì sao! Cần phải giác ngộ! Mở quyển kinh ra, từng câu từng chữ suy nghĩ thật nhiều, 

phải nghĩ rõ ràng, nghĩ sáng tỏ. 

 “Thành nhân chi mỹ” , “nhân” ở chỗ này là nghĩa rộng, mười pháp giới, tất cả chúng sanh đều 

bao gồm ở trong đó. Chỉ cần người ta làm việc tốt, chúng ta nhìn thấy, nghe thấy rồi, nhất định 

không được đố kỵ, nhất định không được làm tổn hại, nên phát tâm tùy hỷ công đức, tận tâm tận 

lực giúp đỡ họ. Tác thành cho họ chính là tác thành cho chính mình, tác thành cho đức hạnh của 

mình, tác thành cho tánh đức của mình. 

 Thứ tư là “Khuyên người làm thiện”.  



111 



Không những khuyên bằng miệng, mà còn phải khuyên bằng thân. Khuyên bằng miệng là ngôn 

ngữ, viết  thành sách, làm  thành văn, cũng được xem  là khuyên bằng miệng. Nhất  định phải  tự 

thân nỗ lực, phải làm nên tấm gương tốt, đây là khuyên bằng thân. Phật ở trong kinh điển thường 

hay dạy chúng ta: “Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói”. Diễn là biểu diễn, biểu diễn là khuyên 

bằng  thân,  phải  làm  nên  tấm  gương  tốt  cho  người  ta  thấy,  làm  mẫu  mực  cho  người,  gợi  cho 

người ý nguyện học tập. 

 Thứ năm là “Cứu người nguy cấp”.  

Mỗi  một  điều  ở  trong  đây  nói,  ý  nghĩa  đều  sâu  rộng  vô  tận.  Cứu  người  nguy  cấp  là  phải  biết 

phòng họa khi chưa xảy ra, tai nạn hiện tiền rồi thì cứu giúp đã không kịp. Nguy cấp sinh ra từ 

chỗ nào vậy? Đều là từ tạo tác ác nghiệp sinh ra. Cứu người nguy cấp thật sự là việc quan trọng, 

tức là phải dạy họ đoạn ác tu thiện, chuyển mê thành ngộ thì nguy cấp mới có thể thật sự tiêu trừ. 

Nhưng bạn thử nghĩ xem, dạy người đoạn ác tu thiện, nếu bản thân không thể đoạn ác tu thiện thì 

làm sao người ta tin được? Khuyên người khác chuyển mê thành ngộ, mà mình vẫn mê hoặc điên 

đảo thì người ta làm sao giác ngộ được? Cho nên, chư Phật Bồ Tát tất cả đều bắt đầu làm từ bản 

thân. Các Ngài dạy chúng ta buông xả danh vọng lợi dưỡng, bản thân các Ngài thật sự làm được 

rồi, ba y một bát, du hóa nhân gian, thật sự làm được sáu căn thanh tịnh, không nhiễm bụi trần. 

Chúng ta nhìn thấy hình ảnh này sẽ cảm tưởng như thế nào? Có giác ngộ ra từ trên hình tượng, 

hình ảnh này hay không? Thật sự giác ngộ ra được thì nhất định sẽ rất hoan hỷ noi theo học tập, 

vậy  là  giác  ngộ  rồi.  Nếu  như  vẫn  không  làm  được  là  chưa  giác  ngộ,  không  những  không  làm 

được, mà ý niệm vẫn chưa chuyển được. Việc đầu tiên là chuyển đổi ý niệm, sau đó ở trên sự 

tướng sẽ không khó làm được. 

Có một số đồng tu rất muốn học Bồ Tát hạnh, rất muốn tu Bồ Tát đạo, nhưng mà học thế nào 

cũng học không giống. Nguyên nhân do đâu vậy? Ý niệm chưa chuyển được, vẫn là một cái tâm 

phàm, vẫn là một cái tâm mê, vẫn sống trong tình chấp như xưa, chưa giác ngộ, cho nên học theo 

vô  cùng  vất  vả,  vô  cùng  khó  khăn,  dễ  dàng  thoái  chuyển,  đạo  lý  là  ở  chỗ  này.  Cũng  chính  vì 

nguyên nhân này mà chư Phật Bồ Tát thị hiện, luôn lấy giảng kinh thuyết pháp làm hình tượng 

hàng đầu. Mục đích của giảng kinh thuyết pháp chính là giúp chúng ta phá mê khai ngộ, sau khi 

ngộ rồi thì việc gì cũng dễ làm. Chưa ngộ thì khó, quá khó, quá khó! Cho nên Phật pháp, không 

những là Thiền Tông, mà Giáo Hạ cũng như vậy, sau khi ngộ mới khởi tu. Chưa ngộ thì tu cái 

gì? Chỉ riêng Tịnh tông  là đặc thù.  Tịnh tông là  giải  -  hành đồng thời  cùng tiến. Trong những 

pháp môn khác đều là sau khi ngộ thì mới khởi tu, không ngộ là không có chỗ hạ thủ. Sự thù 

thắng của Tịnh tông chính là không ngộ, một câu A Di Đà Phật thành thật niệm; một mặt niệm 

Phật, một mặt cầu giác ngộ, đồng thời tiến hành một lúc. Trong vô lượng pháp môn chỉ có một 

pháp  môn  này,  cho  nên  gọi  là  “giáo  ngoại  biệt  chìm” .  Không  phải  nói  người  niệm  Phật  thì 

không cần cầu giác ngộ, đặc biệt là người muốn phát tâm hoằng pháp, không giác ngộ thì lấy gì 

hoằng pháp, lấy gì để dạy người? Cho nên giác ngộ là vô cùng quan trọng. Thật sự giác ngộ thì 

nguy cấp mới có thể xa lìa, bạn cũng có năng lực cứu người nguy cấp. 

Mười câu này chúng ta đã giảng qua một nửa. Thời gian đã hết rồi, hôm nay chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 16) 



112 



Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương. Phật tử Diệu Hiền.  



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 17 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 17 

Trong “Tích lũy công đức” chúng ta đã nói đến  “tùy duyên tế chúng - cứu người nguy cấp” , 

đây là những trích dẫn của Liễu Phàm Tứ Huấn. 

 Thứ sáu là “Hưng kiến đại lợi” . 

Phàm  là  có  ích  cho  xã  hội,  có  ích  cho  chúng  sanh  đều  là  lợi  ích  chân  thật.  Sao  gọi  là  đại  lợi? 

Điều này có quan hệ mật thiết với “cứu người nguy cấp” ở phần trước, hay nói cách khác, có thể 

cứu giúp chúng sanh nguy cấp là đại lợi; có thể phòng ngừa đủ thứ tai họa, đó là đại lợi. Giúp đỡ 

chúng sanh nhất  định phải  biết  phòng ngừa khi  họa chưa xảy ra.  Làm  thế  nào mới thật  sự biết 

phòng họa? Điều này cần trí tuệ, cần sự hiểu biết phong phú. Thế là chúng ta liền nghĩ đến giáo 

dục, giáo dục mới là lợi ích lớn nhất. 

Hãy nhìn từ trên thành quả của nó, thời xưa Khổng Lão Phu Tử lấy thân phận bình dân để làm 

giáo dục. Bản thân Ngài một đời trải qua đời sống vật chất tương đối thanh bần. Việc Ngài làm 

là  việc  tốt  chân  thật,  không  những  ảnh  hưởng  đương  đại,  ảnh  hưởng  lịch  sử,  mà  mãi  cho  đến 

ngày nay sức ảnh hưởng của nó vẫn còn tồn tại; không những không bị mất đi, mà còn thấy bộ 

dạng có vẻ dần dần mở rộng. Quí vị thử nghĩ, làm thế nào mà có thể ảnh hưởng đến ngàn năm 

muôn đời? Không thấy việc thứ hai nào khác, chỉ có giáo dục mới có thể tạo ra sự ảnh hưởng sâu 

xa như vậy. 

Ở Ấn Độ xưa, Thích Ca Mâu Ni Phật là một tấm gương tốt, Ngài cũng dấn thân vào công tác 

giáo dục xã hội. Việc mà Khổng Tử với Phật Đà làm là giống nhau, sức  ảnh hưởng không thể 

nghĩ bàn cũng như nhau. Sự việc này thật sự có thể giúp người đoạn ác tu thiện, phá mê khai 

ngộ; có thể tránh được tất cả tai nạn cho chúng sanh, thiên tai nhân họa đều có thể phòng ngừa. 

Tai nạn do con người tạo là có thể phòng ngừa, mọi người còn đồng ý, còn tin được, nhưng tai 

họa tự nhiên (hay còn gọi là thiên tai) cũng có thể phòng ngừa được sao? Nhà Phật nói, có thể! 

Tại sao vậy? Vì  “y báo chuyển theo chánh báo” . Tâm người đoan chánh, hành vi đoan chánh 

thì môi trường sống của chúng ta cũng theo đó mà đoan chánh. Đây tức là nói rõ, thiên tai sẽ tùy 

theo tâm người mà sinh ra thay đổi. Chúng sanh không hiểu rõ đạo lý này. Trong tâm tư duy là 

niệm ác, việc tạo tác là hành vi ác thì sẽ chiêu cảm biết bao nhiêu thiên tai nhân họa. Cho nên, 



113 



muốn khiến tất cả chúng sanh lìa khổ được vui, biện pháp duy nhất chính là giúp chúng sanh phá 

mê khai ngộ. Vậy là chúng ta biết được, “hưng kiến đại lợi”, điều quan trọng nhất là giáo dục. 

Nhưng  nền  giáo  dục  này,  chúng  ta  cũng  phải  dùng  cách  nói  của  người  nước  ngoài  để  nói,  vì 

người đời thường hay mê tín “trăng của nước ngoài tròn”. 

Thập niên 70, tiến sĩ Thang Ân Tỉ, người Anh nói:  “Có thể giải quyết vấn đề của thế kỷ 21, chỉ 

 có Phật pháp Đại Thừa và học thuyết Khổng Mạnh” . Đây là người nước ngoài nói. Chúng ta từ 

đây liền thể hội được, chỉ có nền giáo dục của Phật Đà và nền giáo dục của nhà Nho mới có thể 

tạo nên lợi ích lớn nhất, giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. Ai đi làm vậy? Người giác ngộ phải 

đi làm. Nếu không có năng lực làm, mà có mấy người chí đồng đạo hợp muốn học thì chúng ta 

phải dạy, dạy ba người, năm người, tám người hay mười người đều được. Chỉ cần bản thân thật 

sự  hiểu rõ, toàn tâm toàn lực mà làm, quyết  không cầu danh vọng lợi  dưỡng, nhất  định không 

cầu tự tư tự lợi. 

Chúng  ta  nên  biết,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  tại  vườn  Lộc  Uyển  cũng  chỉ  dạy  có  năm 

người, khởi nghiệp từ năm tỳ kheo. Chân thật hành thiện với người, chân thật thành tựu việc tốt 

của người thì tự nhiên có những người chí đồng đạo hợp đến cùng nhau học tập. Thế Tôn năm 

xưa giáo hóa chúng sanh, số người dần dần càng ngày càng nhiều. Chúng ta đọc thấy ở trong 

kinh điển có 1.255 người, đây là lúc Thế Tôn dạy học, học trò đông nhất là có chừng đó người. 

Chúng ta xem, tổ sư chúng ta dạy học nhiều đời đều là tấm gương tốt nhất của chúng ta, địa điểm 

dạy học không có nhất định. Nếu phải xây một đạo tràng, xây một ngôi trường học mới có thể 

dạy học thì quá chậm, là không kịp rồi. Tùy lúc tùy nơi nhiệt tâm chỉ dạy, còn về việc xây đạo 

tràng, xây trường học thì tùy duyên. Người hiểu biết thật sự, người giác ngộ thật sự thì không ai 

không ở trong đời tùy duyên qua ngày, cho nên tâm trạng của họ thanh tịnh, tự tại, điểm này rất 

quan trọng. Hơi có một chút xíu tâm phan duyên, có một mảy may tâm tự tư tự lợi thì bạn liền có 

lo nghĩ ngay. Quí vị phải biết, tạo nghiệp không chỉ ở hành vi, mà lo nghĩ cũng là tạo nghiệp, ý 

nghĩ cực kỳ vi tế cũng tạo nghiệp. Ở phần trước chúng ta đã học qua câu chuyện về Vệ Trọng 

Đạt, ý nghĩ cực kỳ vi tế là đã tạo nghiệp rồi. Nhất định đem ý nghĩ tự tư tự lợi trừ bỏ tận gốc, chỉ 

còn thuần túy một ý niệm lợi ích chúng sanh, ý niệm lợi ích xã hội, như vậy mới tốt, sự tu học 

của chúng ta trong đời này mới có thành tựu, tương lai khi ra đi, khi vãng sanh mới tự tại, mới 

thanh thản, bản thân thật sự đã làm chủ được. Chúng ta phải biết đạo lý này, phải hiểu rõ tại sao 

đây gọi là lợi ích lớn. 

 Thứ bảy là “Xả tài làm phước”.  

Người thế gian không có ai không ưa thích giàu có. Đối với sự giàu có, luôn luôn cảm thấy càng 

nhiều càng tốt, chưa có lúc nào thỏa mãn. Tiền của tích chứa ở đó, nếu không biết dùng thì đó là 

tạo nghiệp, đó chính là tội lỗi. Ngày nay thế giới này còn có biết bao nhiêu chỗ khổ nạn, một số 

người dân vùng biên giới xa xôi đang đói khát, không có thức ăn, đồ mặc. Chúng ta ở đây thì cứ 

tích chứa, để người khác đang chịu đói. Bạn nói  xem, cái bạn tu là phước hay là ác? Cổ thánh 

tiên hiền dạy chúng ta, “tài vật phải lưu thông mới có thể lợi ích tất cả chúng sanh”, cho nên tiền 

của tuyệt đối không nên tích chứa, dùng hết rồi thì tốt, không còn nữa là tốt nhất. Không có thì 

sao? Thanh tịnh rồi, hết việc rồi, bạn nói xem, điều đó tự tại biết bao. Dùng tiền của là nhân quả, 

càng xả càng nhiều, càng nhiều càng phải xả. 



114 



“Xả – Được”, ý nghĩa của hai chữ này chúng ta nhất định phải hiểu rõ. Hai chữ này có hai tầng ý 

nghĩa ở trong đó. Thứ nhất là nói Nhân – Quả, “xả tiền của” là nhân; “được tiền của” là quả báo. 

Nhưng sau khi được tiền của rồi vẫn phải xả, phải đem cái mà bạn có được cũng xả sạch thì trí 

tuệ  của  bạn  liền  mở  ngay.  Cho  nên,  xả  pháp  được  thông  minh  trí  tuệ,  xả  cái  gì  được  cái  nấy. 

Nhân quả báo ứng không mảy may sai chạy. Chư Phật Bồ Tát vì chúng ta làm đủ dạng thị hiện, 

thị hiện nhiều nhất, rõ ràng nhất  chính là bố thí, chính là xả. Trong chương hồi hướng thứ sáu 

của  kinh  Hoa  Nghiêm,  “Phẩm  Thập  Hồi  Hướng”,  chúng  ta  xem,  không  có  cái  gì  là  không  xả, 

mọi thứ đều có thể thí xả, xả rất sạch sẽ, đó gọi là Phật, đó gọi là Bồ Tát, đó gọi là người chân 

thật giác ngộ. 

Người  mê  thì  lo  được  –  lo  mất,  sống  rất  đáng  thương.  Cả  đời  sống  trong  cái  vòng  lẩn  quẩn 

“Được – Mất” này, thật đáng thương biết bao! Phật Bồ Tát, ý nghĩ của “được – mất” không còn 

nữa, niệm niệm chỉ vì tất cả chúng sanh. Tôi thường nói, bạn giúp đỡ tất cả chúng sanh, vì tất cả 

chúng sanh phục vụ, nhưng mà tướng ngã, tướng nhân, tướng chúng sanh, tướng thọ giả, bạn vẫn 

chưa có buông xả, bạn vẫn chưa từ bỏ thì cái mà bạn tu được là phước báo thế gian, không ra 

khỏi lục đạo luân hồi. Nếu như bạn đem bốn tướng xả hết, như trong kinh Kim Cang nói, không 

tướng ngã, không tướng nhân, không tướng chúng sanh, không tướng thọ giả, phát tâm vì tất cả 

chúng  sanh  phục  vụ,  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn  một  cách  vô  điều  kiện,  thì  đây  là  đại 

thánh xuất thế gian, người này chính là Phật Bồ Tát. Bất kể thân phận mà họ thị hiện là nam nữ, 

già trẻ, là thuộc loại  ngành nghề  nào đều là  Bồ Tát  hóa thân. Phải  biết xả  tiền của làm phước, 

tiền  của  không  nên  tích  chứa,  đừng  sợ  “tiền  của  của  tôi  xả  hết  rồi,  ngày  mai  tôi  sống  thế  nào 

 đây?” . Đời sống ngày mai chắc chắn tốt hơn hôm nay. Bạn không tin thì biết làm sao? Bạn phải 

biết đạo lý này, phải biết cách làm như thế nào. 

 Thứ tám là “Hộ trì chánh pháp”.  

“Chánh” và “Tà” là đối lập nhau. Tiêu chuẩn ở trong Phật pháp, nếu như tương ưng với chân 

tướng vũ trụ nhân sinh thì gọi là chánh pháp, trái ngược lại với chân tướng sự thật là tà pháp. 

Nhưng chân tướng sự thật không dễ hiểu. Những điều mà ở trong tất cả kinh luận Đại Thừa nói 

đều là chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sinh,  phải thường xuyên đọc tụng. Sự tuy phức tạp 

nhưng cũng có cương lĩnh, có thể tìm ra đầu mối. 

Kinh  Kim  Cang  là  bộ  kinh  điển  mà  nhiều  người  yêu  thích  nhất,  ngôn  ngữ  đơn  giản,  đầy  đủ  ý 

nghĩa, tiện cho việc thọ trì đọc tụng nên mọi người ưa thích, nhà nhà đều hiểu. Trong kinh Kim 

Cang nói với chúng ta chân tướng sự thật là gì vậy? Chân tướng sự thật là không có bốn tướng 

(không tướng ngã, không tướng nhân, không tướng chúng sanh, không tướng thọ giả). Nếu như 

bạn chấp trước “nhân, ngã, chúng sanh, thọ giả”, vậy là sai rồi! Tư tưởng sai lầm, kiến giải sai 

lầm  chính  là  nguồn  gốc  của  tất  cả  tà  vạy.  Phật  nói  với  chúng  ta,  chân  tướng  sự  thật  là  “mộng 

huyễn bèo bọt”, sự tồn tại của hiện tượng “như sương, như điện chớp”, bạn phải lĩnh ngộ nó một 

cách triệt để. Bạn thật sự hiểu nó rõ ràng, hiểu sáng tỏ thì bạn liền được đại tự tại. Tại sao vậy? 

Hiểu rõ lý rồi thì tâm liền an, chúng ta thường nói “tâm an lý đắc”. Tại sao tâm an vậy? Vì đạo lý 

hiểu rõ rồi, hiểu minh bạch rồi. 

Trong  “Tâm  Kinh”,  vừa  mở  đầu  là  “Quán tự  tại  Bồ  Tát  hành  thâm  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  đa 

 thời” . Chữ “hành” đó là gì? Hành là hành vi đời sống. Hành vi đời sống ở trong trí tuệ rất sâu, 

chúng ta nói cách khác, đời sống mà Bồ Tát trải qua là đời sống trí tuệ cao độ, chính là ý nghĩa 



115 



câu thứ nhất trong “Tâm Kinh”, là trải qua đời sống có trí tuệ cao độ, cho nên  “chiếu kiến ngũ 

 uẩn giai không”.  Đây là thông đạt, hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sinh. 

Phía dưới là  “Độ nhất thiết khổ ách” . Đời sống của người thế gian là có khổ, có tai, có nạn. Phật 

Bồ Tát thì không có khổ, không có tai, không có nạn. Từ đó cho thấy, đau khổ, tai nạn là từ trong 

mê hoặc mà sinh ra; tự tại, chân lạc có được từ trong giác ngộ. Từ chỗ này chúng ta liền có thể 

thể hội được khái niệm chính xác của hộ trì chánh pháp. Ý nghĩa của câu này rất sâu, nó có quan 

hệ rất lớn đối với việc đối nhân - xử thế - tiếp vật, tu hành chứng quả trong đời sống chúng ta. 

Chúng ta nhất định phải dùng nhiều thời gian một chút để nói rõ. 

Chúng ta đã giảng đến  “Hộ trì chánh pháp” . Ý nghĩa của một câu này nói mãi không hết. Sự chỉ 

dạy của Thế Tôn trong 49 năm cũng là một câu này. Rốt cuộc, cái gì là chánh pháp? Hộ trì chánh 

pháp như thế nào? Phần trước đã báo cáo qua với quí vị, thuần là tâm thiện, thuần là tâm thương 

yêu, thuần là tâm lợi ích chúng sanh chính là chánh pháp. Có thể đem tâm này thực tiễn chính là 

công đức. Ở trong đây nếu có một mảy may ý nghĩ tự tư tự lợi thì liền đem chánh pháp phá hoại 

rồi, cũng là đem công đức hủy diệt. Đây là điểm chúng ta không thể không nhận thức, không thể 

không hiểu rõ. Trong kinh  Phật  thường nói  tương ưng với  nhất  niệm,  đây là chánh pháp. Nhất 

niệm chính là tự tánh, nhất niệm là chân tâm. Chân tâm là thuần thiện, là thuần yêu thương, là 

thuần lợi ích tất cả chúng sanh, tuyệt đối không có giả dối, cũng không có tạo tác. 

Trong cửa nhà Phật, vừa bước vào là điện Tứ Thiên Vương. Tứ Thiên Vương chính là pháp biểu 

trưng, dạy chúng ta hộ trì chánh pháp. 

 Thứ nhất, Đông phương Trì Quốc Thiên Vương.  

Phương Đông là bắt đầu, là nơi mặt trời bắt đầu mọc, cũng chính là nói hộ trì chánh pháp bắt đầu 

từ Hộ Quốc Thiên Vương, chúng ta thử nghĩ hàm nghĩa của tên gọi này. 

Muốn bảo vệ nước thì trước tiên nhất định phải bảo vệ nhà (không có nhà thì làm gì có nước!). 

Muốn bảo vệ nhà thì nhất định phải bảo vệ thân (không có thân cũng là không có nhà rồi), cho 

nên nhà Nho dạy người:  “Thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc” , đây là có trình tự nhất 

định. Hàm nghĩa của pháp biểu trưng Thiên Vương là làm tròn phận sự. Một người sinh đến thế 

gian này có chức trách của họ. Trong giáo dục cổ đại Trung Quốc nói “ngũ luân, thập nghĩa”. 

Ngũ luân, luân là nói thân phận, địa vị của chúng ta. Bạn ở trong xã hội này, bạn là thân phận gì, 

địa vị gì, đây gọi là luân. 

Nghĩa tức là nghĩa vụ, là cái mà bạn cần phải làm. Ví dụ bạn ở gia đình, thân phận của bạn là 

cha, nghĩa vụ của bạn chính là từ ái, bạn phải yêu thương con cái của mình, bạn phải yêu thương 

gia đình mình, đây là chức trách của bạn. Thân phận của bạn là con cái, nghĩa vụ của con cái là 

phải tận hiếu, “phụ từ tử hiếu”, anh nhường em kính. Thân phận là anh thì phải hữu hảo thương 

yêu các em của bạn. Thân phận là em thì phải tôn kính đối với các anh. 

Vào thời xưa, những giáo dục này vô cùng được xem trọng, đây là căn bản của làm người. Thế 

nhưng ngày nay trong giáo dục hiện đại không còn nữa, trong nhà cha mẹ, người lớn không dạy, 

trường học cũng không nói, xã hội cũng không bàn, thế là thiên hạ đại loạn. Loạn như thế nào 



116 



vậy? Luân thường loạn mất rồi! Người sống ở thế gian này chỉ ham muốn thọ dụng về vật chất, 

thế thì có khác gì so với cầm thú? Người khác với cầm thú chính là được tiếp nhận giáo dục của 

bậc thánh hiền. Giữa người với người có thể tương thân tương ái, chung sống hòa mục, đây là 

thành quả của giáo dục. Nhưng hiện nay không có người dạy, trong Phật pháp còn có một ít. Nói 

thật ra, hiện nay lời giáo huấn của Phật Bồ Tát, lời giáo huấn của tổ sư đại đức cũng dần dần bị 

quên  lãng.  Tuy  hình  tượng  còn  đó,  nhưng  ý  nghĩa  không  có  người  biết.  Cho  nên  hộ  trì  chánh 

pháp, trước tiên phải hộ trì chính bản thân chúng ta,  “tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình 

 đẳng, tâm giác ngộ, tâm từ bi” . Nhà Phật nói: “Từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa”, phải bắt 

tay từ chỗ này. Tâm của chúng ta không chân, không thành, lừa gạt dối trá, đây là tạo vô lượng 

vô biên tội nghiệp. Tuy trước mắt có thể được một chút lợi nhỏ, nhưng quả báo ở địa ngục. Thật 

không đáng! 

Hôm qua ở Bắc Kinh, có người điện thoại cho tôi, nói là ở Đông Bắc có một số người xuất gia 

giả mượn danh nghĩa của tôi để quyên góp (nghe nói quyên được không ít tiền, khoảng vài ba 

triệu), và nói rằng tôi muốn đến bên đó xây đạo tràng và về bên đó để truyền giới. Vị pháp sư 

này tôi không biết, ông ta có thần thông chăng? Thần thông cũng làm sai rồi! Tôi không có cái ý 

nghĩ này, tôi cả đời không có đạo tràng của riêng mình, cả đời đều ở đạo tràng của người khác. 

Tôi năm nay 73 tuổi rồi mà còn muốn xây đạo tràng, đâu có cái chuyện ngu si này? Cả đời tôi 

không làm trụ trì,  không truyền  giới,  học theo  Ấn Quang pháp sư, không đi  quyên tiền người, 

không đi hóa duyên với người, mấy chục năm như một ngày, đâu có chuyện đến tuổi về chiều 

còn làm việc hồ đồ này. Cho nên, hy vọng đồng tu các nơi phải hiểu rõ, phải sáng tỏ, không để bị 

người ta lừa gạt. Phàm là người đặt điều sinh sự, các bạn đem tiền đi cúng dường là cúng dường 

cho họ, chứ không liên quan gì đến tôi. Tôi ở nơi này, đồng tu các nơi từ hải ngoại đến hầu như 

ngày nào cũng có. Tiền mà họ cúng dường cho tôi, ngay cả phong bì tôi còn không nhìn đến, 

thảy đều chuyển giao cho thôn Di Đà, tôi cũng không biết trong phong bì đó có bao nhiêu tiền, 

do họ mở phong bì ra, do họ xử lý. Cho nên, hy vọng các vị đồng tu hiểu rõ, không nên bị người 

lừa gạt.  Tôi  không có  chỗ  để dùng tiền, tôi cần tiền để  làm  gì? Cái  gì  tôi cũng không cần. Hy 

vọng mọi người giữ tâm tốt, làm việc tốt là tốt rồi. 

Người học đạo, đặc biệt là người học Phật, học Phật là học giác ngộ, học chân thành, học thanh 

tịnh, học bình đẳng giác, học từ bi. Từ bi, việc đầu tiên là bạn phải yêu chính mình, phải gìn giữ 

thiện tâm, gìn giữ thiện hạnh của mình, vậy mới gọi là hộ trì chánh pháp. Bảo vệ như thế nào? 

Bắt  tay  từ  đâu  vậy?  Tôi  thường  nói,  nhất  định  buông  xả  ý  niệm  tự  tư  tự  lợi,  buông  xả  ý  niệm 

khống  chế,  chiếm  hữu  đối  với  tất  cả  người,  tất  cả  sự  vật,  thì  tâm  của  bạn  liền  thanh  tịnh,  tâm 

chân thành, chân tâm của bạn liền hiển lộ. Nếu như còn có một mảy may cái ý niệm này thì bạn 

đã sai rồi, tâm mà bạn dùng là vọng tâm, là giả dối, không phải chân thật. Phật Bồ Tát dùng tâm 

thuần chân đối với tất cả người, tất cả sự, tất cả vật,  “tâm thuần chân, tình thương thuần chân, 

 lợi ích đại chúng thuần chân” . Tại sao các Ngài làm như vậy? Các Ngài đã giác ngộ, đã sáng tỏ 

rồi, tất cả chúng sanh là chính mình. 

Có một số người muốn tôi viết chữ cho họ, tôi cũng thường hay viết, viết một câu khẳng định, hư 

không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  chính  mình,  người  này  chính  là  Phật  Bồ  Tát.  Phàm  phu 

không biết chân tướng sự thật này, trong đây chia ra mình, chia ra người, làm những việc hồ đồ, 

tổn người lợi mình. Tâm mê hoặc làm việc hồ đồ, đây gọi là phàm phu. Người không biết chân 

tướng sự thật, Phật ở trong kinh điển thường hay cảm thán là “kẻ đáng thương hại”. Loại người 

nào đáng thương vậy? Loại người không biết chân tướng sự thật là đáng thương. Cho nên hộ trì 



117 



chánh pháp, việc đầu tiên phải biết chân tướng sự thật, phải hộ trì tánh đức của mình. Trong đời 

sống thường ngày, đối nhân - xử thế - tiếp vật phải thật sự làm được tròn phận sự, trách nhiệm. 

Chư Phật Bồ Tát đã làm mẫu mực tốt nhất, mô phạm tốt nhất cho chúng ta. 

 Thứ hai, Nam phương Tăng Trưởng Thiên Vương.  

Phương Nam là tượng trưng trí tuệ trong sáng. Thiện Tài đồng tử 53 tham vấn, phương hướng 

đều là ở phương Nam. Phương Nam đó không phải là phương hướng thật sự, không phải phương 

hướng Đông – Tây – Nam – Bắc, mà là phương hướng của trí tuệ. Trong ngũ hành, phương Nam 

là hỏa, hỏa tượng trưng cho sáng sủa. Thiện tri thức sống ở đâu vậy? Sống ở nơi sáng sủa đó, cho 

nên  mỗi  vị  thiện  tri  thức  đều  ở  phương  Nam.  Chúng  ta  phải  hiểu  rõ  đó  không  phải  là  phương 

Nam thật sự. Nơi mà một người có trí tuệ cư trú thì nơi đó gọi là phương Nam, đây là ý nghĩa 

này. 

Tăng  Trưởng  Thiên  Vương,  bạn  thử  nghĩ,  tên  của  Ngài  là  hy  vọng  trí  tuệ  của  chúng  ta  tăng 

trưởng mỗi ngày, là ý này. Đây là hộ trì chánh pháp. 

Đông Phương Thiên Vương cầm trên tay là cây đàn Tỳ Bà, là pháp biểu trưng, hoàn toàn không 

phải Ngài ưa thích ca hát, chúng ta đừng hiểu sai. Đây là đại biểu cho ý gì vậy? Đại biểu cho ý 

nghĩa trung đạo (Nho gia gọi là trung dung, nhà Phật gọi là trung đạo). Tỳ Bà là nhạc cụ dây, 

chúng ta biết dây chùng thì đàn không ra tiếng, nếu căng thì nó sẽ bị đứt, nên phải chỉnh đến vừa 

đủ, chính là nói với chúng ta, đối nhân - xử thế - tiếp vật phải làm đến vừa đủ tốt, không nên quá 

mức, cũng không nên bất  cập, phải  biết  trung đạo, phải  dùng trung. Trung thì mới  hòa, không 

trung thì liền bất hòa; hòa mới có thể hợp tác, hòa hợp mà! Bất hòa sao có thể hợp tác được? Cho 

nên nó biểu thị cái ý này. 

Thiên Vương Nam Phương cầm trên tay là kiếm. Kiếm biểu thị cho trí tuệ. Kiếm tuệ đoạn phiền 

não, là lấy ý nghĩa này. 

Thiên vương phương Tây, phương Bắc giảng ra là phương pháp, cách thức làm thế nào có thể 

đạt được hộ pháp, làm tốt công việc hộ pháp, làm thế nào khiến trí tuệ của mình tăng trưởng. 

Phía dưới dạy cho chúng ta phương pháp cụ thể. 

 Thiên Vương phương Tây gọi là Quảng Mục. Bạn thử nghĩ cái ý này, Quảng mục là dạy chúng 

ta xem nhiều, người hiện nay gọi là tham quan, xem nhiều. 

 Thiên Vương phương Bắc là Đa Văn. 

Hai vị Thiên Vương này dạy chúng ta phải xem nhiều, nghe nhiều, phải hiểu biết nhiều. 

Mấy  hôm  nay,  ủy  ban  tôn  giáo  Singapore  tổ  chức  triển  lãm  liên  hiệp  chín  tôn  giáo.  Điều  này 

trước đây chưa từng nghe thấy bao giờ, trên toàn thế giới đây có lẽ là lần đầu tiên. Chúng ta có 

cơ hội rất thuận lợi tiếp xúc được đối với từng tôn giáo. Chúng ta xem nhiều, nghe nhiều, nhận 

thức nhiều, hiểu nhiều về họ thì mới có thể hòa mục hợp tác, xã hội mới tốt lành hòa mục. Tôn 

giáo  khác  nhau,  chủng  tộc  khác  nhau,  chúng  ta  làm  sao  thật  sự  thực  hiện  được  tôn  trọng  lẫn 

nhau,  kính  yêu  lẫn  nhau,  hỗ  trợ  hợp  tác,  cùng  tồn  tại  phát  triển.  Singapore  đã  thực  tiễn  theo 



118 



đường lối này rồi. Mấy hôm nay có các đồng tu giảng kinh, nhưng tôi không có cách gì đi nghe 

được, do tôi phải đi xem tất cả các tôn giáo để hiểu nhiều về họ, nhận thức nhiều về họ, đồng 

thời chúng ta cũng giới thiệu Phật giáo cho họ. Đây là giáo dục, giáo dục tôn giáo. 

Xã hội là đa nguyên, biến hóa khôn lường. Quảng Mục Thiên Vương cầm trên tay là rồng, hoặc 

giả là cầm rắn, rồng rắn đều giống nhau. Rồng, rắn biểu thị cái gì vậy? Biểu thị biến hóa, thiên 

biến vạn hóa. Đây là nói rõ xã hội thiên biến vạn hóa, bạn phải thấy rõ ràng. Trong biến hóa còn 

có nguyên lý, nguyên tắc bất biến. Trên một tay của Ngài cầm rồng, trên tay kia cầm viên ngọc 

châu. Viên ngọc châu đó chính là nguyên tắc bất biến, phải nắm cho vững vàng thì bạn mới có 

thể ứng phó với xã hội nhiều biến đổi. Đây là lấy cái ý nghĩa này, bạn nói xem, hay biết bao! 

Bắc  phương  Thiên  Vương  cầm  trên  tay  là  cái  lọng.  Lọng  đại  biểu  cho  gì  vậy?  Phòng  ngừa  ô 

nhiễm! Bạn tiếp xúc xã hội đa nguyên biến hóa, dứt khoát không được ô nhiễm, ô nhiễm là sai 

rồi. Ở trong xã hội phức tạp, gìn giữ thanh tịnh, bình đẳng, giác, lọng là lấy ý nghĩa này. Đây gọi 

là hộ pháp. Không phải bảo chúng ta không tiếp xúc, mà sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần 

bên ngoài giữ vững sự thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi của mình, quyết định không bị ô 

nhiễm, đó là thật sự biết hộ pháp. 

Sao gọi là ô nhiễm vậy? Tự tư tự lợi, tổn người lợi mình, tham sân si mạn, những ý nghĩ này là ô 

nhiễm. Chúng ta ở trong tất cả hoàn cảnh nhân sự, trong tất cả hoàn cảnh vật chất, vĩnh viễn xa 

lìa những thứ ô nhiễm này thì tâm của bạn mới thanh tịnh. Tâm thanh tịnh thì sinh trí tuệ, như 

vậy mới có thể thật sự hộ trì chánh pháp. 

Chánh pháp, quí vị nhất định phải biết, Phật pháp là chánh pháp. Cái ngoài Phật pháp có phải là 

chánh  pháp  không?  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Người  viên mãn  thuyết  pháp  thì  không  có 

 pháp nào là  không viên  mãn” . Trong kinh  Đại  Thừa cũng thường nói:  “Có  pháp nào không 

 phải  là  Phật  pháp?  Giác  ngộ  rồi  thì  mỗi  pháp  đều  là  Phật  pháp” ,  cho  nên  thường  nói  Phật 

pháp rộng lớn vô biên, “Phật pháp vô biên”. Nếu như bạn nói rằng Cơ Đốc giáo không phải Phật 

pháp, vậy Cơ Đốc giáo chính là ranh giới của Phật pháp, nếu có ranh giới rồi, làm sao có thể nói 

vô biên được? Thiên Chúa giáo, Do Thái giáo …, tối hôm qua ở chỗ chúng ta là Do Thái Giáo 

giảng kinh,  hôm  nay đến lượt  Bái  Hỏa Giáo  giảng, nếu như nói  đó không phải  Phật  pháp, vậy 

Phật pháp đã có giới hạn rồi, phật pháp sao có thể nói là vô biên được? Phật pháp là vô biên, sau 

đó chúng ta mới biết, tất cả mọi tôn giáo, tất cả mọi chủng tộc thảy đều là Phật pháp. 

Ý nghĩa của Phật là giác ngộ. Bạn biết minh bạch, biết rõ ràng rồi thì liền gọi là Phật pháp; bạn 

chưa có biết rõ ràng, đó gọi là pháp thế gian. Kinh điển Phật giáo bày ngay trước mắt chúng ta, 

bạn không hiểu rõ, không sáng tỏ thì đây không phải Phật pháp. Cho nên đối với người mê hoặc 

không hiểu biết hãy hỏi  họ một câu, pháp nào là Phật pháp? Không có pháp nào là Phật pháp. 

Giác ngộ rồi thì mỗi pháp đều là Phật pháp. Người giác ngộ không có phân biệt, không có chấp 

trước, không có vọng tưởng. Có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì không có pháp gì là Phật 

pháp.  Xa  lìa  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì  mỗi  pháp  đều  là  Phật  pháp.  Đây  là  Phật  ở 

trong kinh Đại Thừa thường nói, chúng ta phải biết. 

Chúng ta ngày nay bố thí cúng dường tôn giáo khác, có rất nhiều người lấy làm lạ. Tại sao họ lấy 

làm lạ vậy? Họ là phàm phu, họ không có Phật pháp, họ không hiểu Phật pháp. 



119 



Có rất nhiều người hỏi tôi:  “Pháp sư! Tại sao thầy đem số tiền này cúng dường những tôn giáo 

 khác vậy? Tại sao thầy không cúng dường Phật giáo?” . 

Tôi bảo:  “Tôi không có cúng dường tôn giáo khác, là tôi cúng dường Phật giáo” . 

Họ nói:  “Rõ ràng đó là Hồi giáo, Islam giáo, Ấn Độ giáo” . 

Tôi  tiếp:  “Đó  đều  là  Phật  giáo,  vì  bản  thân  bạn  chưa  thấy  rõ  ràng,  thảy  đều  là  Phật  giáo.  Ở 

 trong Phật giáo có tông có phái, bạn có biết hay không?” . 

Họ trả lời:  “Dạ biết” . 

Phật giáo có mười tông phái, đó đều là tông phái của Phật giáo. Họ tôn thờ Thần, tôn thờ Thượng 

Đế, trong đó đều là hóa thân của chư Phật Như Lai. Nhà Phật chẳng phải thường nói, cần dùng 

thân gì để độ được thì các Ngài liền dùng thân ấy, bạn thử đọc Quan Thế Âm 32 ứng thân trong 

Phẩm Phổ Môn xem. Cần dùng Cơ Đốc giáo mà độ được, Ngài liền hiện thân Cơ Đốc Giáo; cần 

dùng thân Thượng Đế mà độ được, Ngài liền hiện thân Thượng Đế, đều là chư Phật Như Lai. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ có một câu nói:  “Tất cả đều thành Phật” . Tất cả này có bao gồm 

người của các tôn giáo khác không? Thảy đều bao gồm. 

Tất cả đều thành Phật, ý nghĩa này sâu rộng biết bao, viên mãn biết bao. Tâm lượng nhỏ chia ra 

ta,  chia  ra  người,  bạn  vĩnh  viễn  không  thể  thành  tựu.  Không  những  chứng  quả  bạn  không  có 

phần, mà khai ngộ cũng không có. Tự mình đã làm chướng ngại cho chính mình. Chúng ta cần 

phải giác ngộ, cần phải hiểu rõ. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 17) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương. Phật tử Diệu Hiền.  



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 18 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 18 



120 



“Tùy duyên tế chúng” gồm có mười hạng mục. Phía trước đã giới thiệu qua tám điều rồi, phía 

sau còn lại hai điều là “Kính trọng tôn trưởng” và “Yêu quý vật mạng”. 

 Thứ chín là “Kính trọng tôn trưởng”.  

Phật dạy người phải tùy duyên chứ không phan duyên. Phật  Bồ Tát, bản thân các Ngài đã làm 

được rất viên mãn, làm nên tấm gương cho chúng ta thấy. Kính trọng tôn trưởng, điều này người 

hiện đại đã lơ là. Tại sao phải kính trọng vậy? Tôn trưởng là đối tượng để chúng ta học tập kính 

trọng. Nhưng thực tế, ý của Phật là muốn chúng ta tôn kính tất cả. Tại sao vậy? Bởi vì tôn kính là 

tánh đức. Mục đích học Phật của chúng ta là muốn làm Phật, vậy làm thế nào mới có thể làm 

Phật? Nhất định phải đem tánh đức phục hồi lại một cách viên mãn thì tự nhiên thành Phật ngay. 

Phật không phải miễn cưỡng mà thành tựu được, mà là tự nhiên thành tựu. Trong đại kinh Phật 

nói  cho  chúng  ta  biết:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  dĩ  thành  Phật” .  Vốn  dĩ  chúng  ta  đều  là  Phật, 

hiện nay thì không phải, do nguyên nhân gì vậy? Tư tưởng, kiến giải, hành vi của chúng ta đã đi 

ngược tánh đức, cho nên chúng ta không phải là Phật. Nếu như hợp với tánh đức, đó chính là 

Phật,  cùng  với  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  không  hai  không  khác.  Từ  đó  cho  thấy,  Phật  giáo  hóa 

chúng sanh chẳng qua là giáo hóa người thuận theo tánh đức mà thôi. Thuận theo tánh đức là tự 

nhiên, trái ngược tánh đức chính là phá hoại tự nhiên. 

Trong Phật pháp có khi không dùng danh từ “tự nhiên” này, vì sợ mọi người có chấp trước, sẽ 

hiểu  lầm  đối  với  danh  từ  này  nên  dùng  “pháp  nhĩ”.  Pháp  nhĩ  nghĩa  là  gì  vậy?  Là  giống  như  ý 

nghĩa tự nhiên vậy. “Pháp” là tất cả các pháp, “nhĩ” tức là như vậy, vốn dĩ là như vậy. Hiện tại 

muốn  thể  hội  về  những ý  nghĩa  này  chúng  ta  cần  phải  có  độ  sâu  tương đối.  Tại  sao  vậy?  Mọi 

người thường nói môi trường tự nhiên bị phá hoại (môi trường tự nhiên chính là môi trường sống 

của  chúng  ta),  môi  trường  tự  nhiên  bị  phá  hoại  chính  là  môi  trường  sống  của  chúng  ta  bị  phá 

hoại. Chúng ta hiện nay sống đã cảm thấy rất đau khổ, không những trong thức ăn uống có chứa 

đựng biết bao nhiêu vi khuẩn gây bệnh, khiến người ăn cơm cũng thấy thấp thỏm lo âu, nước 

sinh hoạt hàng ngày cũng chứa đựng độc tố, mà thậm chí là trong không khí cũng hàm chứa độc 

tố. Thời đại này của chúng ta, nước để uống, không khí để hít thở không bằng thời đại ngày xưa. 

Thời đại ngày xưa, quả thật nước uống là suối trong, hít thở là không khí trong lành. Môi trường 

sống của chúng ta ngày nay thua xa người xưa. Do ai phá hoại vậy? Bản thân chúng ta phá hoại, 

thật sự là tự làm tự chịu, nhưng mà hoàn toàn không phải loài người chúng ta thảy đều đang phá 

hoại, thiểu số người làm mà đa số người bị liên lụy. Thiểu số người phát minh, đa số người ham 

muốn một chút lợi ích nhỏ, không biết mặt sau có tai nạn lớn. Đây là ngu si, là vô tri đích thực, 

cho nên Phật dạy người không có gì khác, chính là hồi phục tánh đức mà thôi. 

Tánh  đức  là  cái  vốn  có  của  bạn,  nhưng  hiện  tại  bạn  mê  rồi,  do  đó  vô  lượng  trí  tuệ  đức  năng 

không thể hiện tiền. Phật hết lòng hết dạ khuyên bảo chúng ta. Tại sao trí tuệ đức năng không thể 

hiện tiền vậy? Do mê hoặc, ngu si. Từ trong si mê sinh khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

thị phi, nhân ngã, tham – sân – si – mạn, những thứ này tạo nghiệp, đây chính là phá hoại môi 

trường tự nhiên, khiến đức năng vốn có trong tự tánh của chúng ta sinh ra chướng ngại, không 

thể hiện tiền, Phật gọi những người này là phàm phu. Chỉ cần trừ sạch những chướng ngại này 

thì trí tuệ đức năng hồi phục lại ngay, người này liền được gọi là Phật Bồ Tát. Phật Bồ Tát khác 

biệt với chúng sanh là ở chỗ này. Chúng ta chỉ cần tin lời Phật, hiểu rõ lời của Phật, nương theo 

lời Phật mà làm thì có thể hồi phục tánh đức. 



121 



Trong kinh Hoa Nghiêm, Bồ Tát Phổ Hiền đã nêu ra mười cương lĩnh tu học cho chúng ta, trong 

đó điều thứ nhất là “Lễ kính chư Phật”, đây cũng chính là nói tu hành chân chánh phải bắt đầu từ 

“Lễ kính chư Phật”. Tiên sinh Liễu Phàm ở chỗ này dạy chúng ta phải “kính trọng tôn trưởng”, 

chính là thực tiễn “Lễ kính chư Phật”. Đây là bước đầu thực hiện bồi dưỡng tâm kính trọng, kính 

yêu tôn  trọng, đây là tánh đức. Sau đó dùng loại  kính  yêu này, kính  yêu  chân thành, tôn  trọng 

chân thành, đối xử tất cả chúng sanh không còn phân biệt, không còn chấp trước nữa, đây chính 

là sự bộc lộ của tánh đức, chính là “Lễ kính chư Phật” của Bồ Tát Phổ Hiền thật sự thực tiễn rồi. 

Chỉ cần thực hiện được một điều này thì chín điều còn lại sẽ dễ làm thôi, sẽ không khó, đời sống 

của bạn, công việc của bạn, đối nhân - xử thế - tiếp vật, tư tưởng - ngôn ngữ - hành vi của bạn 

đều là hạnh Phổ Hiền, cũng chính là biện pháp tu hành của Bồ Tát Phổ Hiền, bạn đạt được rồi. 

Trong Phật pháp Đại Thừa, hạnh Phổ Hiền là phương pháp tu hành thù thắng nhất, phương pháp 

này  có  thể  thành  Phật,  hay  nói  cách  khác,  phương  pháp  này  có  thể  minh  tâm  kiến  tánh  (thành 

Phật chính là minh tâm kiến tánh). Chúng ta hãy tư duy thật kỹ, những kinh luận này chúng ta 

đọc rất nhiều, khi nói đến chúng ta đều thấy rất quen, hoàn toàn không xa lạ, nhưng mà mãi mãi 

không thể thành hiện thực. Nguyên nhân do đâu vậy? Nguyên nhân là thực hành không đủ lực, 

nói lời thành thật là hoàn toàn không muốn thực hành. Không chỉ là thực hành không đủ lực, mà 

căn bản là không chịu làm, cho nên chúng ta không có cách gì khế nhập cảnh giới của Phật Bồ 

Tát. Nói lời thành thật, nghĩa chân thật của Thập Đại Nguyện Vương chúng ta hiểu chưa được 

thấu triệt, hoàn toàn chưa phải thật sự hiểu rõ. Thật sự hiểu rõ rồi thì làm gì có đạo lý không làm 

theo? Các bậc cổ thánh tiên hiền dùng phương pháp này để bồi dưỡng tánh đức. Người nếu như 

có thể kính trọng cha mẹ, kính trọng thầy cô giáo, kính trọng người lớn, ra tay làm từ chỗ này thì 

dễ dàng, nhưng ngày nay thì khó! Xã hội ngày nay tôn sùng tự tôn phổ biến, không biết tôn trọng 

người khác, tự đại, cho nên tập khí ngạo mạn không ngừng đang tăng trưởng, mãi luôn áp chế 

người khác. Tâm thái như vậy là tạo tội nghiệp cực nặng, là hoàn toàn trái ngược lại với tánh 

đức. Không học Phật đã là không chịu nổi rồi, học Phật vẫn muốn làm như vậy thì đâu có đạo lý 

nào không đọa lạc? Chúng ta phải hiểu được ý nghĩa này. Tại sao Phật phải dạy chúng ta như 


vậy? Phương pháp dạy học này không phải Ngài sáng tạo, không phải do Ngài thiết kế, mà hoàn 

toàn thuận theo tự nhiên, hoàn toàn thuận theo tánh đức. Nếu như chúng ta hiểu rõ, sáng tỏ rồi thì 

tự  nhiên có thể  y  giáo phụng hành một  cách rất  hoan hỷ, cố  gắng học tập, học tập  ở  trong đời 

sống, học tập ở trong đối nhân xử thế tiếp vật. 

 Thứ mười là “Yêu quý vật mạng”.  

Điều này trên thực tế là khuyên bảo chúng ta phải tiết phước. Trong tự tánh có vô lượng phước 

đức. Chúng ta xem thấy trong kinh Hoa Nghiêm nói y chánh trang nghiêm của Phật Tỳ Lô Giá 

Na, trong kinh Vãng Sanh nói y chánh trang nghiêm của Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc, phước 

báo đó không phải do tu mà có, mà là xứng tánh, cũng chính là nói hoàn toàn là tự nhiên. Sinh 

thái tự nhiên chưa bị phá hoại tí nào cả, bất kể là môi trường vật chất, môi trường nhân sự, tốt 

đẹp đến cực điểm, cho nên gọi là thế giới Cực Lạc. Trong môi trường này, việc mà Phật Bồ Tát 

vì chúng ta thị hiện vẫn là “Yêu quý vật mạng”, huống chi phàm phu chúng ta chưa có kiến tánh, 

phước báo của tự tánh còn chưa hưởng thụ được một tí nào cả. Phước báo chúng ta ngày nay 

hưởng từ đâu mà có vậy? Là từ tu đức mà có. Giống như bạn có phước báo, bạn có của cải, tiền 

muôn bạc vạn, nhưng đều ở trong ngân hàng, trên người một xu cũng không có, đi trên đường 

muốn ăn thứ gì cũng không được, đành chịu đói, không có người đưa thức ăn cho bạn ăn, phải 

làm sao đây? Đành phải tạm thời làm thuê, kiếm chút tiền để có một bữa cơm. Tạm thời làm thuê 



122 



kiếm chút tiền ăn cơm là tu đức, tuy tánh đức có nhưng mà không lấy ra được. Phàm phu giống 

như loại tình trạng này. Chúng ta tu một chút phước đức như vậy, nếu bạn không quý trọng thì 

phước này sẽ hưởng hết rất nhanh. 

Người xưa có một câu nói rất hay: “Lộc tận nhân vong”. Lộc là gì vậy? Là phước báo. Ví dụ tuổi 

thọ  của  bạn  rất  dài,  khoảng  80  -  90  tuổi,  phước  báo  có  trong  80  -  90  tuổi  của  bạn,  nhưng  bạn 

không biết tiết phước, đến 50 - 60 tuổi đã hưởng phước hết rồi. Khi hưởng hết rồi thì tuổi thọ tuy 

còn nhưng cũng phải chết, vì phước không còn nữa. Từ đó cho thấy, tiết phước rất quan trọng. 

Người biết tiết phước, tuy tuổi thọ đến rồi nhưng phước chưa hưởng hếtthì họ sẽ không chết, tuổi 

thọ của họ tự nhiên kéo dài. Tại sao vậy? Vì phước chưa hưởng hết, họ còn có phước dư, chúng 

ta thường nói “thêm phước thêm thọ”. Thêm phước có hai phương pháp, một là tự mình biết tu 

phước, hai là tự mình biết tiết phước. Vừa biết tu phước, vừa biết tiết phước thì tuổi thọ của họ 

đương nhiên sẽ kéo dài. Đây là đạo lý nhất định. 

Nho, Phật đều dạy chúng ta phải tiết kiệm, phải yêu quý vật mạng. Vật mạng này đặc biệt là chỉ 

động vật. Trong một câu này đã hàm chứa không sát sanh, tiến thêm một bước là không ăn thịt 

chúng sanh. Không ăn thịt chúng sanh là tiết phước, không nên cho rằng ăn thịt chúng sanh là 

việc rất bình thường, trong xã hội mọi người đều ăn mà! Trong kinh Phật nói rất rõ ràng, bạn ăn 

nó tám lạng, tương lai bạn phải  trả nửa cân, không phải  nói  ăn rồi  thì chẳng sao,  ăn rồi  thì rất 

phiền phức. Bạn đời  này đã  ăn bao nhiêu thịt  động vật,  phải bao nhiêu đời  bạn mới  có thể  trả 

hết?  Thân  người  khó  được  mà  dễ  mất.  Mất  thân  người,  được  lại  thân  người  là  việc  không  dễ 

dàng. Nói đơn giản nhất, bạn đời này đã ăn bao nhiêu thịt chúng sanh, đời sau biến lại súc sanh, 

đời đời kiếp kiếp biến thành súc sanh để trả nợ, khi tất cả thảy đều trả xong rồi thì mới có thể 

được lại thân người. Bạn hãy thử nghĩ, sự việc này phiền phức cỡ nào. Người thế gian không biết 

sự lợi hại này, Phật Bồ Tát biết, người tu hành chân chánh biết, nên không kết oán thù với chúng 

sanh, không có vướng víu nợ nần với bất kỳ người nào. Nợ mà người khác thiếu ta, ta không cần 

nữa, điều này tốt, vì “cần” thì bạn còn phải đi đòi nợ, bạn đời sau còn phải đi gặp họ. Không cần 

nữa thì dứt nợ rồi. Thiếu nợ người ta phải nhanh chóng trả, trả thật vui vẻ thì trên đường Bồ Đề 

chúng ta sẽ không có chướng ngại; vãng sanh sẽ đi rất thảnh thơi, đi rất tự tại; kẻ thù, chủ nợ sẽ 

không  đến  gây  khó  dễ;  chư  Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  phù  hộ.  Bạn  không  biết  tiết 

phước thì biết làm sao bây giờ? Tiết phước, từng li từng tí đều phải quý trọng, phải tập thành thói 

quen. 

Tôi lần đầu tiên đến Canada để giảng kinh, đồng tu bên đó nói với tôi, ở Vancouver có một vị hộ 

pháp lớn, cúng dường pháp sư Tuyên Hóa một tòa nhà lớn, lúc đó tòa nhà trị giá một triệu đôla 

Mỹ, tôi có tham quan rồi. Nguyên nhân gì cúng dường vậy? Trong một bữa cơm, ông nhìn thấy 

pháp sư Tuyên Hóa dùng một tờ giấy vệ sinh (tức là giấy chùi miệng), Ngài đã dùng tám lần, 

dùng xong một lần thì gấp lại, dùng hết tám lần. Ông đã bị cảm động, nên cúng dường một triệu. 

Đây là quả báo của tiết phước. Pháp sư Tuyên Hóa, trong rất nhiều thành phố lớn ở Mỹ đều có 

đạo tràng, Ngài có phước báo lớn. Phước báo từ đâu mà có vậy? Do tiết phước. Ngài tiết kiệm 

thật sự, tiết phước thật sự, đời sống bản thân thật sự tiết kiệm, người khác không làm được. Ngài 

ngày ăn một bữa, không nằm đơn, ở trong phòng không có giường, giữ giới rất nghiêm, những 

chỗ này đáng để chúng ta tán thán, đáng để chúng ta học tập. Ngài nói về những thần thông, cái 

này thì chúng tôi không tán thán Ngài, nhưng mà về phương diện giữ giới, tiết phước này, chúng 

ta cần phải hướng về Ngài học tập. Mười điều này chúng tôi chỉ giới thiệu đơn giản với các vị 

đồng tu đến chỗ này. Trong chú giải nói vô cùng tường tận, mọi người tự mình có thể tham khảo. 



123 



Cảm  Ứng  Thiên,  câu  thứ  mười  tám  là  “Từ  tâm  với  vật”,  trở  xuống  đoạn  kinh  văn  này  là  nói 

dưỡng tánh, “tu tâm dưỡng tánh”. Trong môn học này là nói “Tu kính”. 

“Từ  tâm  với  vật”,  “vật”  chính  là  chúng  sanh.  Trong  Phật  pháp  thường  nói:  “Từ  bi  làm  gốc, 

phương tiện làm  cửa”, từ bi  là đức, phương tiện là công,  chúng ta thường nói  công đức. Phía 

trước đoạn này là dạy chúng ta tích lũy công đức. Tích đức chính là giữ tâm, lũy công chính là 

làm việc. Tâm từ bi, người thế gian gọi là tâm thương yêu. Tại sao Phật pháp không nói thương 

yêu  mà  nói  từ  bi  vậy?  Trong  đây  có  một  nguyên  nhân,  thương  yêu  của  người  thế  gian  là  tình 

cảm, thương yêu này sinh ra từ tình cảm; từ bi cũng là thương yêu, nhưng mà từ bi là sinh ra từ 

trí  tuệ,  là  lý  trí  chứ  không  phải  tình  cảm.  Phàm  là  tình  cảm  thì  rất  dễ  dàng  thay  đổi,  cho  nên 

người thế gian nói tình yêu là chắc chắn không tin cậy được, thiên biến vạn hóa, bản thân cũng 

không thể khống chế được. Tâm thương yêu của Phật Bồ Tát là vĩnh hằng bất biến, nên gọi là từ 

bi. Nó là lý tính, nó lưu xuất từ trong tâm tánh, chân lý tự nhiên. Chân từ bình đẳng chính là 

Phật. 

Trong kinh  điển, Phật  nói  với  chúng ta nhân hạnh của mười  pháp  giới,  đương nhiên mỗi  một 

pháp giới nếu nói nhân duyên thì đều vô cùng phức tạp, trong kinh Hoa Nghiêm gọi là “vô lượng 

nhân duyên”. Trong vô lượng nhân duyên luôn có một nhân tố quan trọng nhất, vì vậy Phật liền 

đem  nhân  tố  quan  trọng  nhất  đó  để  chỉ  dạy  cho  chúng  ta.  Làm  Phật,  nhân  tố  quan  trọng  nhất 

chính là “Chân từ bình đẳng”, chân là thuần chân, phần trước trong “Tích lũy công đức”, chúng 

tôi đã từng nói qua. Một người tu hành, một người hiểu biết, người triệt để hiểu rõ chân tướng vũ 

trụ nhân sinh, họ có ba việc mà phàm phu thông thường chúng ta thường hay lơ là. 

- Thứ nhất, tâm của họ là chân thành chí thiện. Tâm thiện đạt đến cứu cánh viên mãn thì gọi là 

chí thiện. Nhà Nho cũng dạy người “chỉ ư chí thiện”, một cái tâm thuần thiện đối nhân xử thế 

tiếp vật. Tâm thuần thiện chính chỗ này gọi là tâm từ, đây là cái đặc sắc thứ nhất. 

- Thứ hai, thuần là một cái tâm yêu thương người, không hề nghĩ đến bản thân, giống như người 

mẹ hiền yêu thương con cái của họ vậy, toàn tâm toàn lực chăm lo, quên đi cả bản thân mình. 

Phật và đại Bồ Tát là dùng tâm yêu thương như vậy đối với chúng sanh trong mười pháp giới. 

- Thứ ba, thuần là cái tâm lợi ích chúng sanh. 

Ba điểm này đã đem tâm hạnh của chư Phật Bồ Tát nói hết rồi. Ba sự việc này, chúng ta hãy 

quan sát  thật  kỹ, hầu như là thông với  tất  cả tôn  giáo. Tuy  giáo nghĩa của mỗi  tôn  giáo không 

giống nhau, nghi thức không giống nhau, nhưng ba điểm này là có điểm chung, nên tôn giáo có 

thể viên dung hòa hợp, và có thể nói đây là pháp cơ bản. Bắt đầu làm từ trên pháp cơ bản này, 

phát  triển  mạnh  mẽ.  “Hoa  Nghiêm”  là  một  điển  hình,  “Pháp  Hoa”  cũng  là  một  điển  hình,  thử 

xem kinh luận Đại Thừa của nhà Phật, giáo điển nhất thừa, không cái nào không lấy ba nhân tố 

này. Dung hợp đủ dạng chủng loại khác nhau trong hư không pháp giới, chúng ta ngày nay gọi là 

văn hóa khác nhau, phương thức sống khác nhau, tín ngưỡng tôn giáo khác nhau, dùng ba nhân 

tố  này  là  dung  hợp  rồi.  Chí  thiện,  chân  từ, lợi  ích  đối  với  tất  cả  chúng  sanh,  thật  sự  làm  được 

quên mình vì người. Phật là đại trí đại giác, chúng ta nói giác hạnh của Ngài viên mãn. Phàm là 

người đại trí đại giác thì nhất định có đầy đủ ba nhân tố này, có thể dùng bình đẳng tâm từ làm 

bạn. 



124 



Nhà Phật dạy người dưỡng sinh, đây là tất cả chúng sanh có thể nói là không phân chia chủng 

loại,  không  phân  tôn  giáo,  việc  quan  tâm  nhất  là  làm  thế  nào  gìn  giữ  khỏe  mạnh,  trường  thọ, 

hạnh  phúc,  vui  vẻ  là  dưỡng  sinh.  Nếu  muốn  thân  thể  khỏe  mạnh,  trường  thọ,  điều  quan  trọng 

nhất chính là phải có tâm từ bi. Đây là điểm mà rất nhiều người thường hay lơ là. Tâm địa thanh 

tịnh, từ bi thì sẽ không sinh bệnh. Tất cả mọi ốm đau, phiền não sinh ra từ đâu vậy? Nếu chúng ta 

quan sát tỉ mỉ thì sẽ biết, đây là sinh ra từ ô nhiễm. Đạo lý này không khó hiểu. Mấy hôm nay tôi 

nghe người ta nói, trên báo tạp chí đăng tin thịt bò châu Âu lại xảy ra vấn đề, lại không thể ăn, 

thậm chí là trong rượu nho có trộn lẫn máu bò trong đó, nhuộm đỏ cả rượu nho. Mọi người trong 

tâm đều hoảng hốt, đây là rất rõ ràng, ô nhiễm chính là nguồn gốc của bệnh tật. Tâm địa thanh 

tịnh,  không  có  ô  nhiễm  thì  sẽ  không  sinh  bệnh. Từ  bi  có  thể  hóa  giải  tất  cả  những  điều  chẳng 

lành, không những có thể giải độc đối với bản thân, mà tâm từ bi còn có thể hóa giải tất cả sự 

hiểu lầm, kỳ thị giữa những tôn giáo khác nhau, chủng tộc khác nhau của thế gian. Cho nên tất cả 

những điều chẳng lành, tâm từ bi có thể hóa giải. 

Vọng tưởng của tôi, tôi đã suy tính nhiều năm rồi, hy vọng có thể thành lập một ngôi trường học 

đa nguyên văn hóa. Đa nguyên văn hóa dạy cái gì vậy? Chính là dạy tâm chí thiện, tâm từ bi, tâm 

lợi  ích  chúng  sanh.  Phòng  nghiên  cứu  đa  nguyên  văn  hóa,  khoa  đa  nguyên  văn  hóa,  nội  dung 

chương  trình  giảng  dạy  là  ba  điểm  này.  Ba  điểm  này  ở  trong  Phật  pháp  nói  chính  là  Bồ  Tát. 

Trong tâm từ bi, điều quan trọng nhất là không sát sanh. Trong “Tịnh Nghiệp Tam Phước”, điều 

đầu tiên là “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. “Yêu 

thương vật mạng”, “vật” là nói tất cả chúng sanh, đối với tất cả chúng sanh không được phép có 

ý nghĩ sát hại, không những không được sát, mà tổn hại cũng không được phép, vậy mới là tâm 

từ thật sự, là cơ sở của tất cả mọi giới luật, căn bản của giới hạnh. 

Phật Bồ Tát dạy chúng ta đạo dưỡng sinh, đặc biệt chú trọng tâm từ bi.  Người thế  gian dưỡng 

sinh chỉ biết sinh lý, ăn uống phải vệ sinh, “vệ” là bảo vệ, bảo vệ sinh lý, mong cho sinh lý khỏe 

mạnh, nhưng nhân tố chân thật của sinh lý khỏe mạnh họ chưa tìm ra. Cho nên, dù lựa chọn thức 

ăn khỏe mạnh nhất, họ vẫn cứ bị bệnh, họ vẫn cứ bị già, chết. Nguyên nhân gì vậy?  Đối với 

khỏe mạnh, trường thọ, việc giữ gìn sinh lý khỏe mạnh không phải là nhân đứng đầu, nó là nhân 

thứ hai, đây là trị ngọn, không phải trị gốc. Từ đó cho thấy, người coi trọng vệ sinh là trị ngọn, 

không trị gốc. Gốc là gì vậy? Gốc là tâm! Trong kinh Phật thường nói: “Y báo chuyển tùy theo 

chánh báo”, thân thể này của chúng ta là y báo, tâm là chánh báo. Tâm lý khỏe mạnh thì sinh lý 

chúng ta phần lớn là khỏe mạnh; phương diện ăn uống hơi chú ý một chút, thế là sống vô cùng 

khỏe. Tâm lý không khỏe mạnh, sinh lý điều dưỡng thế nào đi nữa vẫn chẳng giúp ích gì được. 

Loại điển hình này chúng ta thấy quá nhiều rồi. 

Thời cổ đại, những đế vương, văn võ đại thần, đối với bảo vệ về mặt sinh lý đều là tìm một số 

chuyên gia, những người lỗi lạc đến chăm lo cho họ, nhưng họ vẫn đoản mạng như thường. Quí 

vị  hãy thử kiểm  tra xem,  đế vương các đời  được mấy người  sống đến 70 tuổi? Không có mấy 

người, đại đa số là 40 tuổi - 50 tuổi thì mạng sống đã kết thúc. Năm - sáu mươi tuổi là trường thọ 

rồi. Người 70 tuổi trở lên thật hiếm có, người xưa gọi là tuổi xưa nay hiếm. Nguyên nhân gì vậy? 

Đã lơ là vệ sinh tâm lý, họ chỉ biết vệ sinh sinh lý, họ không biết vệ sinh tâm lý. Cho nên, tâm từ 

bi là quan trọng hơn cả. Chúng ta dưỡng thân thể, còn phải biết dưỡng tính tình. 

Ăn uống trong nhà Phật, tại sao lựa chọn ăn chay vậy? Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa còn tại 

thế khuyến khích chúng ta ăn chay, nhưng bản thân Ngài không có thực hành ăn chay, đó là do 



125 



môi  trường  sống  không  cho  phép.  Đức  Phật  là  người  vô  cùng  từ  bi,  người  từ  bi  không  muốn 

phiền phức người khác. Đức Phật mỗi ngày ra ngoài đi trì bát, khi trì bát, người ta ăn cái gì thì 

cúng dường cái ấy, vậy là thuận tiện. Nếu như Phật muốn đề xướng ăn chay, vậy mỗi một nhà 

đều phải chuẩn bị một chút thức ăn chay để ứng phó người trì bát, vậy thì phiền phức biết bao. 

Ngài  không  muốn  thêm  phiền  phức  cho  người,  đây  là  tùy  duyên.  Chư  Phật  Bồ  Tát  tùy  duyên 

không sao cả, bởi vì tâm họ từ bi, họ không có phân biệt, không có chấp trước, tâm của họ thanh 

tịnh, không bị ô nhiễm. Chúng ta là phàm phu, tâm của chúng ta không thanh tịnh, tâm chúng ta 

sẽ bị ô nhiễm, cho nên không thể không có lựa chọn. 

Phật giáo Trung Quốc áp dụng ăn chay bắt đầu từ Lương Vũ Đế. Lương Vũ Đế đọc kinh Lăng 

Già, trong kinh Phật khuyến khích Bồ Tát không nên ăn thịt chúng sanh. Sau khi ông đọc xong, 

ông vô cùng cảm động. Bản thân ông áp dụng ăn chay và khuyến khích người xuất gia cũng áp 

dụng ăn chay. Vận động ăn chay là được triển khai như vậy. Phật giáo đồ trên toàn thế giới đều 

không có ăn chay, ăn chay chỉ có ở Trung Quốc. 

Phật giáo đồ xuất gia trên toàn thế giới, trên đỉnh đầu không có đốt liều, đốt liều chỉ có ở Trung 

Quốc. Đốt liều trên đỉnh đầu ý nghĩa là gì vậy? Trong kinh Phật nói: “Thắp sáng bản thân, soi 

sáng người khác”, là chúng ta phát nguyện xả mình vì người. Hiểu được ý này là được rồi, không 

phải bảo bạn đem thân thể đốt cháy thật sự. Thân thể đốt cháy rồi, bạn lấy gì để giúp đỡ người 

khác? Chư Phật Bồ Tát chính là phục vụ chúng sanh, vì chúng sanh phục vụ, vì nhân dân phục 

vụ. Bạn không có một thân thể khỏe mạnh, bạn lấy gì phục vụ? Nhà Phật nói đốt thân, đốt ngón 

tay, đốt cánh tay, đều là lấy ý nghĩa xả mình vì người. Nếu bạn hiểu sai ý nghĩa, thật sự đem thân 

thể đốt mất, ngón tay đốt mất, cánh tay đốt mất, bạn biến thành tàn phế, việc gì cũng không làm 

được. Bồ Tát Quan Thế Âm hai tay còn không đủ, phải ngàn tay, ngàn mắt. Chúng ta có hai tay 

còn muốn đem nó đốt đi, vậy thì thành cái gì? Ý nghĩa hiểu sai rồi! Tổ sư đại đức dạy chúng ta 

đốt liều trên đỉnh đầu, để bạn từng giây từng phút ghi nhớ, ta đã từng phát nguyện xả mình vì 

người. Thế nhưng có rất nhiều người trên đầu đã đốt rất nhiều liều. Tôi đã từng nhìn thấy, có một 

vị xuất gia, trên đỉnh đầu đã đốt khoảng chừng ba - bốn chục vết liều, đốt nhiều như vậy. Đây là 

tự tư tự lợi, cống cao ngã mạn! Ông ta đốt nhiều, người khác đốt ít,  “tôi nhiều hơn anh” , cống 

cao ngã mạn, hoàn toàn không hiểu ý nghĩa của đốt liều! Cho nên, trên người đốt hay không đốt 

chẳng có quan hệ gì, trong tâm phải nhớ kỹ lời giáo huấn của Phật, thật sự phát tâm vô điều kiện, 

vô tư vì tất cả chúng sanh phục vụ. 

Ăn chay vô cùng quan trọng. Ăn chay là dưỡng sinh, dưỡng tâm, dưỡng tánh. Tánh, dùng cách 

nói hiện nay là tinh thần, tức là trong ăn chay cũng có cái không tốt cho tính tình, Phật đều đem 

nó lựa ra. Mọi người biết, nhà Phật nói rau ngũ huân, “huân” có bộ thảo đầu, huân không phải 

thịt, cho nên rất nhiều người nói ăn huân là ăn thịt, đây là sai rồi! Huân không phải thịt, huân là 

rau. Thịt, nhà Phật gọi là “huân tanh”. Huân là năm loại rau, mọi người đều biết, đó là tỏi, kiệu 

(chúng ta gọi là kiều đầu), rau hẹ, hành, hưng cự (chúng ta gọi là hành tây), những thứ này ảnh 

hưởng sinh lý. Người không có công phu, người không có định công, nếu ăn sẽ gây ra hiệu quả 

không tốt, cho nên nhà Phật tránh nó. Năm loại này gọi là huân thái. Trong kinh Lăng Nghiêm, 

Phật nói rõ ràng, ăn sống rất dễ động can hỏa, nóng nảy bứt rứt. Cho nên Phật mới khuyên người 

sơ học, bạn muốn bảo vệ tâm trạng lương thiện của mình phải để ý, việc ăn uống sẽ ảnh hưởng 

tâm trạng. Ăn chay gìn giữ tâm từ bi, không ăn thịt chúng sanh, cho nên ăn chay là vệ sinh, vệ 

tánh, vệ tâm. Đây là sự lựa chọn tốt nhất, là đạo dưỡng sinh tốt nhất, nó dưỡng sinh, dưỡng tánh, 

dưỡng tâm. Đây là đại học vấn. Từ chỗ này sinh khởi tâm yêu thương, bảo vệ tất cả chúng sanh, 



126 



hoan hỷ, vô điều kiện chăm lo tất cả chúng sanh, giúp đỡ tất cả chúng sanh. Tâm Bồ Đề là sinh 

ra từ đây. 

Phật thường hay khuyên chúng ta phát tâm Bồ Đề, nhưng tâm Bồ Đề chúng ta không biết phát từ 

đâu? Tâm Bồ Đề phải phát ra từ trong tâm yêu thương, và tâm thương yêu này không kèm thêm 

bất kỳ điều kiện nào. Tâm thương yêu có điều kiện thì không phải tâm Bồ Đề. Tâm thương yêu 

vô điều kiện mới là tâm Bồ Đề. Tâm thương yêu vô điều kiện rất khó phát. Khó ở chỗ nào vậy? 

Khó ở chỗ chúng ta không hiểu rõ chân tướng vũ trụ nhân sinh. Nếu như bạn hiểu rõ rồi thì tâm 

Bồ Đề  tự  nhiên liền phát  được. Chân tướng vũ trụ  nhân sinh  là  gì? Hư không pháp  giới  tất  cả 

chúng sanh là chính mình, đây mới là chân tướng. Cách nói này của tôi mọi người dễ hiểu, cách 

nói trong kinh của Phật mọi người nghe xong rất khó thể hội ý nghĩa. Cách nói trong kinh Phật là 

thế nào vậy?  “Mười phương ba đời chư Phật cùng chung một pháp thân” . Cách nói này khi 

nghe  rất  khó  hiểu,  nên  tôi  đổi  lại  một  chút,  “hư không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  chính 

 mình” . Các bạn thử nghĩ xem, đến khi nào bạn có thể thể hội được, đến khi nào bạn thừa nhận, 

bạn khẳng định rồi thì tâm yêu thương của bạn tự nhiên liền phát ra. Tâm yêu thương đó là tâm 

từ bi bình đẳng, đó là tâm Bồ Đề chân thật. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 18) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương, Phật tử Diệu Hiền.  



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 19 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên_ Tập 19 

Trong Cảm Ứng Thiên Hội Biên, câu thứ mười chín có hai chữ “Trung Hiếu”. Hai chữ này thực 

ra là căn bản cảm ứng của đức hạnh. Trong chú giải, nó là đoạn phong phú nhất trong toàn thiên. 

Có thể thấy, cổ đức đối với hai chữ này rất coi trọng. 

“Trung hiếu”, “hiếu” là căn bản của thành kính. Phật pháp thiết lập trên đạo hiếu. Từ xưa đến 

nay, giáo dục của nhà Nho cũng là lấy “trung hiếu” làm trung tâm, đây là được giáo dục. Sao gọi 

là  giáo  dục?  Trung  hiếu  mà  thôi.  Đây  là  điều  chúng  ta  không  thể  không  biết,  tức  là  phải  học 



127 



trung, phải tận hiếu. Cổ nhân dạy chúng ta:  “Làm tôi phải tận trung, làm con phải tận hiếu, đây 

 là chuyện thường của lẽ tự nhiên, là gốc của nhân luân” . Chú giải mở đầu là bốn câu nói này. 

 “Làm tôi phải tận trung” . Câu nói này nếu dùng ngôn ngữ hiện đại để giải thích, Phật dạy “y 

nghĩa bất y ngữ”, câu nói này nói rất hay, bởi vì ngôn ngữ sẽ thay đổi tùy theo thời đại, còn ý 

nghĩa  là  nguyên  tắc,  là  cương  lĩnh,  vĩnh  viễn  không  thay  đổi.  Trước  đây  vào  thời  đại  của  đế 

vương, “làm tôi phải tận trung” nghĩa là bề tôi đối với vua phải tận trung. Dùng cách nói hiện đại 

để nói, chính là người bị lãnh đạo đối với người lãnh đạo phải biết tận trung. Cái ý này suy ra mà 

nói, là vì tất cả nhân dân phục vụ phải tận trung, ý nghĩa này quí vị dễ hiểu hơn rồi. Chúng ta 

phục vụ, phục vụ có đối tượng. Đối tượng là người nào vậy? Đối tượng là nhân dân. Chúng ta vì 

nhân dân phục vụ, vì chúng sanh phục vụ, phải biết tận trung. 

 “Làm con phải tận hiếu” , câu nói này dễ hiểu. “Tận Trung” là dựa vào “Tận Hiếu” làm căn bản. 

Nếu như một người không biết hiếu thì họ sao có thể tận trung được?  Hiếu là lẽ thường của tự 

nhiên,  là  gốc  của  nhân  luân.  Trung là  đạo  lý  lớn  của  làm  người.  Chữ  “Trung”  này  là  “Trung” 

“Tâm”, tức là tâm của bạn phải chánh, phải trung, không được nghiêng, không được tà. Cổ nhân 

giải thích cho chúng ta: “Thành kính là tướng mạo”, “Một niệm không sinh gọi là thành”, từ đó 

chúng ta liền có thể thể hội được, trung tâm chính là một tâm, hai tâm là bất trung, hai tâm thì 

tâm của bạn đã lệch rồi. Trung tâm là một niệm không sinh, sinh một niệm là bất trung. Từ đó 

cho  thấy,  “trung”  là  thành  kính  đến  cực  điểm,  chân  thành  cung  kính  đến  cực  điểm  mới  gọi  là 

trung. Giáo dục của nhà Nho, giáo dục của nhà Phật chính là dạy điều này. Đây là lẽ thường của 

tự nhiên (thường là đạo thường, là vĩnh hằng bất biến), trong Phật pháp gọi là “Lẽ thường của 

pháp tánh”, “Pháp vốn như vậy”. Người có thể thuận theo đạo thường thì người này gọi là Phật, 

gọi  là  Bồ  Tát;  đánh  mất  đạo  thường,  trái  ngược  đạo  thường  thì  người  này  được  gọi  là  chúng 

sanh, là phàm phu. Có thể thấy phàm - thánh khác biệt là từ một niệm này. 

Cái  gốc  của  nhân  luân  là  căn  bản  của  làm  người,  hay  nói  cách  khác,  hai  chữ  trung  hiếu  này 

không còn nữa thì căn bản của nhân luân bị đánh mất. Vẫn có hình tướng của con người, có hình 

dạng của con người, nhưng trên thực tế có phải người hay không? Không phải người, chỉ là hình 

tướng con người. Đại sư Thiên Thai giảng kinh Pháp Hoa, đem thập pháp giới triển khai thành 

“Bách giới thiên như”. Bách giới từ đâu mà có vậy? Trong mỗi một pháp giới đều có mười pháp 

giới. Ví dụ chúng ta là pháp giới người, trong pháp giới người có Phật ở trong người. Ai là Phật 

ở trong người? Hai chữ trung hiếu này làm được rất viên mãn, không hề mảy may thiếu sót, đây 

chính là Phật ở trong người. Hai chữ “trung hiếu” làm được năm phần trở lên, chưa được viên 

mãn, đây là Bồ Tát ở trong người, Duyên Giác ở trong người, Thanh Văn ở trong người. Hai chữ 

trung hiếu có thể làm được một phần - hai phần mười, đó mới là người ở trong người, mới được 

xem là con người. Có thể làm được bốn phần, năm phần là thiên nhân ở trong người. Nếu như 

không làm được, làm trái ngược là súc sanh ở trong người, ngạ quỷ ở trong người. Hoàn toàn 

làm trái ngược lại, đại nghịch bất đạo là địa ngục ở trong người. Mỗi một pháp giới đều đầy đủ 

mười pháp giới, cho nên gọi là 100 pháp giới. Ở trong mỗi một giới đều đầy đủ “Thập như thị”, 

cho nên gọi là bách giới thiên như. 

Bách giới thiên như là nói cho chúng ta biết một nguyên tắc, nói với chúng ta chân tướng sự thật. 

Triển khai tiếp như vậy, trong 100 giới, trong mỗi một giới lại  có mười  pháp giới,  gọi là ngàn 

pháp giới. Cho nên pháp giới là vô lượng vô biên. Pháp giới từ đâu mà có vậy? Là từ trong vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước của chúng ta biến hiện ra, vô lượng vô biên pháp giới, biến ảo vô 



128 



cùng. Trong biến  ảo  có  một  nguyên tắc bất biến, nguyên tắc này  chính  là trung hiếu. Cho nên 

trong Cảm Ứng Thiên, hai chữ trung hiếu này, chú giải chiếm số trang lớn là như vậy. Đây là sự 

từ bi yêu thương của đại đức xưa, chỉ sợ chúng ta đối với hai chữ này nhận thức không rõ ràng. 

Tri thức thế xuất thế gian có thể thành tựu hay không, mấu chốt là ở hai chữ này. Tu hành có thể 

chứng quả hay không, mấu chốt cũng ở hai chữ này, bạn nói điều này quan trọng cỡ nào. 

Mấy câu nói này dưới đây ý nghĩa sâu rộng vô tận. 

 “Nếu làm bề tôi bất trung thì vua còn trông mong gì vào bề tôi nữa, làm con bất hiếu thì cha 

 còn  trông  mong  gì  vào  con  được,  chẳng  bằng  súc  sanh  cầm  thú,  sao  có  thể  gọi  là  người 

 chứ?”.  

Mấy  câu  nói  này  người  hiện  nay  nghe  thấy  sẽ  lắc  đầu,  nghe  không  vào  được.  Người  hiện  nay 

không cho như vậy, cho rằng kiểu nói này là lạc hậu rồi, đây là văn hóa cũ cần phải nên đào thải 

hết. Phàm là người có kiểu quan niệm này, người có loại hành vi này, cho nên mới chiêu đến tai 

nạn lớn cho thế gian. Người biết trung hiếu, biết được đạo lý này, biết được chân tướng sự thật, 

không những không dám làm càn làm bậy, mà ngay cả một niệm tà tư cũng không cho phép thì 

đâu có thể tạo nghiệp, huống chi tạo tội nghiệp cực nặng? Những ý nghĩa này, các đồng tu chúng 

ta phải suy nghĩ thật nhiều, quan sát nhiều, thể hội thật kỹ, sau đó mới biết giáo huấn của thánh 

nhân là chí chân, chí thiện. Chúng ta quyết không được mê vào thế tục, mê vào thế tục sẽ chiêu 

đến khổ báo không có cùng tận. 

Quí vị  có lẽ  cũng biết,  xưa nay trong ngoài  có rất  nhiều lời  tiên tri,  đều tập trung vào thời  đại 

này, đều nói thế gian này sẽ có tai nạn. Người học Phật chúng ta không tin lời tiên tri, mà tin 

nhân quả. Nhân như vậy thì quả như vậy, báo như vậy. Phật không nói lời tiên tri, Phật nói nhân 

quả.  Nhân  thiện  nhất  định  được  quả  thiện,  nhân  ác  nhất  định  được  ác  báo,  nhân  quả  báo  ứng 

không hề sai chạy. Trung hiếu là thiện, trung hiếu là đại căn đại bản của thiện. Chữ này không 

thể không nói nhiều một chút, phải nhận thức cho rõ ràng. Hai chữ này, trong nguyên tắc chế tạo 

văn tự Trung Quốc đều là thuộc về hội ý, văn tự là ký hiệu, bạn nhìn thấy ký hiệu này liền thể 

hội được hàm nghĩa ở trong ký hiệu này. Trung là trung tâm, không thiên vị bên nào, dạy chúng 

ta  phải  dụng  tâm  như  thế  nào.  Trung  là  chân  tâm,  lệch  rồi  chính  là  vọng  tâm.  Chữ  này  là  dạy 

chúng ta dùng chân tâm. Chư Phật Bồ Tát dùng chân tâm, còn tâm mà Thanh Văn, Duyên Giác 

dùng  là  gần  giống  chân  tâm,  vẫn  chưa  đạt  đến  thuần  chân.  Phàm  phu  lục  đạo  dùng  vọng  tâm, 

không phải chân tâm. Cho nên ý nghĩa này rất là sâu xa. 

 “Hiếu” , chữ này là bảo chúng ta thể hội chân tướng sự thật. Chân tướng sự thật là như thế nào 

vậy? Các bạn thử xem hình dạng của chữ này, phía trên là chữ “Lão”, phía dưới là chữ “Tử”. Ý 

nghĩa này nói với chúng ta rất rõ ràng, thế hệ trước với thế hệ sau là một thể, đó là hiếu. Thế hệ 

trước với thế hệ sau chia rẽ là bất hiếu. Từ ý nghĩa này suy ra tiếp, là thế hệ trước còn có thế hệ 

trước nữa, quá khứ vô thỉ; thế hệ sau còn có thế hệ sau nữa, vị lai vô chung, vô thỉ vô chung là 

một thể. Đây là hiện tượng gì vậy? Há không phải Phật ở trong kinh nói với chúng ta tình hình 

của “Pháp thân”, của “Tự  tánh” sao? Trong kinh  Đại  Thừa thường nói:  “Mười  phương ba đời 

 chư Phật cùng chung một pháp thân” , đây chính là chú giải hay nhất cho chữ “Hiếu” này. Hiếu 

nghĩa là gì vậy? Chính là “mười phương ba đời chư Phật cùng chung một pháp thân”. Tôi thường 

nói “hư không pháp giới tất cả chúng sanh là chính mình”, đây chính là chữ hiếu. Ký hiệu này đã 

nói rõ chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Hiểu rõ chân tướng này là bạn đã nhận thức đạo hiếu rồi. 



129 



Hai chữ này hợp chung lại chính là Phật pháp vô cùng viên mãn. Tất cả kinh mà Thích Ca Mâu 

Ni Phật đã nói 49 năm là nói hai chữ “Trung Hiếu” mà thôi. Không chỉ tất cả pháp mà Thế Tôn 

đã nói không lìa hai chữ này, mà ngay cả pháp tàng vô tận mà mười phương ba đời tất cả chư 

Phật đã nói cũng là hai chữ này mà thôi. 

Hai chữ này làm sao nói hết được? Chư Phật Như Lai đồng loạt nói, cùng nhau nói, nói vô lượng 

kiếp thì hai chữ này vẫn nói không hết. Chúng ta ngay cả ý nghĩa thô thiển của hai chữ này còn 

không thể hội được, thì chẳng trách tu học công phu không đắc lực, nghiên cứu kinh điển, nghe 

giáo lý không thể khai ngộ. Nghiên cứu kinh điển nghe giáo lý không thể khai ngộ là không hiểu 

biết về hai chữ này. Niệm Phật tu hành công phu không đắc lực là hai chữ này chưa làm được tí 

nào cả. Cho nên, hai chữ “Trung, Hiếu” bạn hiểu biết rồi thì bạn sẽ khai ngộ; hai chữ này làm 

được rồi thì bạn sẽ có thể tu hành chứng quả. Hai chữ này, chúng ta cũng phải dùng nhiều thời 

gian một chút để giới thiệu với quí vị đồng tu. Trên thực tế chỗ tôi biết cũng không nhiều, tôi có 

thể thể hội được mấy phần, tôi cũng chỉ có thể làm được một vài phần mà thôi. 

Chú giải tiếp theo nói:  “Nhân tuy ưng đăng tiên phẩm, tất tu đa lịch tuế niên, duy chí trung 

 chí hiếu, kim nhật tạ thế minh nhật tiện sanh thiên giới, nhân tri trung hiếu, vi thần tử đại 

 tiết, khởi tri vưu vi, siêu độ chi bổn tai!”.  

Lời nói này nói rất hay, nói đúng, không sai, đây là nói đến tu hành. Cảm Ứng Thiên là của Đạo 

giáo. Đạo giáo tu hành mục tiêu là thăng thiên. Sanh thiên không đơn giản, bước vào câu lạc bộ 

của thần tiên cũng rất hiếm có rồi. Trong Phật pháp nói, trời Dục Giới phải tu thập thiện, tứ vô 

lượng tâm; trời Sắc Giới còn phải tu tứ thiền bát định. Nhưng mà người  sinh ở đời có thể tận 

trung tận hiếu, không cần tu hành, sau khi chết rồi thì tự nhiên sẽ sinh thiên. Lời nói này là sự 

thật.  Người  chí  trung  chí  hiếu,  sanh  thiên  phẩm  vị  cũng  cao,  hay  nói  cách  khác,  nếu  như  bất 

trung bất hiếu, tuy tu thập thiện, tứ vô lượng tâm cũng không thể sanh thiên. Cùng đạo lý như 

vậy, bất trung bất hiếu, niệm Phật cũng không thể vãng sanh thế giới Cực Lạc. Bạn ở niệm Phật 

đường thành tâm thành  ý  niệm,  mỗi  ngày  niệm  100 ngàn tiếng Phật  hiệu vẫn không thể vãng 

sanh như thường. Cho nên hai chữ này, không những là căn bản của làm người, mà còn là đại 

căn đại bản của tu hành, tuyệt đối không được lơ là. Hai chữ này chúng ta cần dùng nhiều thời 

gian một chút để nghiên cứu thảo luận. 

Hai chữ “Trung hiếu” này bất kể là ở văn hóa bản địa Trung Quốc, hoặc giả là ở trong Phật pháp 

Đại Thừa đều là thuộc về môn học tâm tánh. Hai chữ này ở trong “Lục thư” đều thuộc về chữ hội 

ý, cũng tức là nói, để chúng ta nhìn thấy ký hiệu này liền thể hội được ý nghĩa mà nó biểu hiện. 

“Tâm”, cái ý này rất khó thể hội, rất khó hiểu. Mọi người ở trong kinh Lăng Nghiêm đã xem qua. 

Kinh Lăng Nghiêm vừa mở đầu, Thế Tôn nhìn về A Nan hỏi Ngài, tâm ở đâu? Hoàn toàn không 

nói là chân tâm hay là vọng tâm. A Nan thông minh hơn chúng ta, Ngài đã nói ra bảy chỗ, nhưng 

đều bị Thế Tôn phủ định cả. Đoạn văn này rất dài, cổ nhân phân đoạn đặt thành “Thất xứ trung 

tâm”, cũng có người đem nó phân thành “Thất phiên phá xứ”, đều có đạo lý của nó. 

Tâm không những không tìm thấy, thậm chí là tâm cũng không có cách gì có thể nghĩ ra được, 

cho nên trong kinh Phật thường dùng tám chữ “không thể nghĩ bàn”, “bặt chỗ tâm hành” để hình 

dung.  Tám  chữ  này  có  thể  nói  được  gần  giống  một  chút.  Tâm  mà  Nho  và  Phật  nói  đều  là  nói 

chân tâm, đều là nói bản tánh. Chân tâm bản tánh ở khắp mọi nơi, trong Phật pháp nói tâm bao 

thái hư. Kinh Lăng Nghiêm đặc biệt nói thấu triệt:  “Hư không pháp giới tất cả chúng sanh đều 



130 



 là duy tâm sở hiện” . Cho nên tâm là năng hiện, hư không pháp giới tất cả chúng sanh là cái sở 

hiện của tâm. Giống như chúng ta nằm mộng vậy, mỗi chúng ta đều có kinh nghiệm nằm mộng. 

Trong mộng có hư không, có pháp giới, có tất cả chúng sanh. Từ đâu mà có vậy? Người hiện nay 

nói từ trong tâm ý thức biến hiện ra cảnh mộng. Không sai! Tâm ý thức là vọng tâm. Trong Phật 

pháp nói tâm thức biến hiện ra cảnh mộng, mà chúng ta gọi là hoàn cảnh hiện thực. Hư không 

pháp  giới  đông  đảo  chúng  sanh  hiện  thực,  lại  có  mấy  người  biết,  vật  là  do  chân  tâm  bản  tánh 

chúng ta biến hiện ra, cái này là không có người biết rồi. Tâm không có tướng, nhưng tâm có thể 

hiện tướng. Tâm khởi tác dụng, có thể đem cái cảnh tượng này mặc tình biến hóa, cho nên nói là 

duy thức sở biến mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Thức là gì vậy? Thức là ý niệm. Ý niệm 

là  tác  dụng  của  tâm.  Tâm  khởi  tác  dụng  thì  gọi  là  niệm.  Chữ  “Niệm”  này  cũng  là  chữ  hội  ý. 

Trong văn tự Trung Quốc, niệm là “tâm”, “hiện tại”, tức là hiện tại cái tâm đó của bạn. Hiện tại 

tâm  bạn  đang  động,  cho  nên  Phật  nói:  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”.  Tâm  tưởng  chính  là 

niệm, chính là ý niệm. Tâm khởi tác dụng, làm thế nào đem tác dụng này dùng thuần chánh. 

Thánh nhân thế  xuất  thế  gian dụng tâm là thuần  chánh, Phật  Bồ  Tát  dụng tâm là thuần chánh. 

Thuần chánh chính là trung. Trong chữ tâm này nếu như không thêm bất kỳ ký hiệu nào, thì biểu 

thị đó là tâm; thêm vào ký hiệu chính là biểu thị tác dụng của nó. Trung là chánh dụng. Một chút 

lỗi lầm, một chút sai lầm cũng không có, đây gọi là trung. Chúng ta phải biết,  ý nghĩa này sâu 

rộng vô hạn. Trong nhà Nho, ở trong “Đại Học” dạy người “Thành ý, chánh tâm”. Thành ý là thể 

của  tâm,  chánh  tâm  chính  là  tác  dụng  của  tâm,  phải  dùng  cho  chánh.  Chánh  chính  là  trung. 

Nhưng mà phàm phu chúng ta hiện nay đâu có biết tâm. Thiền tông nói rất hay:  “Nếu người biết 

 được tâm, đại địa không tấc đất” . Chư Phật Như Lai dạy người không có gì khác, chính là dạy 

người nhận được tâm mà thôi. Nhận được tâm thì bạn liền thành Phật. Từ đó cho thấy, ngoài chư 

Phật  Bồ  Tát  ra,  không  có  ai  nhận  được  tâm.  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  chưa  có  minh  tâm  kiến 

tánh, hay nói cách khác, vẫn chưa có nhận được tâm, huống chi ngang đó trở xuống. Tâm khởi 

tác dụng chính là tư tưởng, chính là kiến giải. Những tư tưởng, kiến giải này sai rồi! Sai ở chỗ 

nào  vậy?  Nhà  Phật  nói,  có  vô  minh  chướng  ngại,  phiền  não  khuấy  động  kín  rồi.  Phật  nói  như 

vậy, nhà Nho cũng là nói như vậy. Cho nên Nho, Phật bàn đến tu hành đều trước tiên phải đoạn 

phiền não, sau đó mở trí tuệ. Trí tuệ mở rồi thì bạn liền nhận được tâm. Cương mục của nhà Nho 

dạy người cũng là nói như vậy. 

“Cách  vật,  trí  tri”.  Cái  cách  vật  này  quan  trọng  biết  bao.  Chúng  ta  ngày  nay  tu  học  công  phu 

không đắc lực chính là do không có bắt tay làm từ chỗ này. Vật là gì vậy? Vật là dục vọng, vật 

dục. Tất cả chúng sanh đối với vật dục tham luyến, chấp trước rất sâu. Quả báo của họ là đời đời 

kiếp kiếp tạo ra luân hồi, tạo ra ba đường ác. Cho nên, bạn tu hành nếu muốn thành tựu, bạn cần 

phải đem ngũ dục lục trần xả cho thật sạch sẽ thì bạn mới được cứu. Không những pháp thế gian 

không được phép tham, mà Phật pháp cũng không được tham. Trong kinh Kim Cang nói rất hay: 

“Pháp còn phải xả, huống chi phi pháp” . Chúng ta thử nghĩ, tại sao mình không thể thành tựu? 

Tại  sao  vẫn  tạo  nghiệp  địa  ngục?  Người  học  Phật  tạo  nghiệp  địa  ngục  rất  nhiều,  tôi  thấy  quá 

nhiều, quá nhiều rồi. Hiện tại tạo nghiệp địa ngục, tương lai nhất định bị quả báo địa ngục. Cái 

đáng sợ của không biết quả báo là họ dám tạo nghiệp. Khởi tâm động niệm tự tư tự lợi, khởi tâm 

động niệm lừa gạt chúng sanh, lừa gạt Phật Bồ Tát, lừa mình, dối người. Tâm như vậy làm sao 

có thể thành tựu! Dùng cái tâm như vậy làm một chút việc tốt cũng có một chút quả báo, quả báo 

ở đâu vậy? Là đi hưởng thụ ở trong tam đồ, lục đạo. Nếu như ngũ giới, thập thiện không đầy đủ, 

nói  lời  thành  thật,  người  đầy  đủ  ngũ  giới  thập  thiện  không  nhiều.  Cái  thứ  nhất  là  không  thành 

thật.  Trong  ngũ  giới  có  không  vọng  ngữ,  trong  thập  thiện  cũng  có  không  vọng  ngữ,  không  ác 



131 



khẩu, không lưỡng thiệt, không ỷ ngữ. Chúng ta tự mình thử nghĩ, chúng ta có phạm hay không? 

Nếu  như  phạm  rồi,  trong  kinh  Địa  Tạng  nói:  “Địa  ngục  kéo  lưỡi”,  bạn  có  thể  trốn  nổi  không? 

Không cần nói bạn có hành vi này, mà khởi một ý niệm là đã tạo nghiệp rồi. Ở phần trước chúng 

ta đã học không ít về điều này. Khởi tâm động niệm đều đang tạo nghiệp, bản thân nếu còn muốn 

có quả báo tốt thì đâu có chuyện này. 

Năm xưa khi tôi diễn giảng ở Hưu Sĩ Đốn, gặp được lão cư sĩ Thái (công tử của lão cư sĩ Thái 

Niệm Sinh), chúng tôi cùng nhau ăn cơm, bàn đến chỗ sở dĩ tu học không thể thành tựu, ông nói 

một câu rất hay : “Người công phu không thể thành tựu, nguyên nhân chính là không biết sỉ” . 

Tôi nghe xong câu nói này có cảm tưởng rất sâu. Thật vậy, không biết sỉ! Nhà Nho nói: “Tri sỉ 

cận hồ  dũng”, dũng là tinh tấn, không  giải  đãi.  Tại  sao không thể tinh tấn vậy? Không biết  sỉ! 

Chúng tôi hôm đó nói chuyện, bàn xong cũng rút ra một kết luận cụ thể, hy vọng chúng ta hãy 

phổ biến vận động biết sỉ. Chúng ta lập ra những học hội biết sỉ, tôi có ý nghĩ như vậy. Người có 

thể biết sỉ, đó chính là căn cơ của thánh hiền thế xuất thế gian. Bồ Tát biết sỉ, cho nên họ có thể 

thành tựu. Thanh Văn, Duyên Giác biết sỉ, cho nên họ có thể tinh tấn. Sao gọi là biết sỉ? Không 

bằng người là điều sỉ nhục. Phải lấy ai làm tiêu chuẩn? Lấy Phật Bồ Tát làm tiêu chuẩn. Chúng 

ta mọi thứ đều không bằng Phật Bồ Tát, đó chính là điều sỉ nhục lớn của chúng ta. 

Chúng ta học tập theo Phật Bồ Tát. Phật Bồ Tát thân tâm thanh tịnh, thế xuất thế gian tất cả các 

pháp buông rất sạch sẽ. Các Ngài có thể làm được, tại sao chúng ta không thể làm được? Tại sao 

chúng ta vẫn muốn tham đắm, vẫn muốn dốc sức mưu cầu. Sai rồi! Phật pháp nói dụng tâm, đều 

khuyên người phát tâm Bồ Đề. Ở trong tâm Bồ Đề nói trực tâm, nói tâm chí thành, đó là hiếu. 

Chân thành đến cực điểm, đây là chân tâm, là bản tánh, là thể của tâm Bồ Đề. Tâm tánh khởi tác 

dụng, có cái đối với bản thân, có cái đối với người khác. Cái đối với bản thân là thâm tâm, thâm 

tâm là tâm tự lợi; đối với người khác là tâm đại bi, tâm đại từ bi là lợi tha. Cho nên, thâm tâm với 

tâm đại bi, đây là ý nghĩa của “Trung”. Tâm của bạn khởi tác dụng này đúng đắn, thuần chánh, 

không có tà. 

Sao gọi là thâm tâm? Cổ đức giải thích: “Ưa đức, mến thiện”. Cách giảng này rất hay, cái tâm ưa 

đức mến thiện. Sao gọi là đức? Phần trước đã giảng, giữ tâm là đức. Giữ tâm gì vậy? Chúng tôi 

đem giáo huấn của thánh hiền thế xuất thế gian quy nạp thành mười chữ:  “Chân Thành, Thanh 

 Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác, Từ Bi” . Trong tâm thường giữ mười chữ này chính là thâm tâm. 

Đây  là  tự  thọ  dụng.  Quí  vị  thật  sự  có  thể  thường  giữ  mười  chữ  này  thì  tự  nhiên  khỏe  mạnh 

trường thọ, tâm trạng vui vẻ (người thế gian gọi là hạnh phúc mỹ mãn liền biểu hiện ra ngay); sự 

lo  nghĩ  của  bạn,  phiền  não  của  bạn,  tội  nghiệp  của  bạn  liền  có  thể  tiêu  trừ.  Nếu  như  làm  trái 

ngược lại mười chữ này là bạn tạo nghiệp, bạn không thể xa lìa phiền não, không thể xa lìa lo 

nghĩ, không thể xa lìa nghiệp ác. Tâm giữ được mười chữ này, đây chính là có đức. Phần trước 

trong văn nói là “tích đức”, niệm niệm không quên mười chữ này, đây là tích đức. 

Bồi công, tâm đại bi lợi tha là bồi công. Bạn thật sự tích đức, đức biểu hiện ở đâu vậy? Đức là 

biểu hiện ở trên hình tướng của bạn, cổ nhân gọi là:  “Thành ở trong, mà hình ở ngoài” , tướng 

mạo của bạn, thái độ biểu hiện của bạn đã hoàn toàn đem mười chữ này biểu hiện ra rồi. Trên vẻ 

mặt của bạn, Phật pháp nói:  “Lục căn môn đầu, phóng quang động địa” . Phóng quang là sao? 

Mười chữ này là phóng quang. Động địa là cảm động người khác. Tướng mạo của bạn, lời nói, 

cử chỉ của bạn biểu hiện ra một cách rất tự nhiên.  “Nhìn Thấu, Buông Xả, Tự Tại, Tùy Duyên” , 

tám chữ này chính là phóng quang động địa, lại cộng thêm  “Niệm Phật”  thì càng không thể nghĩ 



132 



bàn, vậy mới đạt đến cứu cánh viên mãn. Tôi nghĩ, mười câu này, mỗi một đồng tu chúng ta đều 

nhớ rất rõ ràng, đều có thể nói được, nhưng mà không có đem nó để trong tâm, không có đem nó 

để trong hành vi, vì vậy chúng ta công phu vẫn không đắc lực, vẫn đang tạo nghiệp lục đạo như 

xưa. Nói nghiệp lục đạo vẫn còn dễ nghe, trên thực tế tạo nghiệp tam đồ thì làm sao thoát khỏi? 

Hôm  kia  đại  sứ  Trần  hỏi  tôi:  “Đề  mục  hiện  nay  của  chúng  ta  là  gì?”.  Tôi  liền  nói  với 

ông:  “Chúng  tôi  có  tổng  đề  mục  gồm  tám  chữ,  đó  là “Học  vi  nhân  sư,  hành  vi  thế  phạm” ” . 

Mục  đích  của  chúng  tôi  là  “biết  ân  -  báo  ân”,  phải  thực  tiễn  biết  ân,  báo  ân.  Người  học  Phật 

chúng ta cứ nói “biết ân, báo ân” ở ngoài cửa miệng, hằng ngày niệm:  “Trên đền bốn ân nặng, 

 dưới cứu khổ ba đường” , nhưng sao gọi là bốn ân nặng thì không biết. Cha mẹ đối với chúng ta 

có  ân  gì;  thầy  cô  đối  với  chúng  ta  có  ân  gì;  quốc  gia,  xã  hội  đối  với  chúng  ta  có  ân  gì;  tất  cả 

chúng sanh đối với chúng ta có ân gì, được mấy người biết? Không biết chính là sỉ nhục, biết mà 

không thể làm được cũng là sỉ nhục, cho nên phải thật sự hiểu rõ nó. Phật pháp dạy “Tín – Giải – 

Hành – Chứng”, tại sao bạn không làm được? Vì bạn giải chưa đủ thấu triệt. Nếu như bạn lý giải 

thấu  triệt  rồi  thì  nhất  định  bạn  sẽ  làm,  không  cần  người  khác  cổ  vũ,  không  cần  người  khác  ép 

buộc, tự  động tự  phát  đi làm. Giải  chưa đủ sâu, chưa đủ  triệt  để, tại  sao  lại  có loại  hiện tượng 

này? Vẫn là một câu thường nói: “Không ham học, không chịu học”, thế thì vô phương rồi! Ai 

có thể học được vậy? Người ham học học được. 

Năm xưa tôi ở Đài Trung gần gũi thầy Lý (vào thời đó tôi còn tại gia, chưa xuất gia), tôi theo 

thầy một năm ba tháng, sau đó đến Đài Bắc xuất gia. Lúc đó thầy Lý đã ở Đài Trung được mười 

năm, học trò có mười mấy vạn người. Thầy đã nói một câu rất cảm khái:  “Các bạn theo tôi mười 

 mấy năm rồi mà chưa có học được gì cả. Người học được thì đã đi rồi” . 

Đồng tu Đài Trung đến Đài Bắc để tìm tôi và nói:  “Thầy nói anh đã học được từ thầy, anh học 

 được cái gì vậy?” . 

Tôi nói:  “Thầy không hề đặc biệt dạy tôi. Khi lên lớp, chẳng phải tôi đều cùng học với các anh 

 sao?   Đây  là  lời  thành  thật!  Thầy  hoàn  toàn  không  có  đặc  biệt  dạy  tôi.  Tại  sao  tôi  có  thể  học 

 được mà các anh không thể học được? Vì tôi có tâm, các anh không có tâm. Tôi muốn học, chịu 

 học. Các anh tuy hằng ngày ngồi ở đó, nghe nhiều hơn tôi, cơ hội nhiều hơn tôi, nhưng các anh 

 nghe như gió thổi ngoài tai, nghe rồi không có để ở trong tâm” . 

Cho nên, không chịu học, hằng ngày ở bên thầy, cả đời ở bên thầy nhưng vẫn là tạo tam đồ địa 

ngục, nghiệp báo. Đó thật sự là đáng tiếc. 

Hôm  nay  chúng  tôi  nhìn  thấy  hai  chữ  “Trung  Hiếu”  thì  cảm  xúc  của  tôi  thật  vô  cùng  sâu  sắc. 

Chú giải của đoạn văn này cũng nhiều, hơn ba mươi trang. Hy vọng quí vị xem thật kỹ, xem rồi 

thì tiếp tục nghe tôi giảng giải thêm. Thật sự chịu học, thích học, chăm chỉ học tập thì bạn nhất 

định được thọ dụng. Sự thọ dụng này không chỉ một đời, quyết định vãng sanh bất thối thành 

Phật. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 



133 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 19) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Phật tử Diệu Hương, Phật tử Diệu Hiền.  



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 21) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 21) 

Sáng hôm qua, chúng ta đã giảng giải đơn giản v ề chữ “Hiếu”. Hàm nghĩa của chữ này sâu rộng 

vô ha ̣n. Đây là pháp môn đa ̣i tổng trì của tất cả chúng sanh trong hư khô ng pháp giới, cũng tức là 

nói ngang khắp mư ời phương, dọc cùng ba mé đều bao gồm ở trong ch ữ này. Phật pháp được 

xây dựng bắt đầu từ hiếu và kết thúc cũng v ẫn là hiếu. Chư Phật Bồ Tát da ̣y người chẳng qua là 

tâ ̣n hiếu, hành hiếu mà thôi. 

Điều đầu tiên trong “Ti ̣nh Nghiê ̣p Tam Phước” da ̣y chúng ta là “hiếu dưỡng phu ̣ mẫu” . Chúng ta 

muốn hành hiếu, tâ ̣n hiếu phải thực hiê ̣n từ hiếu dưỡng phu ̣ mẫu, sau đó mở rô ̣ng đến hiếu dưỡng 

tất cả chúng sanh . Trong “Kinh Bồ Tát Giới” , Thế Tôn nói với chúng ta r ất rõ ràng là   “tất cả 

 người nam là cha ta , tất cả người nữ là me ̣ ta” .  Đây là mở rô ̣ng hiếu dưỡng phu ̣ mẫu đến hư 

không pháp giới, vâ ̣y mới có th ể tâ ̣n hiếu. Ai có thể tâ ̣n hiếu mô ̣t cách rất viên mãn vâ ̣y ? Quả vị 

Như Lai mới thâ ̣t sự làm được viên mãn, Bồ Tát Đẳng Giác vẫn chưa đa ̣t đến cứu cánh viên mãn. 

Từ đó cho thấy ,  học Ph ật chính là ho ̣c chữ “hiếu” ,  chính là ho ̣c chữ “trung” này .  Phật pháp 

không có gì khác, chỉ là “trung - hiếu” mà thôi. 

Ân đức của cha me ̣ đối với chúng ta quá lớn , mạng sống này có được từ cha mẹ , cho nên hiếu 

dưỡng phu ̣ mẫu là đa ̣o lý muôn đời . Đây mới được xem là làm người . Tu ho ̣c từ trên cơ sở này 

mới có thể thành Bồ Tát, thành Phật. Chúng ta hiếu dưỡng phu ̣ mẫu là dùng tâm hiếu để dưỡng 

phụ mẫu. Nhà Nho nói rất hay, chúng ta phải  “dưỡng thân mạng của cha me ̣” , phải chăm lo đời 

sống vâ ̣t chất cho cha me ̣ ; phải biết  “dưỡng tâm c ủa cha mẹ” , phải làm cho tâm tr ạng cha me ̣ 

vui vẻ, không có lo lắng, không có phiền não. Muốn vâ ̣y thì chúng ta phải thuâ ̣n , nếu như không 

thuâ ̣n thì cha me ̣ sẽ sinh phiền não , sẽ có lo lắng. Cho nên chữ “hiếu” trong thực tiễn th ật không 

dễ dàng. Nếu như không có tâm chân thành  (chúng ta thường nói là “tâm chí thiê ̣n” , “tâm thuần 

hiếu”, “tâm thuần kính” ) thì chữ “hi ếu” này sẽ rất khó thực hiê ̣n . Nói tóm lại là chúng ta phải 

dùng chân tâm . Ngoài ra còn phải biết   “dưỡng chí của cha me ̣” . Chí của cha mẹ là gì vậy ? Là 

sự kỳ vo ̣ng về ba ̣n . Chí của cha mẹ , chí nhỏ là hy vọng bạn thăng quan phát tài . Người có tầm 

nhìn tương đối xa, người xưa go ̣i là “mong con trai thành rồng , con gái thành phu ̣ng”, dùng cách 

nói hiện nay để nói là hy vọng bạn có th ể hơn người bình thường , làm rạng rỡ tổ tông , khiến tổ 



134 



tông, gia tô ̣c đều lấy ba ̣n làm vinh dự . Đây là sự kỳ vo ̣ng của bâ ̣c làm cha me ̣ thông thường đối 

với con cái vào thời xưa. Nếu như cha me ̣ giác ng ộ thì sự kỳ vọng của họ về bạn là hy vọng bạn 

làm Bồ Tát, làm Phật, đa ̣t đến cứu cánh viên mãn thâ ̣t sự. 

Chúng ta có thể khiến cha me ̣ không thất vo ̣ng hay không ? Làm Bồ Tát , làm Phật, bất kể thân 

phâ ̣n gì, bất kể ngành nghề như thế nào đều có th ể làm được. Nói làm Phật, không nhất đi ̣nh là 

chỉ 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp. Tướng mà cư sĩ Duy Ma hiê ̣n là tướng Ph ật ta ̣i gia , còn tướng mà 

Hòa thượng Phong Can , Hàn Sơn Thâ ̣p Đắc hiê ̣n là hình tướng của người làm công quả rất bình 

thường. Quan sát tỉ mỉ ho ̣, quả thật là hạnh Bồ Tát , quả thật là tướng Phật. Bồ Tát Quan Thế Âm 

có 32  ứng thân ,  32 loại tướng Ph ật, 32 loại hạnh Bồ Tát . Cho nên bất kỳ thân phâ ̣n gì , bất kỳ 

ngành nghề nào đều có thể làm Bồ Tát, đều có thể làm Phật. 

Làm Bồ Tát , làm Phật có gì khác với phàm phu vâ ̣y ? Tôi nghĩ đồng tu chúng ta đều rất hiểu rõ , 

đều rất sáng tỏ. Mỗi ngày chúng ta đang đo ̣c tu ̣ng Kinh điển Đa ̣i thừa, mỗi ngày đang nghiên cứu 

thảo luận nên có ấn tượng tương đối sâu sắc . Phật Bồ Tát không có vo ̣ng tưởng , phân biê ̣t, chấp 

trước, các Ngài chỉ có mô ̣t tâm chân thành , tâm thuần thiê ̣n ; thuần tâm yêu t hương người, yêu 

thương tất cả chúng sanh ; thuần tâm vì tất cả chúng sanh phu ̣c vu ̣ , không có mô ̣t niê ̣m vì bản 

thân; niê ̣m niê ̣m nghĩ đến sự ổn đi ̣nh của xã h ội, thế giới hòa bình, tất cả chúng sanh h ạnh phúc 

chân thâ ̣t; khởi tâm đô ̣ng niê ̣m, lời nói viê ̣c làm đều tương ưng mô ̣t cách viên mãn với “ngũ giới , 

thâ ̣p thiê ̣n” mà Phật pháp đã nói. Cho nên thâ ̣p thiê ̣n nghiê ̣p đa ̣o , chúng ta nhất đi ̣nh không được 

coi thường, xem lướt qua. Viên mãn của thâ ̣p thiê ̣n nghiê ̣p  đa ̣o là đa ̣i đ ạo hiếu viên mãn , Phật 

đa ̣o viên mãn. 

Chúng ta đã từng thấy qua biết bao nhiêu tượng Ph ật, tranh Phật vẽ màu. Trên đỉnh Phật có vầng 

tròn sáng, trên vầng tròn sáng có viết ba chữ “Án  – A – Hồng”, phần lớn là viết bằ ng chữ Pha ̣n, 

cũng có khi viết bằng Hoa văn . Quí vị nhìn thấy là biết đọc . Ý nghĩa của ba chữ này chính là 

“Thân – Ngữ – Ý”, là thâ ̣p thiê ̣n nghiê ̣p đa ̣o viên mãn . Án là “thân nghiệp”, A là “khẩu nghiê ̣p”, 

Hồng là “ý nghiê ̣p” . Ba chữ  này là biểu thị cho ba nghiệp thanh tịnh . Trong thâ ̣p thiê ̣n nghiê ̣p 

đa ̣o nói với chúng ta thân ba , khẩu bốn, ý ba, bạn có làm được thật sự thanh tịnh viên mãn hay 

chưa? Chư Phật Bồ Tát tu chính là tu ba chữ này , học cũng là học  ba sự viê ̣c này , viên mãn vẫn 

là viên mãn ba sự việc này . Năm xưa, khi tôi mới bắt đầu tiếp xúc Ph ật pháp, rất may mắn gă ̣p 

đươ ̣c Đa ̣i Sư Chương Gia , tôi xin thầy viết tă ̣ng cho tôi mấy chữ thư pháp . Thầy đã viết cho tôi 

ba chữ “Án – A – Hồng” trên một tờ giấy (do dời nhà quá nhiều l ần nên thất la ̣c mất rồi ). Thầy 

viết bằng chữ Ta ̣ng tă ̣ng cho tôi, thầy đã giải thích tường tâ ̣n cho tôi hiểu ý nghĩa của ba chữ này. 

Chúng ta phải biết ho ̣c Ph ật là ho ̣c cái gì . Nếu như khởi tâm đô ̣ng niê ̣m , lời nói viê ̣c làm hoàn 

toàn trái ngược lại với điều này thì chúng ta không phải đang học Ph ật, mà là đang ta ̣o nghiê ̣p . 

Chúng ta cần phải hiểu rõ, cần phải sáng tỏ. 

Tôi thường hay khuyên mo ̣i người , muốn làm ngư ời tốt, muốn ho ̣c Ph ật cho giống , trước tiên 

phải đem ý nghĩ tự tư tự lợi xả cho thật sạch sẽ , niê ̣m niê ̣m vì chúng sanh, vì Phật pháp tru ̣ lâu ở 

thế gian thì chúng ta công phu sẽ đắc lực . Phật ở trong Kinh điển nói rấ t rõ ràng, rất minh ba ̣ch, 

pháp vận của Ph ật Thích Ca Mâu Ni vẫn còn chín ngàn năm n ữa. Hiện nay bên ngoài rất nhiều 

lời tiên tri nói đã đến ngày tâ ̣n thế rồi , nhưng tôi không tin. Tại sao tôi không tin vậy ? Tôi tin lời 

của Phật. Tai na ̣n chắc chắn là có. Tại sao vậy? Do tâm người bất thiê ̣n, nghiê ̣p chung chiêu cảm, 

đương nhiên là không thể tránh khỏi . Nhưng nếu tâm người có th ể quay đầu, có thể hướng thiê ̣n 

thì tai nạn này sẽ giảm nhẹ, thời gian của tai na ̣n cũng tự nhiên rút ngắn. 



135 



Tôi thấy Trung Qu ốc là mô ̣t vùng sáng sủa . Tôi thấy từ chỗ nào vâ ̣y ? Người niê ̣m Ph ật nhiều. 

Nghe nói hi ện nay ở Trung Qu ốc người niê ̣m “A Di Đà Ph ật”, người ho ̣c Kinh Vô Lượng Tho ̣ 

vươ ̣t hơn  100 triê ̣u người. Người niê ̣m Ph ật nhiều như v ậy thì thật hy hữu . Trong mười người, 

nếu có m ột người niê ̣m Ph ật thì chín người kia sẽ đươ ̣c thơm lây . Ở Singapore, Đông Nam Á 

hiện nay, phong khí niê ̣m Ph ật rất thi ̣nh . Phàm là nơi có chánh pháp trụ thì chư Ph ật hô ̣ niê ̣m , 

long thiên thiê ̣n thần phù hô ̣. Đây là đa ̣o lý nhất đi ̣nh , cái gọi là “người cùng tâm ấy, tâm cùng lý 

ấy”. Chúng ta có thiê ̣n tâm , tâm ho ̣c Ph ật là tâm chí thiê ̣n , nhưng mà phải ho ̣c cho giống . Học 

không giống thì đó là   giả, không phải thâ ̣t . Muốn thâ ̣t sự có th ể học giống thì phải buông x ả 

đươ ̣c. Tôi lần đầu tiên gă ̣p Đa ̣i Sư Chương Gia , hướng về thầy thỉnh giáo . Thầy da ̣y tôi sáu chữ : 

“Nhìn cho thấu, buông cho trót” . Tôi đời này gần  50 năm chính là học sáu chữ này , nhưng mới 

học giống có chút xíu. 

Chúng ta thử xem , hành nghi cả đời của những đại đức trước đây như Lão hòa thượng Hư Vân , 

Ấn Quang Đại Sư cũng chính là sáu chữ này, thâ ̣t sự thấy rõ, buông bỏ. Cả đời của Ấn Tổ và Lão 

hòa thượng Hư Vân không có đạo tràng của riêng mình , cũng không có đồ chúng. Tín đồ của các 

Ngài rất nhiều , nhưng chỉ là khuyên mo ̣i người niê ̣m Ph ật, tu hành mà thôi , ngoài điều đó ra , ở 

trong tâm không nhiễm mảy bu ̣i . Không giống hi ện nay, có một số pháp sư lưu l ại ho ̣ tên , đi ̣a 

chỉ,  điê ̣n thoa ̣i của tín đồ , còn muốn thêm vào hình ảnh , vì sợ quên mất tín đ ồ, bạn nói xem , 

phiền phức biết bao ! Chúng ta thử xem , những bâ ̣c đa ̣i đức trư ớc đây, tín đồ không đến tìm ho ̣, 

họ đã quên rất sạch sẽ , tuyê ̣t đối không để ở trong tâm , cho nên tôi nói ho ̣ không có tín đồ . Tâm 

đi ̣a của họ thâ ̣t sự thanh ti ̣nh , không nhiễm mảy bu ̣i , họ không có phiền não , không có lo lắng , 

không có tưở ng nhớ, trong tâm tràn đầy trí tuê ̣ , từ bi. Đây là điều chúng ta cần nên ho ̣c , đây là 

chân ho ̣c Ph ật. Có nhiều người chân chánh ho ̣c Ph ật thì người th ế gian này sẽ có phước , Phật 

pháp mới có thể trụ lâu ở thế gian. Các đồng tu nhất đi ̣nh phải phát tâm. 

Bất kể là ta ̣i gia hay xuất gia , bạn nhất định phải nhớ kỹ , người xuất gia thì làm nên tấm gương 

tốt cho người xuất gia  (tấm gương tốt nhất của người xuất gia là Ph ật Thích Ca Mâu Ni ); tại gia 

thì phải làm tấm gương tốt cho người ta ̣i gia  (tấm gương tốt của người ta ̣i gia là cư sĩ Duy Ma ), 

vâ ̣y mới go ̣i là ho ̣c Ph ật chân chánh .  Nếu chúng ta nói Thế Tôn và trưởng giả Duy Ma cách 

chúng ta quá xa , vậy thì chúng ta tìm đời gần đây . Đời gần  đây quý vi ̣ cũng có th ể tìm thấy, 

người xuất gia nên ho ̣c Pháp sư Ấn Quang, học Lão hòa thượng Hư Vân thì chắc chắn không sai , 

các Ngài là hình ảnh của Ph ật xuất gia. Lão cư sĩ Giang Vị Nông là tấm gương tốt cho ngư ời ta ̣i 

gia ho ̣c Phật. Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Đài Trung cũng là tấm gương tốt, thâ ̣t sự ho ̣c rất giống cư 

sĩ Duy Ma, niê ̣m niê ̣m vì Phật pháp, niệm niệm vì chúng sanh, không vì bản thân. 

Chúng ta ho ̣c Ph ật, Phật da ̣y cho chúng ta rất nhiều phương pháp , không những chúng ta có căn 

cứ lý luâ ̣n ở trên Kinh điển , mà chúng ta còn phải tìm mô ̣t tấm gương tốt , tìm một khuôn mẫu , 

dựa vào khuôn mẫu này để trau dồi bản thân thì đời này chúng ta mới không đến nỗi luống qua , 

mới thâ ̣t s ự học đạt được thành tích , chắc chắn vãng sanh bất thoái thành Ph ật. Thế gian này, 

không những là th ế pháp, mà ngay cả Ph ật pháp cũng phải buông x ả cho thâ ̣t sa ̣ch sẽ , không 

nhiễm mảy bu ̣i thì chúng ta mới có thành tựu

.  Nếu còn mô ̣ t mảy may dính nhiễm thì đó là 

chướng nga ̣i lớn nhất của chúng ta , không những Ph ật pháp không thể thành tựu , mà trong thế 

pháp cũng tạo tội nghiệp vô lượng vô biên. Ở trong đây, nhân quả trùng trùng, “Cảm Ứng Thiên” 

nói quá nhiều, quá nhiều rồi, chúng ta không thể không biết, không thể không lưu ý. 



136 



Về phần hiếu ha ̣nh , tiểu tiết quá nhiều , nói mãi không hết . Thế nhưng chúng ta cũng cần nêu ra 

mô ̣t cương lĩnh . Chúng ta phu ̣ng sự cha me ̣ như thế nào , đối xử anh em ra sao , làm sao đ ể hòa 

mục tôn giáo ,  hòa  mục chủng tô ̣c , làm sao có th ể mang la ̣i ổn đi ̣nh hòa bình cho xã h ội, cho 

chúng sanh? Những viê ̣c này đều không thể rời khỏi chữ “hiếu”, đều là thuộc về hiếu hạnh. 

Phần trước chúng ta đem “thể của hiếu” giới thiê ̣u qua rồi .  “Thể của hiếu”  chính là một niê ̣m tự 

tánh viên mãn.  “Tướng của hiếu”  chính là thế xuất thế gian đa ̣i thánh đa ̣i hiền . Phạm vi của chữ 

“hiếu” là hư không pháp giới, tất cả đều chứa ở trong đó.  “Hạnh của hiếu” , nhà Nho gọi là “chỉ 

ư chí thiê ̣n” , trong Phật pháp chính là Ph ật ha ̣nh, Bồ Tát ha ̣nh , làm sao thực tiễn vào trong đ ời 

sống chúng ta? Chúng ta ho ̣c tâ ̣p như thế nào ? Hôm qua tôi cũng đã đưa ra mô ̣t chút cương  lĩnh. 

Phật da ̣y chúng ta thực tiễn từ “hiếu thân, tôn sư”. 

 “Dưỡng thân của cha me ̣” . 

Biết hiếu dưỡng cha me ̣ là phải chăm sóc cha mẹ tỉ mỉ. Cha me ̣ tuổi tác cao rồi, chăm sóc cha me ̣ 

là giống như chăm sóc con thơ vậy , phải cẩn thận , phải tỉ mỉ, ăn uống sinh hoa ̣t đều phải lưu ý . 

Trong “Lễ Ký” , chúng ta đo ̣c thấy những  lời giáo huấn về dưỡng lão rất nhiều , nhất là phương 

diê ̣n ăn uống , phải lựa chọn thực phẩm mà sinh lý họ cần . Điều này nhất đi ̣nh phải biết . Mỗi 

người tình tra ̣ng sức khỏe cơ thể không giống nhau , nên chất dinh dưỡng cần  thiết cũng hoàn 

toàn khác nhau, nhưng có mô ̣t nguyên tắc chung là phải dễ tiêu hóa , dễ hấp thu. Hiện nay tiến bô ̣ 

hơn nhiều so với trước đây , cho nên việc kiểm tra sức khỏe tương đối thuâ ̣n tiê ̣n . Sau khi kiểm 

tra xong thì sẽ biết h ọ thiếu những chất gì , cần những chất dinh dưỡng nào , ăn uống phối hợp ra 

làm sao. Đây là dưỡng thân của cha me ̣. 

 “Dưỡng tâm của cha me ̣” . 

Cha me ̣ đối với con cháu , đối với ba ̣n bè thân thích không có chuyê ̣n không yêu thương , không 

có chuyện không quan tâm , luôn luôn hy vo ̣ng con cái , hy vo ̣ng ba ̣n bè thân thích đều có th ể 

sống đời sống thâ ̣t tốt, sự nghiê ̣p đều hơn người bình thường. Người tuổi càng cao thì càng từ bi , 

bởi vì bản thân ho ̣ hiểu rõ tương lai  không còn nhiều nữa , mình đời này đã trải qua rồi , cho nên 

sự kỳ vo ̣ng của ho ̣ đều gởi gắm vào thế hê ̣ con cháu tuổi trẻ , tâm đi ̣a chân thành từ bi . Chúng ta 

thường nói “lão bà tâm thiết” , lão bà là bà cụ già , tâm của ho ̣  thâ ̣t sự lương thiê ̣n . Dù cho đ ời 

sống trước đây làm viê ̣c sai trái , vào lúc này đều biết sám hối rồi , cũng đều biết quay đầu . Tuổi 

trẻ rất khó, đến lúc tuổi về chiều dễ quay đầu . Người tuổi về chiều nghe pháp tu hành thà nh tựu, 

chúng ta nhìn thấy không ít . Thời gian tiếp xúc Phật pháp của họ không dài, niê ̣m Phật thời gian 

rất ngắn, nhưng vãng sanh tướng lành hy hữu. Những đa ̣o lý này chúng ta hiểu rõ. 

Từ xưa đến nay, chúng ta nhìn thấy người trên  60 tuổi tu hành thành tựu rất nhiều . Tu hành thâ ̣t 

sự có thành tựu ,  đây là đa ̣i hiếu .  Chúng ta biết được đa ̣o lý này rồi ,  làm thế nào giúp những 

người tu hành này , ý nghĩa này đã khác rồi . Cho nên phải biết tâm của cha m ẹ, biết được sự hy 

vọng của cha mẹ, không nên phu ̣ lòng cha me ̣, không nên phu ̣ lòng thầy cô . Sự kỳ vo ̣ng của thầy 

cô đối với ho ̣c sinh không khác gì với sự kỳ vo ̣ng của cha me ̣ đối với con cái

. Cho nên lễ xưa 

Trung Quốc, lòng biết ơn của học trò đối với thầy cô và đối với cha mẹ không có khác biệt , chỉ 

khác là trong lễ tang đối với cha mẹ có trang phục hiếu , đối với thầy không có trang phu ̣c hiếu . 

Ngoài điểm này ra , không tìm thấy điểm nào khá c nữa. Người cả đời có th ể sống trong th ế giới 

biết ơn, đây là đích thực có giá tri ̣, có ý nghĩa, thâ ̣t sự hiểu rõ đa ̣o lý này. 



137 



Thời đa ̣i thiếu niên đi ho ̣c trong nhà trường , cha me ̣, thầy cô đều hy vo ̣ng ba ̣n có biểu hiê ̣n thàn h 

tích thật rốt. Bạn học không được tốt thì cha mẹ lo lắng , đó chính là bất hiếu ; phẩm ha ̣nh không 

tốt, cha me ̣ cũng lo lắng. Người con hiếu là từng giây, từng phút phải khiến tâm tra ̣ng của cha me ̣ 

vui vẻ, hay nói cách khác , phải làm mo ̣i thứ đ ể khiến cho cha me ̣ vui . Giữa ba ̣n ho ̣c với nhau 

không thể chung sống hòa mu ̣c là bất hiếu ; không nghe lời thầy cô chỉ da ̣y là bất hiếu . Chúng ta 

có làm được hay không ? Tuổi thơ của chúng ta đã qua rồi , thử nghĩ x em mấy người làm được ? 

Bạn không làm được , không thể trách ba ̣n . Tại sao vậy ? Phật pháp là nói lý , hợp tình, hợp lý, 

hơ ̣p pháp. Khi ba ̣n còn nhỏ không có người da ̣y, bạn làm sao biết được? Không có người da ̣y mà 

biết thì ba ̣n là Phật Bồ Tát tái lai, bạn không phải người phàm . Không có người chỉ da ̣y ba ̣n , sau 

khi trưởng thành, bạn đã thành gia thất thì gia đình phải hòa mục . Gia đình bất hòa thì tâm c ủa 

cha me ̣ lo. Anh em bất hòa, chị em dâu bất hòa, có cái nào không khiến cha mẹ lo lắng đâu ? Cha 

mẹ đối với con cháu , những sự lo lắng đó, lo suốt đời, lâm chung còn vướng ở trong tâm , ai có 

thể hiểu đươ ̣c? Đến khi bản thân ba ̣n về già, có lẽ bạn sẽ cảm ngộ được. 

Bước vào xã hội, con người ở th ế gian nhất đi ̣nh có đ ủ thứ viê ̣c, chúng ta phải có mô ̣t ngành 

nghề chính đáng, công viê ̣c chính đáng, vì xã hội phu ̣c vu ̣, vì chúng sanh phục vụ . Đối với công 

viê ̣c của ba ̣n, ngành nghề mà bạn làm, có thật sự tận tâm tận lực làm hay chưa ? Chưa có tâ ̣n tâm 

tâ ̣n lực là bất hiếu, là có lỗi với cha me ̣, có lỗi với thầy cô. Từ đó cho thấy, hiếu ha ̣nh cũng là tràn 

đầy vũ tru ̣, cũng là khắp hư không pháp giới . Không những tâm hiếu là  viên mãn, mà hiếu hạnh 

cũng là viên mãn. 

Chúng ta xem thấy ở trong Kinh Ph ật, chư Phật Bồ Tát đối với hư không pháp giới tất cả chúng 

sanh,  cảm ứng đạo giao .  Chúng ta đo ̣c qua Bồ Tát Quan Thế Âm

,  cái gọi là “ngàn nơi cầu 

nguyện, ứng ngàn nơi” . Đó là gì vâ ̣y ? Hiếu ha ̣nh, tâ ̣n hiếu mà thôi . Chúng ta ho ̣c Ph ật, nếu như 

ngay cả những đa ̣o lý cơ bản này đều không hiểu thì kinh Ph ật là đo ̣c suông rồi. Làm học trò của 

Phật,  không có gì khác ,  Phật da ̣y cho c húng ta đa ̣o hiếu ,  dạy cho chúng ta tận hiếu mà thôi . 

Những gì mà chư Phật Bồ Tát thi ̣ hiê ̣n cũng chính là mỗi mô ̣t viê ̣c như v ậy. Người biết được đa ̣o 

hiếu, người hành hiếu , tâ ̣n hiếu thì niê ̣m niê ̣m phổ đô ̣ chúng sanh , mỗi ha ̣nh đề u làm nên tấm 

gương tốt cho người th ế gian. Cho nên chúng ta đối với chư Ph ật Bồ Tát , tổ sư nhiều đời , phải 

thể hô ̣i thâ ̣t kỹ hành nghi tru ̣ thế của các Ngài, học tập theo các Ngài. 

Khi viê ̣n trưởng Hàn vãng sanh , tôi đã nói chuy ện với bà hơn hai giờ cuối cùng . Bà hy vo ̣ng 

người xuất gia có thể làm nên tấm gương tốt của người xuất gia, người ta ̣i gia có thể làm nên tấm 

gương tốt của người ta ̣i gia, đa ̣o tràng có thể làm nên tấm gương tốt trong tất cả đạo tràng. Đây là 

tâ ̣n hiếu, đây là hành hiếu, đây là tâm Phật, là hạnh Bồ Tát. 

Hiện nay đồng tu ở rất nhiều nơi thường hay viết thư cho tôi , điê ̣n thoa ̣i, gởi thư điê ̣n tử cho tôi , 

những văn kiê ̣n thư tín này phần lớn tôi đều không x em được. Tôi biết tất cả đều hướng về đ ạo 

tràng ở Singapore này, đều hy vọng đến nơi đây để tham học , nhất là nghe thấy Singapore tích 

cực chuẩn bi ̣ xây dựng thôn Di Đà .  Mọi người đều biết , Singapore diê ̣n tích quá nhỏ ,  dân số 

đông đúc. Hiện nay di dân đến Singapore khó khăn hơn nhiều so với trước đây . Đến Singapore 

để tham học thì được , đến Singapore để ở lâu thì không dễ dàng . Chúng tôi hoan nghênh , Cư Sĩ 

Lâm hoan nghênh, cư sĩ Lý Mô ̣c Nguyên cũng hoan nghênh , nhưng mà chính phủ, pháp luật của 

Singapore không cho phép . Vì thế, người thâ ̣t sự phát tâm B ồ Đề, người hành hiếu, tâ ̣n hiếu nên 

đem mô hình này của Singapore mang về nước .  Các bạn xây đạo tràng nhất định là hơn hẳn 

Singapore. Tại sao vậy ?  Người xưa thường nói : “Đến sau nhưng về trước” . Đây là đa ̣o lý nhất 



138 



đi ̣nh. Tôi dựa theo mô hình này của b ạn để xây dựng đa ̣o tràng mới . Sở trường của ba ̣n , chúng 

tôi thảy đều ho ̣c hết ; khuyết điểm của ba ̣n , chúng tôi thảy đều cải tiến . Cho nên, đa ̣o tràng xây 

sau thì nhất đi ̣nh hơn đa ̣o tràng cũ trước đây . Đây là đa ̣o lý nhất đi ̣nh . Cho nên chúng ta phải tìm 

những người con hiếu . Cổ nhân thường nói : “Cầu trung thần ở cửa con hiếu” . Các bạn  biết, hai 

chữ “trung thần” là nghĩa gì vâ ̣y ? “Thần” là nhân viên làm viê ̣c . “Trung”, phần trước đã giảng 

qua với quí vi ̣ rồi, đem chữ “hiếu” này thực hiê ̣n trong đ ời sống, thực hiê ̣n trong công viê ̣c , thực 

hiê ̣n vào trong đối nhân xử  thế tiếp vâ ̣t go ̣i là “trung” . Có thể hành trung đạo, có thể hành trung 

dung, loại người này làm việc đáng tin cậy nhất . Họ có th ể tâ ̣n tâm tâ ̣n lực , không có lê ̣ch tâm , 

không có tư tâm, ở trong tâm chí công vô tư, đó go ̣i là trung. Cho nên, hai chữ “trung - hiếu” làm 

đươ ̣c rồi thì chính là Phật đa ̣o viên mãn, người này chính là Bồ Tát, chính là Phật Đà. 

Ngày nay ở Singapore , cư sĩ Lý Mô ̣c Nguyên là mô ̣t tấm gương tốt . Ông là mô ̣t người rất bình 

thường, không có quá trình học tập gì cao , cũng không có kinh nghiệm gì hay . Thời gian tôi với 

ông gă ̣p nhau, cả người ông bệnh tật, ung thư nghiêm tro ̣ng. Thầy thuốc tuyên bố ma ̣ng sống của 

ông nhiều nhất chỉ còn ba đến sáu tháng . Ông ho ̣c Phật, là Phật giáo đồ, thầy thuốc nói với ông 

như vậy, ông tin. Ông buông xả vạn duyên, toàn tâm toàn lực hiến dâng cho Ph ật giáo, vì Phật 

giáo làm công quả , tâ ̣n tâm tâ ̣n lực , mô ̣t xu cũng không lấy , vâ ̣y là cảm ứng đa ̣o giao , bê ̣nh của 

ông đã khỏi rồi. Thầy thuốc go ̣i đây là kỳ tích . Điều này chúng tôi ở phần trước đã nói với quí vi ̣ 

là “thừa nguyện tái lai” . Quá khứ, đem cái thân mà nghiê ̣p lực cảm tho ̣ này , ông có thể phát đại 

nguyê ̣n:  “Vì Ph ật pháp ,  vì c húng sanh ,  tận tâm tận lực phục vụ” .  Nghiê ̣p chướng tiêu rồi , 

nguyê ̣n lực thành tựu . Đây chính là thừa nguyê ̣n tái lai , chắc chắn vãng sanh T ịnh Độ, mô ̣t mảy 

may nghi hoă ̣c cũng không có. Ông có thể làm được, tại sao chúng ta không thể làm được? 

Phàm phu thành Phật chỉ trong khoảng mô ̣t niê ̣m , ý nghĩ ba ̣n chuyển qua được chính là Ph ật Bồ 

Tát. Thân tâm thế giới tất cả buông x ả. Buông xả cái gì? Buông xả tham sân si, buông xả thị phi 

nhân ngã, buông xả thành bại, buông xả phan duyên, buông xả đố ky ̣, buông xả ta - người. Tôi 

thường hay nói với các vi ̣, buông xả thị dục (thị hiếu của bạn, dục vọng của bạn), buông xả tham 

ái, buông xả ngang ngươ ̣c, buông xả ân oán, tất cả đều buông xả; dùng tâm thanh tịnh, tâm chân 

thành, tâm đa ̣i từ bi vì Ph ật pháp, vì xã hội, vì tất cả chúng sanh phục vụ . Sự chuyển biến này là 

siêu phàm nhâ ̣p thánh. 

Bất kể ba ̣n là thân phâ ̣n gì , bạn làm ở ngành nghề nào , bạn ở trong một loại cương vị c ông tác 

nào, đó cũng đều vì chúng sanh phu ̣c vu ̣, vì xã hội phu ̣c vu ̣. Chúng tôi xuất gia, đây cũng là mô ̣t 

ngành nghề. Trong xã hội, chúng tôi cùng gánh vác mô ̣t chức trách, chức trách này chúng ta phải 

nhâ ̣n thức rõ ràng , đó là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa . Cho nên chúng tôi nhâ ̣n thức r ằng, 

Phật Thích Ca Mâu Ni là thầy dẫn đường giáo d ục xã hội đa nguyên văn hóa , hòa hợp tôn giáo , 

đoàn kết chủng tô ̣c khác nhau , văn hóa khác nhau . Tối hôm qua, chúng tôi tham quan Ba-cáp-y 

giáo, họ cũng cùng lý tưởng này , nhưng mà Phật pháp ở trên lý luâ ̣n, ở trên sự hành trì, ở trên sự 

giảng dạy thì thiết thực hơn, xuất sắc hơn so với ho ̣. 

Trước đây tiên sinh Phương Đông Mỹ từng nói , trong “Kinh Hoa Nghiêm” có triết lý cứu cánh 

viên mãn chân thật. Triết ho ̣c thế xuất thế gian mà ông cả đời đã đo ̣c , đã ho ̣c, không có cái gì có 

thể  sánh bằng “Triết học Hoa Nghiêm” ,  vì lý luâ ̣n viên mãn , phương pháp chu đáo tường tâ ̣n , 

phía sau còn kèm thêm biểu diễn . Thiê ̣n Tài Đồng Tử  53 tham là biểu diễn, làm ra cho chúng ta 

thấy, để chúng ta học tập . Ông thường nói :  “Kinh Hoa Nghiêm là khái luận triết học hay nhất 



139 



 của thế gian” . Có thể nói, cuối đời ông hoàn toàn ho ̣ c tâ ̣p “Hoa Nghiêm” ; ở trong nhà trường , 

mở “Triết ho ̣c Hoa Nghiêm”, giới thiê ̣u “Hoa Nghiêm”. 

Thân phâ ̣n của chúng tôi hiê ̣n nay thi ̣ hiê ̣n là đê ̣ tử Ph ật xuất gia. Nếu như ngay cả những đa ̣o lý 

này còn không biết , không nhớ kỹ lời giá o huấn của Phật, không thể cố gắng nỗ lực phu ̣ng hành 

thì đây là đa ̣i bất trung bất hiếu , vâ ̣y còn có thành tựu gì ? Bất trung bất hiếu, quí vị phải nhớ kỹ, 

lời tôi nói hơi khó nghe, cũng không khách sáo, tiền đồ của người bất trung bất hiếu là ba đường 

ác, không có phần ở ba đường thiê ̣n . Bạn đừng cho rằng niê ̣m mấy câu Ph ật hiê ̣u này là có th ể 

vãng sanh,  đâu có dễ dàng như v ậy! Người tâ ̣n trung tâ ̣n hiếu niê ̣m Ph ật chắc chắn đươ ̣c vãng 

sanh, mới có thể đươ ̣c chư Phật hô ̣ niê ̣m, long thiên ủng hô ̣. Hy vo ̣ng chúng ta cùng nhau khích 

lê ̣, cố gắng nỗ lực mà tu ho ̣c. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 21) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 22) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 22) 

Mấy ngày nay , chúng ta nói về hai chữ “Trung  - Hiếu”. Nói thật ra, người nhâ ̣n thức được hai 

chữ này thì không nhiều , người có thể thâ ̣t sự thể hô ̣i đươ ̣c nghĩa thú mà  hai chữ này biểu thi ̣ thì 

ngày càng ít đi . Do ha ̣n chế thời gian, cho nên chúng ta chỉ có th ể làm một cuộc giới thiệu, gợi ý 

đơn giản, vắn tắt. Nếu như quí vi ̣ có th ể thể hô ̣i thâ ̣t kỹ thì hai chữ này đã bao gồm tất cả Ph ật 

pháp. Không những tất cả pháp mà Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói trong 49 năm, thâ ̣m chí là pháp 

mà mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai nói, đều không thể vượt qua hai chữ này. 

“Hiếu” là nói thể tướng của tất cả chúng sanh tron g hư không pháp giới , còn “trung” là nói đa ̣i 

dụng của nó . Nếu dùng đề Kinh của “Kinh Hoa Nghiêm” để nói , thì hai chữ “trung hiếu” này 

chính là “Đa ̣i Phương Quảng” ở trên đề Kinh . “Trung” là “Phật Hoa Nghiêm” , “hiếu” là “Đa ̣i 

Phương Quảng”. Hàm nghĩa của hai chữ này sâu rô ̣ng vô tâ ̣n , chúng ta cần thể hô ̣i thâ ̣t kỹ . Kinh 

điển gồm mô ̣t ta ̣ng giáo lớn mà Ph ật Thích Ca Mâu Ni đã nói trong  49 năm chính là phát huy 



140 



tường tâ ̣n hai chữ này . Hai chữ “trung hiếu” này làm đư ợc viên mãn rồi thì chính là vô thượng 

Bồ Đề, chính là quả đi ̣a Như Lai cứu cánh ; mỗi người thành thánh thành hiền , gia đình hòa hơ ̣p, 

xã hội bình yên, tất cả chúng sanh đều có th ể chung sống hòa mu ̣c . Xa rời hai chữ này thì t ất cả 

đều không thể làm được. Cho nên, hai chữ này chúng ta nhất đi ̣nh không được lơ là. 

Cổ nhân nói :  “Nhất gia nhân ,  nhất quốc nhân” .  “Nhân” là chữ “nhân” trong nhân ái .  Chữ 

“nhân” này cũng là chữ hô ̣i ý , đó là ý gì vâ ̣y ? Nhân ái chính là chúng sanh. Biểu thi ̣ của chữ này 

là hai người, không phải mô ̣t người; có ta còn có người khác. Ta và người là mô ̣t thể, ta và người 

không hai. Đây là ý của chữ nhân biểu thi ̣. 

Tông môn có mô ̣t câu nói :  “Biết được một , xong mọi viê ̣c” . Phật pháp thường nói :  “Vào pháp 

 môn không hai” . Thâ ̣t sự “biết được mô ̣t”, “vào pháp môn không hai” thì người này mới là nhân 

giả. Nhà Phật go ̣i người thì g ọi là nhân giả, cách xưng hô này là vô cùng tôn trọng . Phật ở trong 

Kinh điển g ọi Bồ Tát là nhân giả . Chúng ta hãy xem từ trên mă ̣t chữ , người nhân từ chỉ có Bồ 

Tát mới là “từ bi làm gốc , phương tiê ̣n làm cửa”. Chúng ta muốn mô ̣t nhà đều làm được nhân ái , 

các vi ̣ nên biết, ý nghĩa của “nhân  ái” so với “thân ái” không giống nhau . “Thân ái” là xây dựng 

từ trên tình cảm sâu dày , còn “nhân ái” là xây dựng từ trên lý . Biết là ta  - người không hai, vạn 

pháp nhất thể , tâm thương yêu đó là từ trên lý , từ trong tâm tánh lư u xuất ra , đó là yêu thương 

chân thâ ̣t, vĩnh hằng, bất biến . Người khác yêu thương ta , ta cũng yêu thương ho ̣ ; người khác 

không yêu thương ta , ta vẫn yêu thương ho ̣; người khác dùng thiê ̣n tâm đối với ta , ta cũng dùng 

thiê ̣n tâm đối với ho ̣; người khác dùng tâm bất thiê ̣n đối với ta , ta vẫn dùng thiê ̣n tâm đối với ho ̣. 

Đó là Bồ Tát , đó là nhân ái , không phải thân ái mà thông thường nói có thể sánh bằng. Tình là 

nhiều biến đổi, cho nên tâm thương yêu sanh ra từ tình là  vô thường, yêu thương sẽ biến thành 

ghét, sẽ biến thành hận. Những sự viê ̣c này, tôi nghĩ quí vi ̣ đồng tu đều rất dễ dàng hiểu. 

Trong xã hội hiện nay, mọi người thử xem sẽ biết ngay , có bao nhiêu người lúc mới kết hợp là 

bạn tốt? Khi nam nữ kết hợp , ân ái biến thành vợ chồng , nhưng chẳng bao lâu đã ly hôn , biến 

thành oan gia, biến thành đối đầu , bạn bè biến thành thù địch , quá nhiều, quá nhiều rồi. Nguyên 

nhân gì vâ ̣y? Sự kết hợp của ân ái  là tình cảm, cho nên bên ngoài nhìn thấy rất đe ̣p , nhưng bên 

trong vấn đề phức ta ̣p rồi , nó không phải vĩnh cửu . Tâm thương yêu của Ph ật Bồ Tát là vĩnh 

hằng, bất biến. Tại sao vậy? Vì trong ngoài nhất như ; bên ngoài là bình đẳ ng, bên trong là thanh 

tịnh, không có vấn đề . Đây là tự tánh của chúng ta , đây mới là mă ̣t mũi xưa nay của chúng ta . 

Học Phật chẳng qua là khôi phu ̣c tự tánh, khôi phu ̣c la ̣i mă ̣t mũi xưa nay mà thôi. 

Ngày nay th ế giới bất bình , nhân tâm bất bình . Tâm của ta bình thì th ế giới của ta bình . Dùng 

tâm bình đẳng , cái nhìn bình đẳng của ta đ ể thanh ti ̣nh pháp giới , nhâ ̣p pháp giới chúng sanh 

đươ ̣c đa ̣i tự ta ̣i. Trong “Hoa Nghiêm” nói:  “Pháp giới vô chướng ngại” , đây hoàn toàn là ở sự tu 

dưỡng của cá nhân , trọn đời tràn đầy trí tuê ̣ , tràn đầy nhân từ , vâ ̣y là h ạnh phúc biết bao , viên 

mãn biết bao . Giá trị ý nghĩa của đời người là ở chỗ này . Tôi nói “tro ̣n đời” là nói theo thế tu ̣c , 

nếu  như nói chân thâ ̣t thì đó là vĩnh hằng . Mạng sống là vĩnh hằng , nhưng người th ế gian mê 

hoă ̣c, cho rằng có sinh tử . Người sáng suốt thì biết không có sinh tử . Sinh tử là sự viê ̣c gì vâ ̣y ? 

Sinh tử là sự chuyển biến của nhân và  quả. Chuyển biến là tất nhiên, là chắc chắn. Tất cả va ̣n vâ ̣t 

đều đang biến đổi , có pháp nào bất biến đâu ? Ngoài chân tánh ra , tất cả đều đang biến đổi , hơn 

nữa đang biến đổi từng sát -na, không dừng. Nhân biến thành quả , quả lại biến thành nhân , vĩnh 

viễn đang tuần hoàn không dừng . Bạn có th ể nhâ ̣n ra được chân tướng này thì sinh tử liền liễu 

rồi. Nhà Phật thường nói  “liễu sinh tử” (liễu là biết rõ ), đối với chân tướng sự thâ ̣t c ủa sinh tử, 



141 



bạn triê ̣t để biết rõ . Người biết rõ thì chuyển biến tự ta ̣i , trong Phật pháp nói là “thừa nguyê ̣n tái 

lai”, “nguyê ̣n lực tho ̣ thân” , “chư Phật Bồ Tát ứng hóa th ế gian”, chuyển biến đó là tự ta ̣i . Phàm 

phu không hiểu rõ chân tướn g sự thâ ̣t , không biết sự thâ ̣t của chuyển biến này , nên trong tâm 

khởi vo ̣ng tưởng ,  khởi phân biê ̣t , khởi chấp trước . Phân biê ̣t,  chấp trước đều là hư vo ̣ng ,  đều 

không phải chân thâ ̣t , cho nên càng chuyển càng bất thiê ̣n , càng chuyển càng không tốt . Phàm 

phu không biết chuyển! Đây là nói sự tướng của sinh tử lưu chuyển. 

Mấy hôm nay, có lẽ quí vị đồng tu nhìn thấy từ trên internet , người nước ngoài nói về tin tức tai 

nạn của th ế giới này. Có rất nhiều đồ ng tu sau khi xem xong thì trong lòng lo lắng , không biết 

phải làm sao, đến hỏi tôi. Tôi nói với ho ̣, nếu như thế gian thâ ̣t sự có tai na ̣n lớn như v ậy, bạn tin 

hay không tin , có rất nhiều Ph ật Bồ Tát ứng hóa ở Trung Qu ốc, ở thế giới cũng vậy. Ví dụ như 

gần đây, chúng ta biết Ấn Quang Đa ̣i Sư là Bồ Tát Đa ̣i Thế Chí  ở Thế giới Tây Phương tái lai , 

Ngài đã tiết lộ tin tức này cho chúng ta . Ở trong “Văn Sao” nói quá nhiều rồi, nói rằng có ta ̣i na ̣n 

rất lớn, rất nghiêm tro ̣ng. Tai na ̣n này có cứu được hay không ? Cứu được. Chính bản thân Ngài 

dạy cho chúng ta “Liễu Phàm Tứ Huấn” , “Cảm Ứng Thiên”, “An Sĩ Toàn Thư” , chúng ta có thể 

dựa theo ba quyển sách này mà tu hành , đoa ̣n tất cả ác , tu tất cả thiê ̣n ; từ trên căn b ản này mà 

thâ ̣t thà niê ̣m Ph ật thì tai na ̣n này liền hóa giải ngay . Tại sao có th ể hóa giải được? Phật ở trong 

Kinh nói:  “Y báo chuyển theo chánh báo” . Chúng ta đã từng đo ̣c qua câu   “tất cả pháp từ tâm 

 tưởng sanh” , tâm người hằng ngày nghĩ viê ̣c ác , hằng ngày ta ̣o ác ha ̣nh thì sẽ chiêu cảm đến tai 

nạn. Nếu như đem tất cả ác ở trong tâm địa c ủa chúng ta đoa ̣n sa ̣ch , chỉ nghĩ thiện, nghĩ tốt như 

chúng ta mấy năm gần đây đề xướng “b ốn tốt” là giữ tâm tốt, làm việc tốt, nói lời tốt, làm người 

tốt, thì kiếp na ̣n sẽ chuyển được ngay . Tại sao chúng ta không chịu học tốt ? Muốn ho ̣c tốt thì 

phải bắt đầu từ không lừa mình , không dối người. Nếu như vẫn cứ lừa mìn h dối người thì những 

viê ̣c mà ba ̣n làm đều là giả, kiếp na ̣n này không thể chuyển được. 

Tôi thường khuyên người ,  Phật da ̣y chúng ta phải phá b ốn tướng .  Phá b ốn tướng hoàn toàn 

không phải nói đối với người tu hành cao cấp . Quí vị hãy xem thật kỹ trong “Kinh Kim Cang” , 

Tu Đà Hoàn Tiểu thừa đã lìa b ốn tướng,  “không tướng ngã ,  không tướng nhân ,  không tướng 

chúng sanh, không tướng tho ̣ giả”, Tu Đà Hoàn đã bắt đầu rồi . Bản thân người chứng quả Tu Đà 

Hoàn không tự cho rằng ho ̣ đã chứng được Tu Đà Hoàn, đây chính là lìa bốn tướng. Chúng ta đối 

với “ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả” có phân biệt , chấp trước kiên cố như v ậy, nên không thể 

vào được cửa của Ph ật pháp. Sơ quả là m ới vào cửa, giống như đi ho ̣c ở trường vâ ̣y , là lớp một 

tiểu ho ̣c, trong pháp Đa ̣i thừa 51 cấp bâ ̣c Bồ Tát thì đây là Bồ Tát quả vi ̣ Sơ Tín. Nếu không xả ly 

bốn tướng thì ba ̣n không có đủ tư cách là B ồ Tát quả vị Sơ Tín. Bạn học Phật có tốt đi nữa, cũng 

chẳng qua là trong “quả vi ̣ danh nghĩa” hữu danh vô thực mà thôi , như trước đây thầy Lý thường 

nói là  “phải sinh tử như thế nào thì vẫn phải sinh tử như thế ấy , phải luân hồi như thế nào thì 

 vẫn phải luân hồi như t hế ấy” . Tại sao vậy? Khởi tâm đô ̣ng niê ̣m, mọi thứ tạo tác đ ều là nghiê ̣p 

luân hồi. Học là học Ph ật pháp, nói là nói Ph ật pháp mà ta ̣o là ta ̣o nghiê ̣p luân hồi thì có lợi ích 

gì. Tại sao chúng ta không thể chuyển được vậy ? Tội nghiệp của bản thân chúng ta quá nặng , vô 

lươ ̣ng kiếp đến nay tâ ̣p khí phiền não đoa ̣n không hết ; vẻ bề ngoài làm giống như là bố thí , trì 

giới, nhẫn nhu ̣c, nhưng ở trong tâm thì giống như đống lửa lớn vâ ̣y , lửa ma ̣nh dữ dô ̣i. Phải định 

tĩnh! Sự thù thắng của Phật pháp là bắt đầu làm t ừ ở công phu bên trong. Đó go ̣i là nô ̣i ho ̣c. Lửa 

phiền não làm thế nào có th ể dâ ̣p tắt, để nó hóa thành trong lành , trí tuệ, Cho nên, trong 49 năm 

giảng kinh thuyế t pháp, Thế Tôn đã dùng  22 năm để giảng “Bát Nhã” . Chỉ có trí tuệ chân thật 

mới có thể làm được  chân thành, thanh ti ̣nh, bình đẳng, giác ngộ, từ bi. Không có trí tuê ̣ chân 

thâ ̣t thì cho dù b ạn làm được rồi , nhưng đó chỉ là bên ngoài, là giả tướng, không phải chân thâ ̣t . 



142 



Giả tướng tuy cũng đáng yêu , nhưng sớm muô ̣n cũng bi ̣ người ta va ̣ch trần . Bản thân bạn không 

thể tu hành chứng quả , đó là ngu ̣y trang , là giả mạo, không phải chân thâ ̣t . Bạn phải biết, người 

chân thâ ̣t tu hành thì nhất đi ̣nh không thể xa rời “giới - đi ̣nh - tuê ̣”. 

Nói về “giới” thì Ấn Quang Đa ̣i Sư đã gơ ̣i ý cho chúng ta , điều dễ hiểu nhất, cơ bản nhất là  “ngũ 

 giới, thập thiê ̣n” , chúng ta không thể không làm. Ngũ giới thập thiê ̣n có thể cải tạo vận mệnh, có 

thể  tiêu trừ kiếp na ̣n . Nếu như chúng ta muốn thoát khỏi lu ̣c đa ̣o luân hồi

,  muốn ch ứng thành 

Phật quả thì nền tảng đó chính là  “ti ̣nh nghiê ̣p tam phước” . Cho nên, tuy trước mắt có rất nhiều 

tai na ̣n, nhưng chỉ cần chúng ta thâ ̣t sự nỗ lực ho ̣c ngũ giới thâ ̣p thiê ̣n thì tan na ̣n này liền có th ể 

tránh khỏi. Vì vậy Ấn Quang Đại Sư cả đời chỉ đề xướng mỗi sự việc là hành

 “ngũ giới thập 

 thiê ̣n, thật thà niê ̣m Phật” . Các bạn nghĩ xem, viê ̣c mà bản thân Ấn Quang Đa ̣i Sư suốt đời làm 

là gì? Khẩu hiê ̣u của Ngài là 16 chữ: “Đốn luân tâ ̣n phâ ̣n, nhàn tà tồn thành, tín nguyện niệm 

Phật, cầu sanh Tịnh Độ” , cả đời Ngài thật sự đã làm được 16 chữ này và làm rất viên mãn. 

“Đốn luân tâ ̣n phâ ̣n” chính là hai chữ “trung hiếu” . “Luân” là luân thường , “đốn” là hòa mu ̣c ; 

mô ̣t nhà hòa, mô ̣t nước hòa, mô ̣t thế giới hòa hợp, tròn bổn phận của bản thân chúng ta. Bản thân 

chúng ta là thân phâ ̣n gì, đang ở cương vi ̣ công tác gì, phải đem chức trách của mình làm đến tâ ̣n 

thiê ̣n tâ ̣n mỹ , đây là tâ ̣n phâ ̣n . Chúng tôi hiện nay là thân phâ ̣n người xuất gia . Người xuất gia 

cần phải làm những viê ̣c gì ? Phải học Ph ật Thích Ca Mâu Ni giáo  hóa chúng sanh ; ngôn ha ̣nh 

phải làm nên tấm gương tốt cho tất cả chúng sanh , làm nên tấm gương   “chân thành” , làm nên 

tấm gương   “thanh ti ̣nh  -  bình đẳng  -  giác” ,  làm nên tấm gương “

 từ bi” ,  làm nên tấm 

gương  “thấy rõ, buông xả” , làm nên tấm gương   “tự tại, tùy duyên” , làm nên tấm gương   “thật 

 thà niệm Phật” . Đây là bổn phâ ̣n của người xuất gia . Đối với tăng đoàn thì cung kính , tán thán 

mô ̣t cách chân thành . Cổ đức thường nói :  “Nếu muốn Phật pháp hưng, chỉ có tăng tán dương 

 tăng” , đôi bên cung kính lẫn nhau, tán thán lẫn nhau, mô ̣t tâ ̣p thể hòa hợp thì Phật pháp sẽ hưng. 

Không những đoàn thể này c ủa chúng ta phải hòa mu ̣c, phải tôn kính, phải tán thán, mà mở rô ̣ng 

đến tất cả mọi  đoàn thể trong xã h ội này, trong thế giới này, chúng ta đều phải tôn tro ̣ng , đều 

phải tán thán , chung sống hòa mu ̣c , hỗ trợ hợp tác . Có một số người nói là không dễ dàng làm 

đươ ̣c, nhưng tôi nói với ho ̣ là vi ệc này không khó làm . Chỉ cần bạn thật sự làm được ba việc sau 

đây thì viê ̣c này sẽ làm được ngay. 

- Thứ nhất là tâm chân thành chí thiê ̣n. 

- Thứ hai là tâm thương yêu chân thâ ̣t. 

- Thứ ba là bố thí, cúng dường vô tư, vô điều kiê ̣n. 

Bạn chỉ cần làm đươ ̣c ba viê ̣c này thì thiên ha ̣ thái bình , ngay cả yêu ma quỷ quái cũng hòa hợp . 

Ngạn ngữ chúng ta thường nói : “Nhân giả vô đi ̣ch” , bạn thử nghĩ câu nói này . “Nhân”, trong 

Phật pháp go ̣i người đa ̣i từ bi . Sao go ̣i là “vô đi ̣ch” ? Ở trong tâm không có kẻ địch . Ý này là nói 

người đa ̣i từ bi có th ể hòa hợp chủng tộc khác nhau , có thể hòa hợp tất cả chúng sanh . Đây mới 

là đem trung hiếu làm đư ợc viên mãn , thâ ̣t sự làm đ ến tâ ̣n trung tâ ̣n hiếu . Ở trong bản n ày chú 

giải rất nhiều, chú giải vô cùng dài, vô cùng tường tâ ̣n. Đoa ̣n này tôi chỉ giảng đến đây . Phần chú 

giải hy vọng quí vị đồng tu hãy tự mình xem , nếu có chỗ nào nghi hoă ̣c thì có th ể đến hỏi. Hai 

chữ này tôi sẽ không giảng nhiều nữa. 



143 




************* 

Hai chữ “trung hiếu” đã đư ợc giảng rất nhiều r ồi. Ý nghĩa của hai chữ này quả thâ ̣t là nói không 

hết. Trong “Hô ̣i Biên” có mô ̣t đoa ̣n nói : “Đa ̣i hiếu tức là thuâ ̣n thân , dưỡng chí”. Đoa ̣n này nói 

rất hay, chúng ta cần cố gắng nỗ lực học tập. 

Cổ đức da ̣y người khái niê ̣m cơ bản là   “thiên đi ̣a cùng gốc, vạn vật cùng thể”.  Hai câu nói này 

vốn dĩ phát xuất từ trong “Đa ̣o Đức Kinh” c ủa Lão Tử. Cảnh giới này hoàn toàn tương đồng với 

điều mà trong “Kinh H oa Nghiêm” đã nói , đó chính là Phật tri, Phật kiến. Tôi thường ngày viết 

chữ cho người ta, chữ tôi viết là:  “Khẳng đi ̣nh hư không pháp giới tất cả chúng sanh là chính 

 mình” . Đây go ̣i là nhâ ̣p Ph ật tri kiến. Hai câu nói của Lão Tử hoàn toàn tương đồng với ý nghĩa 

này. Đây là hiếu đa ̣o , đây là thâ ̣t sự nhâ ̣n thức được hiếu , biết rõ hiếu. Dùng tâm này đối với tất 

cả chúng sanh thì chính là tâm Ph ật. Từ trong tâm này sinh ra tư tưởng hành vi , đó là ha ̣nh Bồ 

Tát chân thật. Cho nên, ở chỗ này nói “thuận thân , dưỡng chí” là từ quan điểm này mà nói , nhất 

đi ̣nh không phải là khái niê ̣m của phàm phu. Cái mà phàm phu nghĩ làm thế nào dưỡng thân, làm 

thế nào dưỡng chí của mình thì quá nhỏ bé, luôn luôn không thể tách khỏi tự tư tự lợi, đâu có biết 

đươ ̣c những đa ̣o lý lớn này . Có thể thấy bâ ̣c thánh hiền với phàm phu ở trên nguồn tâm là không 

giống nhau; cái nguồn này, chúng ta go ̣i là đầu nguồn , ví dụ như nguồn nước, chỗ phát nguồn là 

không giống nhau. 

 “Dưỡng thân”  

Thân là gì vâ ̣y ? Là Phật tánh, là chân tâm bản tánh của bản thân chúng ta . Làm thế nào có th ể 

dưỡng chân tâm bản tánh của cha me ̣ , đây là sự tâ ̣n hiếu của Ph ật Bồ Tát. Cha me ̣ là phàm phu , 

đang mê, cho nên chúng ta làm sao dùng phương tiê ̣n thiê ̣n xảo đ ể thúc đẩy họ, giúp họ giác ngộ, 

đây mới là đa ̣i hiếu viên mãn đích thực . Cho nên, “thuâ ̣n” là thuâ ̣n tánh , không phải thuâ ̣n tình . 

Chữ “tình” này, nhà Phật thường nói là  “thấu tình đạt lý” , nhà Nho cũng nói như vậy. 

Trung Quốc nói về đa ̣o hiếu, Khổng Lão Phu Tử tôn sùng Đa ̣i Thuấn vì ông biết hiếu , hành hiếu, 

tâ ̣n hiếu; cho rằng ông là tấm gương tốt nhất của hành hiếu , tâ ̣n hiếu. Viê ̣c mà ông làm là giúp 

cha me ̣ giác ngộ. Cha me ̣ đối xử với ông, trong con mắt của người khác thấy rằng đó là tồi tê ̣ đến 

cực điểm, ở đâu cũng muốn đưa ông vào chỗ chết , nhưng ông xem cha me ̣ là đa ̣i thánh đa ̣i hiền , 

là Phật thâ ̣t, là Bồ Tát thật . Tại sao hai phương diê ̣n thấy l ại khác nhau như vậy? Vua Thuấn là 

thấy từ trên thể tánh , thấy từ trên tâm tánh ; từ trên tâm tánh ông nhìn thấy tất cả chúng sanh đều 

là chư Ph ật Như Lai, cho nên trong Kinh Phật nói, Bồ Tát khi thành Ph ật, thấy khắp nơi chúng 

sanh đều thành Ph ật đa ̣o, chính là cái ý này . Cha me ̣ của Thuấn là tùy thuâ ̣n vo ̣ng tưởng , phiền 

não tập khí c ủa mình mà nhìn chúng sanh , cho nên cách nhìn của hai người khôn g giống nhau . 

Mô ̣t người là quan sát từ trên tâm tánh, lý thể; mô ̣t người là nhìn người từ trên tâ ̣p khí phiền não . 

Thuấn có th ể mềm dẽo quyền biến . Khi cha me ̣ trách pha ̣t ông , nếu có thể chịu đựng thì tiếp 

nhâ ̣n trách pha ̣t , nếu không thể chi ̣u đựng đư ợc thì lẫn tránh . Không phải nói là khi không thể 

chịu đựng thì cũng ở đó chịu đòn, bạn bị cha mẹ đánh chết là đáng đời, bạn chết oan uổng thì bạn 

là đại bất hiếu . Ở chỗ này chính là mềm dẽo quyề n biến ;  khi  có thể chịu đựng thì chịu đựng , 

không thể chi ̣u đựng thì tránh xa , làm hết khả năng để tìm cơ hội gợi ý cho cha mẹ . Cha me ̣ ông 

quả nhiên giác ngộ, quả nhiên hiểu rõ, quả nhiên đã thành đại thánh đại hiền . Đây mới được xem 

là tận hiếu, mới được xem là thuâ ̣n thân. 



144 



Hiện nay chúng ta muốn thuâ ̣n thân ,  tâm tham của cha me ̣ rất nă ̣ng ,  họ  muốn b ạn kiếm tiền , 

muốn bạn làm quan lớn , muốn bạn tham ô, tất cả bạn đều tùy thuận theo cha m ẹ, tương lai bạn 

đo ̣a đi ̣a ngu ̣c , cha me ̣ ba ̣n cũng bi ̣ đo ̣a đi ̣a ngu ̣c . Đây không phải là thuâ ̣n thân . Đo ̣c sách thánh 

hiền, học Phật Bồ Tát không có gì khác, chỉ là học làm một người sáng suốt mà thôi . Người sáng 

suốt sẽ không làm viê ̣c sai trái, sẽ không có ý nghĩ sai lầm , đây mới go ̣i là thuâ ̣n thân. Biết thuâ ̣n 

thân,  liền đem phương pháp lý luâ ̣n về thuâ ̣n thân mở rô ̣ng ra

,  hằng thuâ ̣n chúng sanh thì đó 

chính là ha ̣nh Phổ Hiền. 

 “Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức” . Hai câu nói này, trước khi Phật pháp chưa truyền 

vào Trung Quốc thì vua Thuấn đã làm được rồi. Chúng ta đo ̣c phần ghi chép trong li ̣ch sử về Đa ̣i 

Thuấn, dùng quan điểm của Ph ật pháp mà xem , sao có thể nói ông không phải là chư Ph ật Bồ 

Tát đến Trung Qu ốc để ứng hóa ? Hành nghi cả đời của ông chính là mư ời nguyê ̣n của Bồ Tát 

Phổ Hiền. Mười nguyên tắc tu hành của Bồ Tát Phổ Hiền , mỗi mô ̣t điều ông đều làm được , hơn 

nữa làm được rất viên mãn. Cho nên chư Phật Bồ Tát ứng hóa ở th ế gian này, chúng ta là người 

phàm mắt thịt, không biết, luôn luôn tùy thuâ ̣n tâ ̣p khí phiền não c ủa mình, tạo ra biết bao nhiêu 

ác nghiệp, thế nhưng chư Phật Bồ Tát vẫn mô ̣t lòng từ bi đến giáo hóa chúng ta . Ý nghĩa của 

“thuâ ̣n thân” chúng ta phải hiểu . Sau khi hiểu rồi thì sẽ biết làm thế nào hằng thuâ ̣n chúng sanh , 

làm thế nào có thể viên mãn ha ̣nh Bồ Tát, có thể tu thành Bồ Tát đa ̣o. 

 “Dưỡng chí”  

Nhà Nho và nhà Phật da ̣y người lâ ̣p chí . Nhà Phật da ̣y người phát nguyê ̣n  (phát nguyện chính là 

lâ ̣p chí). Lâ ̣p chí không phải vì danh lợi , mà phải lập cái chí công lớn . Ở chỗ này có câu nói rất 

hay:  “Dưỡng kỳ triê ̣t đi ̣a thông thiên bào dân dữ vật chi chí” . Câu này người hiện nay đo ̣c xong 

rất khó hiểu ý nghĩa , cho nên chúng tôi đổi thành câu nói khác  (văn “ngôn văn” di ̣ch thành văn 

“ba ̣ch thoa ̣i”), đó là  “muốn dưỡng thành cái chí vì pháp giới tất cả chúng sanh tận trung , tận 

 hiếu phục vụ” , chính là ý nghĩa này. 

Đời người ph ải lấy phu ̣c vu ̣ làm mu ̣c đích , lấy việc giúp người làm gốc của niềm vui . Phật da ̣y 

chúng ta như vậy, Nho gia, Đa ̣o giáo cũng da ̣y người như v ậy. Nếu chúng ta không hiểu ý nghĩa 

này thì chí và nguy ện của chúng ta sẽ có lệch lạc ,  có tà lệch , bất chánh , sai lầm. Thuâ ̣n thân, 

dưỡng chí thực hiê ̣n từ đâu vâ ̣y ? Ở trong “Đại Học” nói rất hay , dạy cho chúng ta cương lĩnh 

thực hiê ̣n từ “thành ý, chánh tâm”. “Thành ý, chánh tâm”, nhà Phật go ̣i là “phát tâm Bồ Đề”. Tại 

sao chúng ta không thể phát được tâm B ồ Đề?  Vì chúng ta có chướng nga ̣i . Cho nên, chúng ta 

cần phải trừ bỏ chướng nga ̣i. 

Trừ bỏ chướng nga ̣i , nhà Nho gọi là “cách vật , trí tri”. Cách vật r ồi sau đó mới trí tri , trí tri thì 

sau đó mới ý thành, ý thành thì sau đó mới tâm chánh. Nó có phương pháp, có trình tự tiến hành. 

Cho nên muốn thực hiê ̣n thì điều kiê ̣n đầu tiên chính là chân thành

.  Nếu muốn chân thành thì 

nhất đi ̣nh phải cách vâ ̣t . Vâ ̣t là gì vâ ̣y ? Vâ ̣t là du ̣c vo ̣ng . Khi tôi giảng “Kinh Đi ̣a Ta ̣ng” , có nói 

với mo ̣i người là du ̣c vo ̣ng có hai loa ̣i , đó là ái du ̣c và thi ̣ du ̣c  (thị dục là thị hiếu ). Bạn có th ể 

đem hai loa ̣i du ̣c vo ̣ng này xả  bỏ thì đây gọi là cách vật . Sức ma ̣nh c ủa du ̣c vo ̣ng vô cùng lớn 

mạnh, là tập khí từ vô th ỉ kiếp đến nay , không những chướng đa ̣o mà còn chướng tất cả thiê ̣n 

pháp thế gian. Phật nói với chúng ta , thiê ̣n căn của th ế gian chính là tấ t cả mo ̣i thiê ̣n pháp th ế 

gian, nó có nguồn gốc . Nguồn gốc là gì ? Vô tham, vô sân, vô si, là ba thiện căn này. Bạn còn có 

tham sân si, dù cho bạn làm thiện, nhưng cái thiê ̣n này là ngu ̣y thiê ̣n , không phải chân thiê ̣n. Bạn 



145 




có thể lừa người , nhưng ba ̣n không thể lừa ga ̣t trời đất , quỷ thần; bạn không thể lừa gạt lương 

tâm của chính mình. 

Phật pháp go ̣i là đoa ̣n phiền não , còn nhà Nho go ̣i là cách vâ ̣t . Cách vật chính là đoạn phiền não . 

“Cách” là chống la ̣i. Ý nghĩa của cách vật chính là phải chiến thắng vật dục, dùng trí tuệ của bạn, 

dùng lý trí của bạn khắc phục phiền não của bạn , Phật pháp go ̣i là đoa ̣n phiền não chướng. Ngoài 

ra còn có mô ̣t cái chướng nữa, đó là sở tri chướng. Nhà Nho gọi là trí tri. Trí tri là phải mở trí tuệ 

chân thâ ̣t. Trí tuệ chân thật hiện tiền thì mới có thể đem sở tri chướng bỏ sa ̣ch. 

Quí vị phải biết, nhà Phật tu hành thì chú tro ̣ng  ở thiền đi ̣nh. Tám va ̣n bốn ngàn pháp môn chính 

là tám va ̣n b ốn ngàn loa ̣i phương pháp khác nhau , cách thức khác nhau để tu thiền định . Chúng 

ta niê ̣m Phật, dùng phương pháp chấp trì danh hiệu để tu thiền định . Mục đích của thiền định là 

phá phiền não chướng. Tâm thanh ti ̣nh, tâm đi ̣nh rồi thì li ền sinh trí tuê ̣. Trí tuệ có thể phá sở tri 

chướng. Phương pháp du ̣ng công của chúng ta hi ện nay là   “đi ̣nh - tuê ̣ đồng thời” . Niê ̣m Phật 

đường thì chú tro ̣ng tu đi ̣nh, còn giảng đường thì chú tro ̣ng tu tuê ̣. Thế nhưng đi ̣nh tuê ̣ của chúng 

ta không thể thành tựu, nguyên nhân ở đâu vâ ̣y? Chúng ta chưa có đem ái du ̣c, thị dục đoạn sạch, 

cho nên tu thế nào , tu cả đời , bên ngoài rất giống nhưng trên thực chất không có nô ̣i dung . Lỗi 

của chúng ta là ở chỗ này . Tu hành đã lâu mà công phu vẫn không đắc lực , bạn còn không xem 

lại sao? Giống như chúng ta bi ̣ bê ̣nh , mời thầy thuốc đến bắt ma ̣ch , chữa bê ̣nh, chúng ta đang 

uống thuốc, thuốc đã uống rất lâu mà bê ̣nh k hông có tiến triển, bạn vẫn còn không giác ng ộ sao? 

Nhất đi ̣nh là uống sai thuốc rồi , chẩn đoán có sai lầm nên bê ̣nh không có tiến triển , cho nên hãy 

mau đi tìm thầy thuốc khác . Chúng ta đều có loa ̣i thường thức này . Bản thân t u hành công phu 

không đắc lực là giống như bi ̣ bê ̣nh vâ ̣y . Vào lúc này cần phải quan sát , kiểm điểm thâ ̣t kỹ xem 

sai lầm của chúng ta rốt cuô ̣c là ở đâu . Tìm ra được lỗi lầm rồi , đem sai lầm trừ bỏ hết thì công 

phu này sẽ đắc lực ngay. Công phu đắc lực thì giống như uống thuốc thấy hiê ̣u quả vâ ̣y. 

Hai chướng chúng ta nhất đi ̣nh phải đoa ̣n , nhưng cách đoa ̣n không phải đơn giản . Không đơn 

giản  thì  chúng  ta  phải  làm  cách  nào?  Chúng  ta  phải đoa ̣n từng phần ,  Nho  và  Phật đều là da ̣y 

chúng ta như vậy. Đoa ̣n mô ̣t phần phiền não thì mở mô ̣t phần trí tuê ̣, đoa ̣n hai phần phiền não thì 

mở hai phần trí tuê ̣. Bâ ̣c thánh hiền là từ phàm phu làm nên, Phật Bồ Tát cũng là từ phàm phu mà 

thành. Làm sao mà ho ̣ có th ể thành tựu vậy? Họ đoa ̣n từng phần; mỗi ngày đều làm viê ̣c này thì 

phiền não mỗi ngày mô ̣t nhe ̣, trí tuệ mỗi ngày tăng trưởng . Đây chính là công phu, đây chính là 

sự  tiến bô ̣,  đây cũng chính là “sự hưởng thu ̣ cao nhất củ

a đời người” mà năm xưa tiên sinh 

Phương Đông Mỹ đã da ̣y tôi. Phàm nhân thế gian không thể hưởng thu ̣ được. 

Phiền não nhe ̣, trí tuệ tăng, đối với đa ̣o lý, chân tướng của vũ tru ̣ nhân sinh càng ngày càng hiểu 

rõ, càng ngày càng sá ng suốt, thì khi đó bất kể là b ạn sống đời sống như thế nào , phú quý cũng 

tốt, bần tiê ̣n cũng tốt; bất kể bạn là thân phâ ̣n gì, trong xã hội có đi ̣a vi ̣ cũng tốt, bần cùng ha ̣ tiê ̣n 

cũng tốt, không sao cả, bạn đều có th ể sống đời sống hạnh phúc mỹ mãn đích thực , đời sống tự 

tại an lạc . Đây là sống đ ời sống của bâ ̣c thánh hiền , đời sống của Ph ật Bồ Tát. Chúng ta dưỡng 

chí thì phải dưỡng loại chí này . Cho nên thuâ ̣n được , dưỡng được, nguồn gốc của nó đ ều là ở 

viê ̣c nhâ ̣n biết về chân tướng của vũ tru ̣ nhân sinh , trong Phật pháp go ̣i là sự nhâ ̣n biết về pháp 

tánh, Phật tánh của tất cả chúng sanh , sau đó ba ̣n mới có th ể làm được. Nhưng để có được nhâ ̣n 

biết này là không dễ d àng. Cổ thánh tiên hiền da ̣y chúng ta ph ải gần gũi thiê ̣n tri thức . Mục đích 

của sự gần gũi thiê ̣n tri thức là gì ? Chẳng qua là nhờ vào kinh nghiê ̣m của ho ̣ , nhờ vào sự tu trì 

của họ giúp chúng ta giác ng ộ, giúp chúng ta nhận b iết mà thôi . Công phu không cần phải rất 



146 



cao, chỉ cần đắc lực là có th ể sinh tử tự ta ̣i, tiền đồ mô ̣t vùng sáng sủa . Đây là thông tin có đươ ̣c , 

kết luâ ̣n có được mà chúng ta thấy ở trong rất nhiều ghi chép của người tu hành t rước đây. Họ có 

thành tựu như v ậy, chúng ta không thể rớt la ̣i phía sau ho ̣ thì đời này c ủa chúng ta không có vô 

ích rồi. Đời này nhất định vãng sanh bất thoái thành Ph ật, không đơ ̣i đến đời sau nữa . Thân này 

của chúng ta là thân cuối cùng ở trong lục đạo luân hồi, chúng ta phải dưỡng cái chí này. Nghiêm 

túc nỗ lực phụng hành , khiến chí nghiê ̣p này của chúng ta đa ̣t được cứu cánh viên mãn , đây mới 

là đại hiếu .  Bản thân b ạn biết dưỡng , còn có th ể giúp người khác dưỡng . Bản thân b ạn thuâ ̣n 

đươ ̣c, còn có thể giúp người khác thuận. Tự đô ̣ và đô ̣ tha là đa ̣o Bồ Tát Đa ̣i Thừa. 

Nô ̣i dung của “Hô ̣i Biên” vô cùng phong phú

,  vô cùng tuyê ̣t vời .  Lời văn trong “Cảm Ứng 

Thiên” là của Đa ̣o giáo , còn chú giải ở đây là của Ph ật giáo và Nho giáo . Đúng là tam giáo hợp 

thành nhất thể. Đây là quyển sách hay mà Ấn Quang Đa ̣i Sư cả đời tôn sùng , hy vo ̣ng dùng sách 

này để hóa giải kiếp nạn hi ện nay. Chúng ta thâ ̣t sự muốn c ó thể ở trong kiếp nạn này hóa hung 

thành kiết, trong na ̣n gă ̣p may thì cuốn sách này là bảo đảm . Thế nhưng ba ̣n nhất đi ̣nh phải lý 

giải, phải phụng hành thì mới có th ể đa ̣t đến mu ̣c tiêu của vi ệc tiêu nghiê ̣p chướng , tiêu tai na ̣n, 

làm căn bản tu hành vãng sanh thành Phật. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 22) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 23) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 23) 

Nhà Phật nói tu hành, định nghĩa của hai chữ này chúng ta nhất định phải hiểu cho rõ ràng. Tu 

hành chính là điều chỉnh hành vi sai lầm của chúng ta. Hành vi thì quá nhiều, Phật đem nó quy 

nạp thành ba loại là “Thân - Khẩu -  Ý”. Cho dù hành vi có nhiều đi nữa, cũng không thể vượt 

khỏi ba phạm vi này. Hành vi của thân chính là động tác cử chỉ của chúng ta; hành vi của khẩu là 

lời nói; hành vi của ý là tư tưởng, kiến giải. Hành vi đã có sai lầm, đem sai lầm điều chỉnh trở lại 

thì gọi là tu hành. Chúng ta phải hiểu cho thật rõ ràng, thật minh bạch điều này. 

Tổ sư đại đức dạy chúng ta, tu hành phải “tu từ căn bản”. Cái gì là căn bản? Ý nghĩ là căn bản, tư 

tưởng là căn bản. Cho nên, tu từ căn bản cũng tức là nói, hành vi cho dù có nhiều đi nữa thì cũng 



147 



đều phát sinh từ tư tưởng. Tư tưởng thuần chánh thì tất cả đều thuần chánh, tư tưởng tà lệch thì 

tất cả đều bất chánh. Đây là ý nghĩa của việc khuyên chúng ta tu từ căn bản. Thế nhưng cách nói 

này là rất cạn, ý nghĩa đích thực của căn bản này là gì, chúng ta nhất định phải biết. Đó chính là 

“xứng tánh khởi tu, toàn tu tại tánh”. Đây mới thật sự tìm ra được căn bản. 

Tu tánh, tánh là căn bản của tâm; tánh là thể, tâm là tác dụng. Ở trong Phật pháp Đại thừa thường 

gọi tâm là thức (tâm thức). Đây là tác dụng của nhất niệm tự tánh. Khi đang mê, phàm phu gọi 

nó là tám thức, năm mươi mốt tâm sở. Từ đó cho thấy, tác dụng của nó tuy tương đối phức tạp, 

nhưng thể của nó là một, là nhất niệm tự tánh. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm chính là từ 

gốc này sinh  ra.  Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói  rất  hay:  “Duy tâm sở  hiện, duy thức sở  biến” . 

Hiện tượng của mười pháp giới là tâm tánh, hiện tượng thiên biến vạn hóa. Sự biến hóa này từ 

đâu mà có vậy? Là do “thức” biến. “Thức” chính là ý nghĩ, chính là tư tưởng, chính là kiến giải. 

Phật nói cho chúng ta biết, thiên biến vạn hóa của thập pháp giới sinh ra từ tư tưởng, ý nghĩ của 

chúng ta mới là căn nguyên. Người tu hành phải bắt tay làm từ chỗ này. Căn nguyên này chính là 

“trung hiếu” mà chúng ta giảng mấy ngày nay. 

Ý nghĩa của “thuận thân, dưỡng chí” rất sâu. Hiếu nhất định phải thuận, không thuận thì không 

gọi là hiếu, cho nên “hiếu - thuận” là đi cùng với nhau. Phải thuận như thế nào mới được xem là 

hiếu đích thực vậy? Phải thuận tánh, vậy mới là thật sự biết hiếu, nhận thức hiếu. Phật pháp Đại 

thừa nói: “Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh”, tùy thuận Phật tánh mới là đại hiếu, mới là chân 

hiếu. Cha mẹ của chúng ta có Phật tánh, chúng ta tùy thuận Phật tánh của cha mẹ mà tận hiếu, 

không phải tùy thuận phiền não. Cha mẹ cũng là phàm phu, họ có phiền não, chúng ta không thể 

tùy thuận theo phiền não của họ, mà là tùy thuận Phật tánh của họ. Ý nghĩa này chúng ta phải thể 

hội cho được. Giúp đỡ cha mẹ làm Phật, giúp đỡ cha mẹ giác ngộ, vậy mới được xem là tận hiếu. 

Từ đó cho thấy, chúng ta muốn giúp đỡ cha mẹ giác ngộ, nhưng bản thân chúng ta không giác 

ngộ thì làm sao có thể giúp đỡ được? Cho nên chúng ta phải biết, muốn tận hiếu, hành hiếu thì 

trước tiên cần tự mình giác ngộ, cần tự mình thành tựu, vậy mới có thể giúp đỡ người khác. Giúp 

đỡ người khác đối tượng đầu tiên là cha mẹ. 

Chữ  “hiếu”  này  chính  là  nhất  niệm  tự  tánh  mà  Phật  nói  trong  Kinh.  Chữ  “trung”  này  chính  là 

Phật hạnh, Bồ Tát hạnh. Phát tâm Bồ Đề, hành Bồ Tát đạo chính là tận trung. Đây là cách giảng 

sâu hơn một nấc của hai chữ này, là ý nghĩa đích thực của hai chữ này. Ý nghĩa đích thực này, 

Nho  gia  cũng  có  nói,  nhưng  nói  không  nhiều.  Tại  sao  không  nói  nhiều  vậy?  Vì  nói  người  ta 

không  thể  hiểu,  cho  nên  không  chịu  nói  sâu,  chỉ  nói  ở  mức  cạn,  dạy  cho  người  sơ  học.  Trong 

Phật pháp nói nhiều về hai chữ “trung hiếu” này. Cơ sở tu học Phật pháp, khi so sánh thì sâu dày 

hơn nhiều, thời gian tu học Phật pháp cũng tương đối dài hơn một chút. Đặc biệt là chú trọng 

ở  “thâm nhập một môn, huân tu trường kỳ” . Hai câu tám chữ này vô cùng quan trọng. Chúng 

ta có thể có thành tựu hay không, mấu chốt là chỗ này. Tu học Phật pháp điều kiêng kỵ nhất là 

tạp tu. Trong sáu Ba La Mật nói tinh tấn Ba-la-mật. Như thế nào gọi là tinh tấn? Tinh là thuần 

chứ không tạp, tạp là không tinh; một môn là tinh tấn, hai môn là không tinh tấn rồi. 

Quí vị phải biết, niệm Phật thật sự thành tựu cũng là nhờ thâm nhập một môn. Bồ Tát Đại Thế 

Chí dạy chúng ta phương pháp niệm Phật là  “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” . Sao gọi là 

tịnh niệm? Chúng ta đối với Tây Phương Tịnh Độ, đối với Phật A Di Đà không hoài nghi, không 

xen tạp, không  gián đoạn. Không hoài  nghi, không xen tạp  gọi  là tịnh niệm.  Không  gián đoạn 

chính là tương tục. Tịnh niệm tương kế như thế này mới có thể đô nhiếp lục căn, phẩm vị vãng 



148 



sanh mới cao. Có rất nhiều người không biết điều này, họ cho rằng muốn tiêu nghiệp chướng thì 

phải niệm “Kinh Dược Sư”, phải niệm “Phẩm Phổ Môn”, phải niệm “Kinh Địa Tạng”, phải niệm 

“chú Đại Bi” hoặc là niệm những cái khác nữa. Đây là sai lầm, đều là xen tạp; nghiệp chướng có 

thể tiêu chút ít, nhưng không thể tiêu triệt để. Nếu như họ biết được “Quán Kinh”, biết được một 

câu  Phật  hiệu  này  thì  nghiệp  chướng  của  họ  sẽ  tiêu  diệt  triệt  để,  họ  vãng  sanh  thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  với  phẩm  vị  cao;  còn  không  thì  họ  cũng  có  thể  vãng  sanh,  nhưng  phẩm  vị 

không cao, vì tu xen tạp. Ngày nay người tu xen tạp thì quá nhiều. Mọi người không biết được 

sức mạnh của câu Phật hiệu, họ cho rằng, niệm câu Phật hiệu này để tiêu nghiệp chướng nhưng 

vẫn không bằng tụng “Kinh Dược Sư”, vẫn không bằng trì “chú Đại Bi”. Bạn nói xem, có gay go 

hay không? Đây là hoài nghi, sự hoài nghi này đã làm tổn giảm rất lớn cho công phu của mình. 

Chú  giải  “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”  của  Pháp  sư  Từ  Vân  Quán  Đảnh  có  tên  là  “Quán 

Kinh Trực Chỉ”, tôi đọc qua rồi bỗng nhiên đại ngộ. Ngài nói rất hay:  “Chúng sanh tạo tác tội 

 nghiệp  cực  nặng như  tội  ngũ  nghịch thập  ác, tất  cả  mọi  Kinh  luận, mọi  cách  sám  hối,  chú 

 ngữ đều không thể tiêu nổi tội nghiệp này, duy chỉ còn một câu “A Di Đà Phật” là có thể đem 

  tội nghiệp này tiêu trừ” . Chúng ta mới biết, một câu Phật hiệu “A Di Đà Phật” này chiến thắng 

thiên Kinh vạn luận, chiến thắng tất cả chú ngữ, là chú ở trong chú, là Kinh ở trong Kinh, không 

có gì thù thắng hơn câu Phật hiệu này. Thế nhưng không có người tin, vì họ cho rằng một câu “A 

Di Đà Phật” quá dễ dàng, quá đơn giản, e rằng không có hiệu quả, cho nên họ vẫn muốn đi tìm 

những thứ khác để xen tạp. 

Vãng sanh được hay không là quy ết định ở “tín - nguyện có hay không”. Nếu không có thật tin 

sâu, không có nguyện thiết thì phẩm vị vãng sanh của bạn sẽ hạ rất thấp. Hiện tượng này, Đại Sư 

Thiện Đạo gọi là  “cửu phẩm vãng sanh chung quy bởi gặp duyên khác nhau” . Bạn không gặp 

được thiện tri thức, không có người dạy bạn thì nghi hoặc của bạn không thể đoạn trừ. Chúng tôi 

ngày  nay  xây  đạo  tràng  tại  Singapore,  chúng  tôi  biết  tin  sâu  không  nghi,  cho  nên  niệm  Phật 

đường chúng tôi chỉ niệm một câu Phật hiệu, còn trong giảng đường thì chỉ giảng một bộ “Kinh 

Vô Lượng Thọ”, một mảy may xen tạp cũng không có. 

Ở nơi đây, chúng tôi giảng bộ “Kinh Địa Tạng” là vì Pháp sư Nhân Đức mời tôi lên núi Cửu Hoa 

giảng Kinh, tôi không có th ời gian đến đó, cho nên tôi thu một bộ băng ghi hình để tặng cho núi 

Cửu  Hoa.  Ý  nghĩa  là  như  vậy.  Còn  việc  khai  giảng  bộ  “Kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm” này với các đồng học, đây cũng là việc bất đắc dĩ. Mười mấy năm gần đây, ở hải nội và 

hải ngoại có rất nhiều đồng tu khải thỉnh tôi, hy vọng tôi giảng “Kinh Hoa Nghiêm” một lần để 

lưu lại một bộ tư liệu ghi hình cho người hậu học làm tham khảo. Tôi đã nhận lời. Vì nguyên 

nhân này chúng tôi mới giảng “Hoa Nghiêm”. Nếu lấy ý riêng của tôi, xin nói lời thành thật, một 

bộ “Kinh Di Đà” tôi giảng đến cùng, tôi sẽ không thay đổi. Xưa nay, có Đại đức cả đời chỉ giảng 

một bộ “Kinh Di Đà”, giảng đến 300 lần. Tôi nhìn thấy vô cùng hoan hỷ, vô cùng ngưỡng mộ. 

Trong một đời mà giảng nhiều Kinh luận như vậy, đều là do bất đắc dĩ, ứng phó lời khẩn cầu của 

đại chúng. Nếu muốn thật sự thành tựu thì quyết định phải chuyên tinh, quyết định ở một môn 

thâm nhập, một đời tuyệt đối không thay đổi. 

Chúng ta nhất định phải noi theo chư Phật Bồ Tát. Chư Phật Bồ Tát là điển hình, là mô phạm của 

chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới,  đích  thực  là  “học  vi  nhân  sư,  hành  vi  thế  phạm” .  Chúng  ta 

ngưỡng mộ, chúng ta đòi hỏi quá đáng, chúng ta cũng muốn ở trong một đời này có thể được 

thành tựu như chư Phật Bồ Tát. Thế có người hỏi, có thể thành tựu hay không? Đáp án là khẳng 



149 



định. Như lời của Đại Sư Thiện Đạo đã nói là do “gặp duyên khác nhau”, bạn có thể gặp được 

duyên thù thắng thì một đời thành tựu. Thiện Tài Đồng Tử gặp duyên thù thắng, cho nên một đời 

thành  Phật.  Long  Nữ  cũng  gặp  duyên  thù  thắng  nên  tám  tuổi  thành  Phật.  Trong  “Kinh  Pháp 

Hoa”, “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói, phàm những điều mà Phật đã nói ở trong Kinh luận, đều là 

cái mà người thế gian có thể làm được. Người thế gian chúng ta không thể làm được thì Phật sẽ 

không nói, vì nếu như Phật nói ra là có lỗi với chúng ta. Nói ra mà chúng ta không thể làm được, 

há chẳng phải là giễu cợt, là trò đùa hay sao? Nếu vậy thì lời nói của Phật sao có thể gọi là chân 

ngữ, thật ngữ, như ngữ, bất hư ngữ, bất cuồng ngữ? Tiêu chuẩn này sẽ không thể đạt được rồi. 

Cho nên, từng câu mà Phật Bồ Tát nói với chúng ta đều là lời chân thật. Chỉ cần chúng ta thể hội 

thật kỹ, y giáo phụng hành thì một đời này chúng ta có thể viên thành Phật đạo. 

Mấy ngày gần đây, có rất nhiều đồng tu từ Trung Quốc đến nói với tôi là họ dụng công rất khó 

đắc lực. Tôi thường hay khuyên mọi người là “giải – hành” phải coi trọng như nhau thì công 

phu mới  có thể  đắc lực. Tại  sao niệm  Phật  đường của chúng ta, mỗi  ngày vẫn phải  giảng hai 

thời  Kinh  vậy?  Vì  chúng  ta  dùng  “giải”  để  giúp  cho  “hành”,  dùng  “hành”  để  giúp  cho  “giải”; 

“giải - hành” phụ trợ lẫn nhau. Bạn không hiểu nghĩa thì bạn tu hành sẽ giải đãi, sẽ thoái chuyển. 

Tại sao vậy? Vì phiền não tập khí trong đời quá khứ rất sâu, một chút công phu nhỏ nhoi này, 

một  chút  đạo  lực  nhỏ  nhoi  này  của  chúng  ta  không  thắng  nổi  phiền  não,  cho  nên  hằng  ngày 

chúng ta phải  nghe Kinh. Niệm  Phật  là tu  định, nghe  Kinh là tu  tuệ. Thế  nhưng mỗi  ngày bạn 

niệm Phật, nghe Kinh mà công phu vẫn không đắc lực, vấn đề này rốt  cuộc là ở  chỗ nào vậy? 

Nói thực ra, vấn đề ở chỗ bạn không chịu làm theo; bạn niệm Phật mà trong tâm không có Phật; 

miệng  niệm  Phật  mà  trong  tâm  cứ  vọng  tưởng  thì  công  phu  đương  nhiên  không  đắc  lực.  Tuy 

hằng  ngày  nghe  Kinh  giống  như  đã  sáng  tỏ  rồi,  nhưng  không  chịu  làm  theo.  Trong  Kinh  dạy 

chúng ta bố  thí, dạy  chúng ta trì  giới,  dạy  chúng ta nhẫn nhục, nhưng một  điều chúng ta cũng 

không làm được; trong đời sống thường ngày vẫn cứ tùy thuận tập khí phiền não, như vậy công 

phu đương nhiên không đắc lực. 

Trên mỗi bộ Kinh, câu cuối cùng Phật nói:  “Y giáo phụng hành, hành lễ thoái lui” . Phật dạy 

chúng ta phải  y  giáo phụng hành. Phật  ở  trong  mỗi  bộ  Kinh không ngại phiền phức, nhắc nhở 

chúng ta  “thọ trì đọc tụng, vì người diễn thuyết” . “Vì người diễn thuyết” chính là y giáo phụng 

hành, chúng ta chưa chịu làm thì công phu của bạn làm sao đắc lực được? Cho nên, hiểu được 

một phần thì làm một phần, hiểu được hai phần thì làm hai phần. Bạn có thể làm được hai phần 

thì bạn có thể hiểu được ba phần. Hiểu được ba phần thì bạn có thể tiếp tục làm được ba phần. 

Làm được ba phần thì bạn sẽ hiểu được bốn phần. Hiểu giúp cho hành, hành giúp cho hiểu, như 

vậy mới có thể đạt đến cứu cánh viên mãn. Hiểu rồi mà không thể hành thì không có lợi ích gì! 

Chướng  ngại  lớn  nhất  của  hành  là  gì?  Là  không  buông  bỏ  được  Nếu  không  buông  bỏ  được 

những tham ái thì sự việc này phiền phức rồi, đây là chướng ngại lớn của căn bản. Cho nên ái 

dục, thị dục nhất định phải xả cho thật sạch sẽ. Đại Sư Huệ Năng đã nói:  “Xưa nay không một 

 vật,  chỗ  nào  dính  bụi  nhơ” .  Bạn  có  một  vật  là  bạn  đã  bị  dính  bụi  nhơ.  Bụi  nhơ  là  phiền  não, 

phiền não của bạn sẽ không thể đoạn. Cho nên nhất định phải xả cho thật sạch sẽ, thân tâm thế 

giới không nhiễm mảy bụi thì đời này bạn mới có hy vọng thành Phật. Nếu mảy may không thể 

buông bỏ thì không có hy vọng thành Phật, làm Tổ. Cho nên, y giáo phụng hành chính là “tận 

trung - tận hiếu”, chính là “hành trung - hành hiếu”. Đạo lớn của chư Phật là “trung - hiếu” mà 

thôi. Hy vọng các đồng tu chúng ta thể hội thật kỹ, nỗ lực nghiêm túc phụng hành. Có như vậy 

thì tiền đồ của chúng ta sáng sủa vô lượng, tất cả tai nạn đều có thể hóa giải. 



150 




******************* 

“Cảm Ứng Thiên Hội Biên” nói rõ chân đế của hai chữ “trung hiếu” này, nên đã chiếm số lượng 

trang rất lớn. Ở trong đây đã trích dẫn một câu nói:  “Nghiêu Thuấn dùng lòng nhân để trị thiên 

 hạ mà dân theo về” . Câu nói này rất đáng để chúng ta suy nghĩ thật kỹ. Sự thật đã nói rõ, xã hội 

ổn định, quốc gia giàu mạnh, nhân dân hạnh phúc là có quan hệ rất lớn với người lãnh đạo. Nếu 

như có một người lãnh đạo hiền minh, có thể chỉ dạy trăm họ thì thiên hạ đại trị. Sự thật này 

chúng ta đã đọc thấy ở trong lịch sử, có ghi chép cặn kẽ, xác thực. Vào thời xưa, những vị đế 

vương này tại sao có thể làm được? Dân chủ hiện đại mà chúng ta đang tôn sùng tại sao không 

thể làm được? Đây lại là điều đáng để chúng ta suy nghĩ kỹ. 

Những người lãnh đạo vào thời xưa đều được tiếp nhận nền giáo dục tốt đẹp nhất (những quốc 

gia khác chúng ta không nói đến, chỉ nói ở Trung Quốc). Đế vương muốn bồi dưỡng người nối 

nghiệp thì phải  lao tâm  khổ  tứ  đi  tìm  kiếm  vị thầy  giỏi nhất  trong và ngoài  nước;  chọn những 

người có đạo đức, học vấn, kinh nghiệm hơn hẳn người bình thường để đến chỉ dạy, đến làm bạn 

với người nối nghiệp, để người nối nghiệp có thể tiếp nhận được nền giáo dục thánh hiền, thật sự 

hiểu  được  đạo  lý  lớn  của  việc  làm  vua,  làm  thân,  làm  thầy.  Cho  nên,  họ  xây  dựng  một  chính 

quyền có thể duy trì mấy trăm năm mà không suy. Đế vương cuối đời quên mất lời giáo huấn của 

thầy, sống bê tha, buông thả, tùy thuận tập khí phiền não thì quốc gia này liền bị diệt vong ngay. 

Trị quốc như vậy, trị gia cũng không ngoại lệ. Gia đình muốn hưng vượng, muốn có thể truyền 

nhau đời đời thì phải dựa vào điều kiện gì? Con em tốt, con cháu tốt. Con em tốt, con cháu tốt 

cũng  là  thành  tựu  từ  trong  bồi  dưỡng  giáo  dục.  Nếu  như  không  dày  công  bồi  dưỡng  thì  cũng 

không thể làm được. Cho nên, cha mẹ hiền minh thì nhất định yêu cầu con cái tiếp nhận nền giáo 

dục tốt  nhất.  Ngày nay  những người  làm  cha mẹ không phải  không có  cái  tâm này, nhưng mà 

quan niệm của chúng ta sai lầm rồi. Ngày nay chúng ta tiếp nhận nền giáo dục khoa học kỹ thuật, 

nền giáo dục chủ nghĩa công lợi. Nền giáo dục này không thể chăm lo việc nhà. Vào thời xưa, 

người thế hệ trước lấy giáo dục thánh hiền để bồi dưỡng con em. Cái đặc sắc thứ nhất của giáo 

dục thánh hiền là khiến chúng ta hiểu rõ quan hệ giữa người với người. Đây là tri thức lớn, là trí 

tuệ cao cấp. 

Người với người rốt cuộc là quan hệ gì vậy? Nói đến điểm cuối cùng, người với người là quan hệ 

một thể. Đạo lý này, sự thật này có ai biết? Ngày nay chúng ta nói ra, người ta nghe xong sẽ lớn 

tiếng cười to, sẽ nói đầu óc của chúng ta có vấn đề, đúng như lời mà Lão Tử đã nói:  “Kẻ hạ sĩ 

 nghe nói đạo thì cười to, không cười thì không đủ để gọi là đạo” . Đạo lý này, Nho gia và Đạo 

gia có nói đến, nhưng mà nói tường tận nhất là ở trong Kinh luận Đại thừa của nhà Phật. Trong 

Kinh Phật nói với chúng ta:  “Tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới với ta là một thể” . 

Đại thánh đại hiền khi nhìn thấy tất cả chúng sanh tâm, hạnh lương thiện, hạnh phúc mỹ mãn thì 

rất hoan hỷ; khi nhìn thấy chúng sanh tạo nghiệp đang thọ khổ báo thì đau lòng, rơi lệ. Đây là 

tâm nhân từ, là sự bộc lộ của chân tình. Chân tình không phải tình cảm, mà là tánh tình. Xã hội 

xưa Trung Quốc thường nói “tánh tình trung nhân”, không phải nói cảm tình trung nhân. Cảm 

tình trung nhân biến hóa vô thường, còn tánh tình trung nhân ở trong Phật pháp là Phật Bồ Tát. 

Các Ngài biết được chân thị phi, chân tà chánh, chân lợi hại. Việc mà các Ngài hành là đạo, là 

nghĩa, nhà Nho gọi là “đạo - đức - nhân - nghĩa - lễ”. Ở trong tình cảm không có những điều này. 

Nếu như tình cảm thuận với “đạo - đức - nhân - nghĩa - lễ”, không trái lại với “đạo - đức - nhân - 

nghĩa - lễ” thì tình cảm này chính là tánh tình. Ở trong giáo dục xã hội hiện nay, người biết về 



151 



điều này không nhiều, người giảng những điều này thì càng ít hơn. Đại chúng thông thường cho 

rằng cách nói  này là lạc hậu, lỗi  thời.  Tôi  nghe  thấy  những lời  này  cũng gật  đầu, nói:  “Không 

 sai! Là lạc hậu rồi, là lỗi thời rồi!” . Tại sao vậy? Ngày nay chúng ta đem những đường lối tư 

tưởng của thời đại thái bình, tư tưởng của thiên hạ đại trị này vứt bỏ hết, tạo thành kết quả là thế 

giới loạn động, tai nạn biến dị sẽ diễn biến không cách gì tưởng tượng nổi, toàn bộ xã hội loài 

người phải chịu khổ nạn cực lớn. 

Chúng ta nhìn  thấy từ  trong tư liệu thông tin, hiện nay  tần số tai nạn mỗi  năm  một nhiều hơn, 

mỗi lần một nghiêm trọng hơn. Chúng ta nghe thấy, nhìn thấy rồi, chỉ còn hoang mang sợ hãi, xử 

lý không kịp, chẳng biết làm sao, cho rằng đây là tai họa tự nhiên. Tai họa tự nhiên hình thành 

như  thế  nào  vậy?  Tại  sao  lại  có  những  tai  họa  này?  Những  tai  họa  này  có  thể  tiêu  trừ  được 

không, có thể tránh được không? Thánh nhân thế xuất thế gian đều trả lời là “khẳng định”. Có 

một số nhà tiên tri phương tây đã nói một câu kết luận:  “Chúng ta có phải tiếp nhận tai nạn này 

 hay không, đó vẫn là do hành vi của mình quyết định” . Lời kết luận này là chính xác, thế nhưng 

họ chưa nói được đạo lý tại sao hành vi của chúng ta có thể quyết định tai nạn có phát sinh hay 

không, đạo lý này họ chưa nói minh bạch. Đạo lý này, nhà Phật thường nói:  “Duy tâm sở hiện, 

 duy thức sở biến” ; lại nói:  “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” . Nếu như chúng ta thật sự hiểu rõ 

đạo lý này thì biết được khởi tâm động niệm của chúng ta có thể thay đổi hoàn cảnh. Hoàn cảnh 

là y báo. Y báo chuyển theo chánh báo. 

Cách chuyển như thế nào vậy? Triệt để sám hối, thật sự quay đầu thì mới được cứu. Nếu như chỉ 

sám hối ở ngoài cửa miệng thì chẳng có ích gì. Sau khi thật tâm sám hối thì hành vi, ngôn ngữ 

của  bạn  sẽ  quay  đầu,  sẽ  hồi  tâm  hướng  thiện  một  cách  rất  tự  nhiên.  Từ  nay  về  sau  dùng  tâm 

thuần thiện để đối nhân tiếp vật; dùng tâm thuần yêu người, yêu vật để đối nhân xử thế tiếp vật; 

dùng tâm vô điều kiện, tâm vô tư, tâm không mong cầu bất kỳ sự báo đáp nào, tận tâm tận lực bố 

thí cúng dường tất cả chúng sanh. Như vậy mới gọi là chân sám hối, đây mới gọi là thật sự quay 

đầu.  Một  người  sám  hối  thì  một  người  được  cứu,  hai  người  sám  hối  thì  hai  người  được  cứu. 

Không nên cho rằng chỉ một người chân chánh sám hối thì tác dụng rất yếu kém. Nghiêu Thuấn 

năm  ấy  cũng  là  một  người.  Vấn  đề  là  bạn  có  tâm  chân  thành  hay  không?  Tâm  chân  thành  tự 

nhiên có thể cảm được người. 

Người tạo ác cũng có Phật tánh, cũng có lương tâm. Phật tánh của họ, lương tâm của họ chỉ bị 

mê hoặc bởi vật dục, bị chướng bởi tập khí phiền não. Chúng ta dùng tâm thiện, tâm thương yêu 

chân thành cúng dường bố thí vô tư để đối xử họ. Khi mới tiếp xúc, họ sẽ hoài nghi  “Tại sao anh 

 đối với tôi tốt như vậy? Anh có ý đồ gì?” , họ vẫn phải phòng bị cẩn thận. Thời gian lâu, dần dần 

họ nhận ra bạn không có ý đồ gì đối với họ thì họ sẽ cảm động. Đạo của Nghiêu Thuấn, động cơ 

là ở chỗ này. Chư Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian, động cơ cũng ở chỗ này. Chúng sanh có cảm, 

Phật Bồ Tát liền có ứng. Tại sao họ đến ứng, chúng ta phải hiểu rõ. Từ đó cho thấy, xã hội phong 

tục, đạo đức đã bị hủy hoại rồi. Một niệm khi tình huống chưa xảy ra là gì? Là chúng ta chưa có 

quan tâm đối với con em. Đặc biệt là ở xã hội hiện đại, cha mẹ yêu thương con cái, nhưng họ 

không quan tâm con cái. Bản thân họ bận bịu công việc, bận bịu việc xã giao, cho nên thuê người 

làm công đến chăm lo con cái của mình. Người làm công làm tròn trách nhiệm chăm lo, nhưng 

chắc chắn không bằng một phần tâm thương yêu của người làm cha mẹ đối với con cái của mình, 

cho nên cái nhân thương yêu của thế hệ tiếp đó bị coi thường, bị vứt bỏ. Con cái từ nhỏ không có 

được sự chăm lo của tình thân, nên sau khi lớn lên mới bất hiếu, mới phản nghịch. Nhân phẩm, 

nội tâm của chúng bị ô nhiễm, nên đã tạo thành tai nạn to lớn cho xã hội. Cho nên thế gian ngày 



152 



nay, nguồn gốc của thiên tai nhân họa ở đâu vậy? Chúng ta phải nghiên cứu thảo luận thật kỹ, 

phải tìm cho ra nó. Nguồn gốc đó đều ở giáo dục, đặc biệt là giáo dục thời niên thiếu. Cổ nhân 

hiểu rõ đạo lý này, biết sự đáng sợ của nhân quả, cho nên đối với việc nuôi dạy trẻ thơ, tất cả là 

toàn tâm toàn lực, xem đó là việc lớn hàng đầu của đời người phải làm. 

Ở Trung Quốc, từ xưa đến nay là tổ tổ truyền nhau, cho nên mấy ngàn năm nay, quốc gia dân tộc 

này vẫn không bị diệt vong. Đạo lý gì vậy? Quyết không phải là may mắn, mà đó là được lợi từ 

nền  giáo  dục  của  cổ  thánh  tiên  hiền.  Thời  hiện đại  này,  tại  sao  Trung  Quốc  suy  yếu  như  vậy? 

Chính là trong một vài trăm năm gần đây, chúng ta đã dần dần đánh mất đi nền giáo dục của cổ 

thánh tiên hiền; một mực sính ngoại, ham thích nước ngoài, bảo rằng mặt trăng của ngoại quốc 

tròn hơn mặt trăng Trung Quốc. Ngu muội đến mức này, cho nên người thế hệ này mới sống vất 

vả như vậy, chịu nhiều tai nạn như vậy. Hiện nay tai nạn nhiều hơn, lại nghiêm trọng hơn; nạn 

nước, nạn lửa, nạn gió, động đất, tai họa thiên nhiên không có cách gì phòng ngự. Những tai họa 

này do đâu mà có vậy? Phật nói cho chúng ta biết, nạn nước do tâm tham mà ra, chúng ta đem 

tâm tham đoạn trừ thì nạn nước sẽ không còn nữa; nạn lửa do tâm sân hận mà có, chiến tranh là 

thuộc về nạn lửa, chiến tranh phát sinh từ tâm sân hận; nạn gió phát sinh từ tâm ngu si; động đất 

sinh  ra  từ  tâm  bất  bình.  Nếu  như  mọi  người  đều  biết  tu  tâm  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”  thì 

những tai nạn này sẽ không còn nữa, hoặc dù có tai nạn thì cũng vô cùng nhẹ, sẽ không tạo thành 

tổn hại. Lời nói này, ai có thể tin được? Nếu không phải người thâm nhập Kinh tạng, người thật 

sự rõ lý thì khi bạn nói với họ, họ sẽ nói là bạn nói lời điên rồ, bạn là mê tín, không có chứng cứ 

khoa học. Cho nên chỉ có người thâm nhập Kinh tạng, tâm địa thanh tịnh, nghe thấy lời nói này 

mới gật đầu, khẳng định là có đạo lý. 

Tôi đã nói qua với tất cả đồng học, chúng ta khoác lên người chiếc áo Cà-sa này, làm đệ tử của 

Phật,  vậy  thì  việc  chúng  ta  phải  làm  là  gì?  Sứ  mệnh  của  chúng  ta  là  gì?  Nếu  như  không  thể 

nghiêm túc, nỗ lực hoàn thành sứ mạng chỉ dạy của Phật Đà, thì chính là điều mà cổ nhân gọi là 

“dưới áo Cà-sa mất thân người”. “Dưới áo Cà-sa mất thân người” thì đi về đâu vậy? Đều đi đến 

địa  ngục.  Cho  nên  tổ  sư  đại  đức  là  người  sáng  tỏ,  tại  sao  không  khuyên  người  xuất  gia  vậy? 

Khuyên người xuất gia thì dễ, nhưng nếu người xuất gia này không thể hoàn thành sứ mệnh chỉ 

dạy của Phật Đà, vậy thì chẳng phải bạn đã đưa họ đi địa ngục rồi sao? Không xuất gia thì chưa 

chắc bị đọa địa ngục, nhưng xuất gia là chắc chắn đọa địa ngục. Trong ngạn ngữ có nói: “Trước 

cửa địa ngục nhiều tăng đạo”, lời nói này không phải không có đạo lý. Cho nên, người đã xuất 

gia thì nhất định phải nghiêm túc học tập cho thật đàng hoàng, đem lời giáo huấn của Phật giới 

thiệu cho tất  cả  đại  chúng, vì  tất  cả  đại  chúng mà giảng rõ ràng, nói  minh bạch. Hơn nữa, bản 

thân còn phải nghiêm túc, nỗ lực y giáo phụng hành. Như vậy mới là đệ tử tốt của Phật, mới đích 

thực là thầy dẫn đường của trời người. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 23) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 



153 



Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 24) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 24) 

Mấy ngày nay, chúng ta đã giảng hai chữ “trung hiếu” . Hai chữ này làm sao thực hiê ̣n và hình 

thức thực hiê ̣n như thế nào ? Ở trong pháp thế gian, Khổng Lão Phu Tử thực  hiê ̣n rồi, Mạnh Phu 

Tử cũng thực hiê ̣n rồi. Tâm ha ̣nh cả đời của các Ngài chính là cách thức thực hiê ̣n . Ở trong Phật 

pháp chư Ph ật Như Lai thực hiê ̣n rồi , chư đa ̣i Bồ Tát , Thanh Văn, Duyên Giác cũng thực hiê ̣n 

rồi. Hình tượng của các Ngài cũng chính là cách thức thực hiê ̣n chân thật. 

Chúng ta ho ̣c Ph ật thì phải biết, Phật giáo là giáo d ục thánh hiền. Mục đích học Ph ật của chúng 

ta chính là ho ̣c làm thánh nhân , học làm hiền nhân , dùng thuật ngữ của Ph ật pháp để nói là học 

làm Phật, học làm Bồ Tát . Phật Bồ Tát là người chí thiê ̣n . Nhà Nho nói :  “Dừng nơi chí thiê ̣n” , 

bốn chữ này chư Phật Như Lai thâ ̣t sự làm đươ ̣c cứu cánh viên mãn. 

“Chí thiê ̣n” là sự bô ̣c lô ̣ của tánh đức viên mãn . Hay nói cách khác , chúng ta cần phải làm mô ̣t 

người chí thiê ̣n , chúng ta cần phải làm Ph ật, làm Bồ Tát . Làm Phật, làm Bồ Tát , đối với tất cả 

chúng sanh mà nói , đó là đa ̣o lý muôn đời . Chúng ta hiện nay là phàm phu , đã mê mất t ự tánh, 

nhất là sinh vào thời đa ̣i hiện nay, khổ na ̣n quá nhiều rồi. Sự đày đo ̣a của những khổ na ̣n này đối 

với con người, dĩ nhiên là đáng kinh sợ , nhưng cũng có th ể khiến phàm phu tỉnh giác . Mô ̣t gâ ̣y 

này đã đánh thức chún g ta. Sau khi tỉnh dâ ̣y rồi thì chúng ta mới chi ̣u quay đầu . Người thâ ̣t sự 

quay đầu, triê ̣t để quay đầu , khôi phu ̣c l ại bản tánh c ủa mình thì chính là Phật, chính là Bồ Tát , 

chính là đa ̣i thánh đa ̣i hiền mà nhà Nho gọi. 

Khi chúng ta khởi tâm đô ̣ng niê ̣m, hành vi sinh hoạt, đối nhân xử thế tiếp vâ ̣t, phải thường xuyên 

nghĩ những việc nào là nên làm , những viê ̣c nào là không nên làm . Bạn có thể làm rõ ràng, làm 

sáng tỏ việc nên làm và không nên làm thì bạn sẽ khô ng còn mê hoă ̣c điên đảo . Trí tuệ bạn đã 

mở, bạn tu học làm người , công phu tự nhiên sẽ đắc lực . Đây chính là phân biê ̣t chân  - vọng mà 

ở trong giáo huấn Phật pháp thường nói. 

“Chân - Vọng”. Chân là điều chúng ta nên làm, hư vo ̣ng là điều không nên làm. 

“Chánh - Tà”. Chánh là điều chúng ta cần phải làm, tà là điều không nên làm. 

“Thi ̣ - Phi”. Thị là điều nên làm, phi là điều không nên làm. 

“Thiê ̣n - Ác”. Thiê ̣n thì nên làm, ác thì không nên làm. 



154 



“Lơ ̣i - Hại”. Lợi thì nên làm, hại thì không nên làm. 

Sự “lơ ̣i - hại” này không phải đối với bản thân. Thế gian có rất nhiều người ho ̣c Phật, xem lơ ̣i ha ̣i 

là lợi hại của cá nhân mình . Điều này là sai rồi ! Sự “lơ ̣i ha ̣i” này là nói , có lợi hay  là có hại đối 

với xã hội, có lợi hay là có hại đối với quốc gia , có lợi hay là có hại đối với tất cả chúng sanh , 

chứ không phải là lợi hay hại đối với bản thân. Nếu như cái lơ ̣i ha ̣i này là nói đối với bản thân là 

sai rồi, đó không phải Ph ật pháp, mà đó là pháp luân hồi . “Lợi - hại” là như v ậy thì bốn că ̣p đối 

nói phía trước cũng là như thế . Chân vo ̣ng không phải nói đối với mình , tà chánh cũng không 

phải nói đối với mình , thị phi, thiê ̣n ác cũng đều không phải nói đối với mình . Bạn từ chỗ này 

đem ý nghĩ chuyển trở la ̣i thì ba ̣n đã có th ể học Phật rồi. Nếu như đem những tà chánh , thị phi, 

thiê ̣n ác, lợi ha ̣i này, thảy đều lấy bản thân làm tiêu chuẩn thì bạn vẫn  là phàm phu, bạn có ho ̣c 

như thế nào cũng không thể thoát khỏi lu ̣c đa ̣o luân hồi . Nếu không thể thoát khỏi lu ̣c đa ̣o luân 

hồi thì chắc chắn là đo ̣a ba đường ác , Phật nói rất rõ ràng và mo ̣i người chúng ta cũng đều hiểu 

rõ. Chúng sanh trong lu ̣c đa ̣o, thời gian ở ba đường ác thì dài , còn thời gian ở ba đường thiê ̣n thì 

ngắn. Tôi thường nói (trong kinh điển Phật cũng có ví du ̣ này), chúng ta đến ba đường thiê ̣n cũng 

giống như là nghỉ phép đi tham quan du li ̣c h vâ ̣y. Đo ̣a ba đường ác là ba ̣n la ̣i trở về quê hương 

rồi.  Quê nhà của chúng sanh lu ̣c đa ̣o là ba đường ác

.  Phật ở trong kinh tuy thường hay nói

, 

nhưng có mấy ai xem lời Phật nói là quan tro ̣ng đâu? Nếu như thâ ̣t sự xem lời giáo huấn của Phật 

là quan trọng thì họ sẽ tha thiết nỗ lực, tìm đủ mọi cách thoát khỏi luân hồi. Thế nhưng ho ̣ không 

có xem lời giáo huấn của Ph ật là quan tro ̣ng , nghe như gió thổi ngoài tai , nghe xong liền quên 

mất, vẫn cứ làm xằng  làm bậy, vẫn cứ làm chuyê ̣n luân hồi lu ̣c đa ̣o . Phật Bồ Tát quả thực từ bi 

đến cực điểm . Chúng ta là người phản nghi ̣ch , ngoan cố như v ậy, nhưng Phật không hề từ bỏ 

chúng ta, đời đời kiếp kiếp vẫn ở bên ca ̣ch nhắc nhở chúng ta , gơ ̣i ý cho chúng ta , nhắc đi nhắc 

lại chỉ dạy chúng ta vô số lần . Ân đức của Ph ật, cha me ̣ cũng không thể sách bằng . Ân đức của 

cha me ̣ đối với chúng ta là chỉ mô ̣t đời , còn ân đức của Ph ật Bồ Tát đối với chúng ta là đời đời 

kiếp kiếp; vô lươ ̣ng kiếp đến nay, các Ngài vĩnh viễn không bỏ chúng ta. 

Chúng ta phải làm thế nào thực hiê ̣n lời giáo huấn từ bi của Ph ật Bồ Tát? Tôi giảng đến hai chữ 

“trung hiếu” , tôi đem nô ̣i hàm pha ̣m vi của hai chữ này bao 

gồm toàn bô ̣ Ph ật pháp, chính là 

pháp môn đại tổng trì mà nhà Ph ật nói. Phật Bồ Tát da ̣y chúng ta không có gì khác là da ̣y trung , 

dạy hiếu mà thôi . Thiên kinh va ̣n luâ ̣n đ ều không lìa hai chữ này . Trung là trung đa ̣o đê ̣ nhất 

nghĩa đế. Hiếu là chân tướng của vũ tru ̣ nhân sinh, là thực tướng các pháp. Thực tướng là gì vâ ̣y? 

Hư không pháp giới tất cả chúng sanh là mô ̣t thể , đây là thực tướng. Từ tâm tánh, lý thể lưu xuất 

ra từ bi, lưu xuất ra bác ái. Hai chữ “bác ái” là xu ất phát từ trong “Kinh Vô Lượng Tho ̣” mà quý 

vị đã đo ̣c, ý nghĩa là tâm thương yêu thanh ti ̣nh  - bình đẳng, tâm thương yêu thuần nhất. Phật da ̣y 

chúng ta dùng tâm thuần thiê ̣n , tâm thương yêu thanh ti ̣nh  - bình đẳng, yêu thương mo ̣i người , 

yêu thương tất cả vâ ̣t. 

Nền giáo dục của nhà Nho chỉ da ̣y chúng ta có ba viê ̣c. 

- Thứ nhất là da ̣y chúng ta hiểu rõ mối quan h ệ giữa người với người. Đây chính là giáo dục luân 

lý. 

- Thứ hai là da ̣y chúng ta hiểu rõ mối quan hệ giữa người với đa ̣i tự nhiên. 

- Thứ ba là da ̣y chúng ta mối quan hệ giữa người với trời đất quỷ thần. 



155 



Nền giáo dục Phật pháp cũng da ̣y ba viê ̣c này , nhưng pha ̣m vi lớn hơn so với nhà Nho . Phạm vi 

dạy học của nhà Ph ật là hư không pháp giới , quá khứ vô th ỉ, vị lai vô chung , thâ ̣t sự danh tiếng 

đúng với thực tế , rô ̣ng lớn tinh thâm . Đây là nền giáo d ục xứng tánh , giáo huấn chân th ật, quy 

kết ở hai chữ “trung hiếu” này . Nhà Nho dạy chúng ta dùng “trung ”, đa ̣o trung dung, trung hòa. 

Phật pháp da ̣y chúng ta dùng trung , Bồ Tát dùng “trung đa ̣o đê ̣ nhất nghĩa đế” . Chúng ta đến Bắc 

Kinh tham quan du li ̣ch , thử xem Cố Cung , Trong Cố Cung có ba công trình kiến trúc chủ yếu . 

Công trình kiế n trúc thứ nhất là “Điê ̣n Thái Hòa” . Công trình kiến trúc thứ hai là “Điê ̣n Trung 

Hòa”. Công trình kiến trúc thứ ba là “Điê ̣n Bảo Hòa” . Thái hòa là “hiếu”. Trung hòa với bảo hòa 

là “trung”. Trung hòa là da ̣y ba ̣n dùng trung, còn bảo hòa là da ̣y ba ̣n không được đánh mất “dùng 

trung”. Ba đa ̣i điê ̣n này đă ̣t ở đó, bức hoành treo ở chỗ đó chẳng phải là da ̣y trung, dạy hiếu sao? 

Vào thời xưa đế vương lấy gì để giáo hóa chúng sanh , lấy gì để tri ̣ quốc ? Lấy “trung hiếu” mà 

thôi! Chúng ta phải thể hô ̣i cho đươ ̣c , phải hiểu rõ thái hòa là tự tánh , là chân tâm bản tánh ; còn 

trung hòa và bảo hòa là tánh đức, là đức du ̣ng của chân tánh. Chúng ta mê lâu rồi, mê đã quá lâu. 

Bâ ̣c thánh hiền có phương pháp hướng dẫn chúng ta khôi phu ̣c tự tánh . Phương pháp này ở trong 

nhà Phật go ̣i là phương tiê ̣n thiê ̣n xảo, dạy chúng ta lễ nhượng. 

Giáo dục tiểu ho ̣c, dạy ho ̣c phải bắt đầu từ nhỏ . Trong nga ̣n ngữ thường nói :  “Tập thành từ nhỏ 

 giống như bản tánh , tập quen thành tự nhiên” , chỉ dạy chúng lúc còn thơ ấu , dần dần khiến 

chúng hình thành mô ̣t thói quen , giống như thiên tánh vâ ̣y . Cho nên, giáo dục nhà Nho là da ̣y 

học bắt đầu từ khi người mẹ m ang thai, đây gọi là “thai giáo”. Tâm địa người me ̣ nhu nhuyến, từ 

bi, chân thành thì sẽ ảnh hưởng thai nhi . Nhất cử nhất đô ̣ng c ủa người mẹ đều như lý như pháp , 

hy vo ̣ng đứa bé ở trong thai me ̣ hấp thu đư ợc không khí này . Cho nên, dạy học phải bắt đầu t ừ 

thai giáo. Người hiện nay không biết đa ̣o lý này , chúng ta nói với ho ̣ thì ho ̣ nói chúng ta là mê 

tín, là nói đùa. Ở đây có đạo lý lớn trong đó , nhưng người ngày nay không tin đa ̣o lý này , họ chỉ 

tin khoa học. Khoa học là đa ̣o nhỏ. Đa ̣o nhỏ không thể giải quyết vấn đề , đa ̣o nhỏ chỉ làm vấn đề 

thêm phức ta ̣p, làm vấn đề hỏng thêm thôi . Hiê ̣n đa ̣i khoa h ọc kỹ thuật phát triển mang đến cho 

xã hội những hiê ̣n tươ ̣ng này. Quí vị tận mắt nhìn thấy, tự mình thể hô ̣i đươ ̣c. Chỉ có đạo lớn mới 

có thể giải quyết được vấn đề. 

Từ nhỏ b ạn đã được ho ̣c lễ nhượng  (lễ là phép tắc ). Bước vào xã h ội, bất kể ở trong đ ời sống, 

trong công viê ̣c, đối nhân xử thế tiếp vâ ̣t , bạn phải biết nhẫn nhượng. Đến khi đức ha ̣nh c ủa bạn 

có  thành  tựu,  sự nghiê ̣p c ủa  bạn có thành tựu rồi , bạn ở vào địa vị lãnh đạo trong xã h ội, bâ ̣c 

thánh hiền dạy b ạn phải khiêm nhường, khiêm tốn. Nhường không phải là vì bản thân , mà tất cả 

nhường là vì người khác . Đây là ba giai đoa ̣n của đời người . Ba giai đoa ̣n đều là nhường người 

khác. Bạn phải biết, nhường là tánh đức của chúng ta, là đức hạnh tốt đẹp. Bạn phải ứng dụng nó 

vào thực tiễn. Hành nhượng này, cả đời nhường người khác, làm nên tấm gương tốt cho xã hội. 

Hiện nay xã hội ca ̣nh tranh , đánh nhau vỡ đầu , chảy máu; người tranh với người , đoàn thể tranh 

với đoàn thể, nước này tranh với nước khác thì thế giới này làm gì có tốt lành hòa mục, làm gì có 

thái bình? Chúng tôi thường nói, trong Phật pháp, nếu muốn làm thầy, làm người mẫu mực, làm 

tấm gương tốt cho xã hội thì phải bắt đầu làm từ “nhường”, tất cả viê ̣c tốt đều nhường cho người 

khác.  Chúng ta nỗ lực làm , hy vo ̣ng người khác sau khi nhìn thấy rồi thì sẽ giác ng

ộ, sẽ quay 

đầu. Chúng ta làm rồi mà ho ̣ vẫn chưa giác ng ộ, vẫn chưa quay đầu; chúng ta thấy không có hiê ̣u 

quả, nên không làm nữa, buông xuôi, vâ ̣y là chúng ta sai rồi, mê hoă ̣c rồi. Chúng ta làm, họ chưa 

có giác ng ộ, không chi ̣u quay đầu là chúng ta làm vẫn chưa đủ , chúng ta làm chưa triê ̣t để , nên 



156 



chưa thể cảm hóa được ho ̣ . Tại sao Thuấn có th ể cảm hóa được cha mẹ của ông , cảm hóa được 

anh em của ông , cảm hóa được bà con xóm giềng của ông và cảm hóa đư ợc cả mô ̣t quốc gia ? 

Các bạn thử nghĩ xem , có phải là từ nhỏ ông đã học lễ nhượng , nhẫn nhươ ̣ng , khiêm nhượng 

không?  Bạn muốn thực hiê ̣n “trung hi ếu” mà   bạn không biết nhượng thì hai chữ này bạn sẽ 

không thể làm được . Tôi còn nhớ, trước đây tôi đã từng dùng mô ̣t chuyên đề đ ể giảng ba chữ 

“Quân - Thân - Sư”. Tôi đã nói rất nhiều v ề đề tài này, đây nhà Nho go ̣i là làm vua , làm thân, 

làm thầy. Vua là lãnh đa ̣o ho ̣. Thân là yêu thương ho ̣, bồi dưỡng ho ̣. Thầy là chỉ da ̣y ho ̣. Chúng ta 

ở trong xã h ội, mỗi người bất luâ ̣n sống đ ời sống như thế nào , bất kể làm ngành nghề nào , đều 

đầy đủ ba thân phâ ̣n “quân  - thân - sư” này. Ba chữ này ứng du ̣ng cũng đều ở hành nhượng , biết 

nhươ ̣ng, nhất là danh vo ̣ng lợi dưỡng , ngũ dục lục trần là nh ững thứ mà tất cả chúng sanh đều 

tham ái, đều tranh giành . Chúng ta phải tùy bê ̣nh cho thuốc , từ chỗ n ày học nhẫn nhượng , học 

khiêm nhươ ̣ng. 

Hôm nay tôi nói với mo ̣i người ứng du ̣ng trung hiếu chú tro ̣ng ở “nhượng” 

;  lễ nhươ ̣ng ,  nhẫn 

nhươ ̣ng và khiêm nhượng. 


******************** 

Điều quan trọng nhất trong nền giáo d ục của nhà Ph ật là phả i da ̣y người nhâ ̣n thức tự tánh . Tự 

tánh chính là chân tâm của ta, chính là bản lai diê ̣n mu ̣c mà Thiền tông đã nói, hay nói cách khác, 

tự tánh là cái ta đích thực . Người mà nhâ ̣n thức rõ ràng , hiểu minh ba ̣ch sự viê ̣c này thì đươ ̣c go ̣i 

là Phật, họ đã thành Ph ật, họ đã chứng quả . Chứng là chứng minh chân tướng sự thâ ̣t này . Sự 

viê ̣c này, đối với phàm phu mà nói , quả thật có mức độ khó khăn tương đối . Sự hình thành mức 

đô ̣ khó khăn là do mê hoă ̣c v ô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp tích lũy ảo tưởng , không có 

cách gì một lúc đem nó xả sạch được . Cho nên, tuy Phật Tổ giảng rất rõ ràng , rất minh ba ̣ch , 

chúng ta nghe xong cũng biết gâ ̣t đầu , cũng cảm thấy rất hay , nhưng mà ở trong cảnh giới vẫn 

không thể chuyển đươ ̣c . Chúng ta không thể minh tâm kiến tánh , không thể mô ̣t đời này thành 

tựu, mấu chốt chính là ở chỗ này . Do đó, trong việc da ̣y ho ̣c thì “giải” và “hành” nhất đi ̣nh phải 

coi tro ̣ng như nhau. 

Đa ̣i Sư Thanh Lương nói hay :  “Có giải mà không hành thì tăng trưởng tà kiến . Có hành mà 

 không giải thì tăng trưởng vô minh” . Đây là lời nói từ chân tâm của người từng trải tu ho ̣c

. 

Chúng  ta  hiện nay tu ho ̣c ,  vấn đề cũng xả y ra ở chỗ này . Nhiều người rất du ̣ng công tu hành , 

nhưng đối với giáo lý thì không hiểu rõ , đối với chân tướng của vũ tru ̣ nhân sinh thì vẫn cứ mê 

hoă ̣c điên đảo; tự mình cảm thấy tu rất khá , giữ giới cũng rất tốt , cũng có thể tu đi ̣nh, công phu 

của định cũng không tồi, nhưng thi ̣ phi, nhân ngã, tham - sân - si - mạn vẫn cứ không chịu buông 

xả, cho nên vẫn có chướng nga ̣i rất lớn , “thanh ti ̣nh, bình đẳng, giác” vẫn không thể đạt được . 

Mô ̣t số người khác thì trên giáo lý rất sốt sắng ha ̣ công phu nghiên cứu , cũng tương đối thông đạt 

hiểu rõ, cũng có thể giảng làm hoa trời rơi rụng , mà tập khí phiền não vẫn không thể đoạn sạch . 

Vấn đề ở chỗ nào vâ ̣y? Đây là do lê ̣ch ở mô ̣t bên. 

Tu hành phải dùng “trung”, nhà Phật nói là “trung đa ̣o”. Trung là gì vâ ̣y? Trung là không lê ̣ch về 

bên nào cả. Giải - hành tương ưng thì chính là trung đạo ; giải giúp cho hành, hành giúp cho giải. 

Cổ nhân tỉ du ̣, giống như chim có đôi cánh thì mới bay được , xe có hai bánh thì mới cha ̣y được ; 

mô ̣t bánh thì không thể chạy, mô ̣t cánh thì không thể bay. Đa ̣o lý này rất rõ ràng. 



157 



“Giải” là thấy rõ, thấy rõ chính là minh ba ̣ch . “Hành” là buông xả. Quí vị nhất đi ̣nh phải hiểu rõ. 

Chúng ta nói trì giới cũng tốt , trì giới là pháp hành , tham thiền là pháp hành , niê ̣m Phật là pháp 

hành, chúng ta làm rất tốt, nhưng mà tâ ̣p khí phiền não không buông x ả thì loại pháp hành này là 

ở ngoài da, cũng có th ể đươ ̣c mô ̣t chút lợi ích , nhưng là phước báo hữu lâ ̣u trong tam giới . Sao 

gọi là “hữu lậu”? Bởi vì phiền não ba ̣n chưa đoa ̣n , phiền não là lâ ̣u. Trong công phu tu hành của 

bạn vẫn còn xen tạp phiền não, cho nên đã biến nó thành phước báo rồi. 

Xưa nay những bâ ̣c tổ sư đa ̣i đức da ̣y người tu hành ph ải chú tro ̣ng ở thực chất . Thực chất là bề 

ngoài làm như pháp , nô ̣i tâm thanh ti ̣nh , vạn duyên buông x ả, không nhiễm mảy bu ̣i . Công phu 

này phải hiểu cho thấu triệt mới có th ể làm được. Vì thế Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa còn ta ̣i 

thế, giảng kinh thuyết pháp  49 năm, trong giải có hành. Giải với hành là một sự việc, không phải 

hai sự viê ̣c. Chúng ta hiện nay phiền phức chính là chia giải và hành thành hai sự viê ̣c khác nhau; 

ở trong giải không có hành , trong hành không có giải . Thế Tôn da ̣y ho ̣c là trong giải có hành , 

trong hành có giải . Trong hành có giải là giống như Huê ̣ Năng đã nói : “Trong tâm đê ̣ tử thường 

sanh trí tuê ̣”, đó là trong hành có giải , cho nên thường sanh trí tuê ̣. Trong giải có hành là tùy văn 

nhâ ̣p quán, y theo kinh điển mà thay đ ổi tư tưởng quan niê ̣m của mình. Đo ̣c kinh, trong kinh này 

không phải tư tư ởng, kiến giải của Thích Ca Mâu Ni Ph ật, chúng ta đo ̣c tới đâu thì thay đổi tới 

đó, trong tâm xảy ra thay đổi , biến thành tư tưởng kiến giải của chính chúng ta thì đây là tùy văn 

nhâ ̣p quán .  Phương pháp này chính là thực thi trung đ ạo.  Trung là nhân .  Chúng ta phải hành 

trung, phải noi theo sự dùng trung của chư Ph ật Bồ Tát , các Ngài đều biết dùng trung . Trung là 

chân tâm, dùng chân tâm thì một mảy may tà lệch cũng không có , đươ ̣c quả là hòa. 

Chúng ta ngày n ay giảng “lu ̣c hòa kính” , hằng ngày đề xướng lu ̣c hòa kính nhưng ta ̣i sao mo ̣i 

người lại bất hòa? Vì lu ̣c hòa kính ch ỉ nói trên cửa miệng nhưng không thể làm được , đây là do 

không biết dùng trung . Mỗi người chúng ta đều dùng trun g thì tự nhiên sẽ hòa ngay . Điều thứ 

nhất, “kiến giải hòa mục”. Đây là nhân tố cơ bản nhất của chung sống hòa mu ̣c . Cách nghĩ, cánh 

nhìn đều giống nhau thì còn có vấn đề gì không giải quyết được

?  “Giới hòa đồng tu” ,  đương 

nhiên mo ̣i người tuân thủ giới luâ ̣t rồi . “Thân đồng tru ̣, khẩu vô tranh ,  ý đồng duyệt , lơ ̣i đồng 

quân” làm dễ dàng , tất cả đều làm được. Cái khó nhất là gì ? Là tư tưởng tri kiến , mỗi người có 

mô ̣t cách nghĩ, mỗi người có mô ̣t cá ch nhìn thì sự viê ̣c này phiền phức rồi , vì vậy năm loa ̣i phía 

sau không thể hòa được . Dùng trung thì tư tưởng thuần chánh , “lu ̣c hòa” mới có th ể thực hiê ̣n. 

Dùng trung là nhân , lục hòa là quả . Lục hòa lại là nhân , đã vào cả nh giới lu ̣c hòa thì tâm mo ̣i 

người đều bình đẳng, hòa bình, người người bình đẳng, pháp pháp bình đẳng. 

Trong “Kinh Kim Cang” nói : “Pháp môn bình đẳng , không có cao thấp” . Bất hòa thì chắc chắn 

không bình đẳng, hòa mục mới sinh ra bình đẳng. “Bình” là nhân, “an” là quả. “Bình - An”. Bạn 

muốn xã h ội an đi ̣nh , thế giới hòa bình , mà ba ̣n bất bình thì làm sao b ạn có thể được an đi ̣nh ? 

Pháp pháp bình đẳng thì pháp giới sẽ an định . Đây là quan h ệ tuần hoàn của nhân quả . Sau khi 

pháp pháp bình đẳng rồi thì đây lại là “nhân” , phía sau lại sinh ra một hiệu quả là “lạc” , đây là 

lạc chân chánh. 

Nhà Phật da ̣y người , mục tiêu dạy học là lìa khổ được vui , cho nên muốn thâ ̣t sự khiến t ất cả 

chúng sanh được an lạc thì b ốn chữ phía trước này , một chữ chúng ta cũng không được bỏ sót . 

Phải trung, phải hòa, phải bình, phải an thì mới có chân lạc . Nếu không làm được bốn chữ phía 

trước, thì như cách nói hưởng lạc của người hiện nay là hút heroin, là chích mocfin, là kích thích, 

không phải là chân la ̣c. Chúng ta ngày nay nhìn thấy xã h ội có rất nhiều điểm vui chơi, người trẻ 



158 



tuổi đến nơi đó hưởng la ̣c là ma túy , là hút heroin. Ma túy của tinh  thần, hút heroin tinh thần, đó 

là tìm kích thích, đâu phải là chân la ̣c. Chân la ̣c là bô ̣c lô ̣ ra từ bên trong nô ̣i tâm. Thâ ̣t sự nhân tố 

đứng đầu chính là ba ̣n phải biết dùng trung . Cái gì là “trung” ? Công chính là trung. Tư chính là 

tà lệch. Niê ̣m niê ̣m vì lơ ̣i ích chúng sanh , lơ ̣i ích xã h ội, đây là “trung” . Nói năng tạo tác vì xã 

hội, vì nhân dân, vì chúng sanh là bạn dùng “trung”. 

Trong “Kinh Lăng Nghiêm” , Tôn giả A Nan sau khi khai ngô ̣ , Ngài nói:  “Tương tử thân  tâm 

 phụng trần sát” , đây là dùng trung . Sao go ̣i là “tương thử thân tâm phu ̣ng trần sát” ? Trần sát 

chính là pháp giới tất cả chúng sanh. Phụng là phụng sự, dùng cách nói hiện nay là phu ̣c vu ̣, đem 

thân,  khẩu của ta thuyết pháp .  Thân làm nên tấm gương , đây là vì tất cả chúng sanh phu ̣c vu ̣ . 

Tâm là điều mà trong tâm suy nghĩ , điều mà trong tâm nghĩ tưởng chẳng qua là vì tất cả chúng 

sanh phu ̣c vu ̣. Đây là  “tương thử thân tâm phụng trần sát , thị tắc danh  vi báo Ph ật ân” . Tại 

sao phải làm như v ậy? Lời giáo huấn của Ph ật hoàn toàn hiểu rõ rồi , thâ ̣t sự biết hư không pháp 

giới tất cả chúng sanh là mô ̣t chỉnh thể , chính là pháp thân thanh ti ̣nh c ủa mình. Hai câu nói này 

của Tôn giả  A Nan, quí vị thử xem thật kỹ , đó là ngư ời chứng được pháp thân rồi , vì nếu chưa 

chứng pháp thân thì không thể nói ra lời này , những ý nghĩ, hành vi này không thể nào xảy ra . 

Chỉ có người chứng được pháp thân thì họ m ới có tư tưởng này, mới có hành vi này . Họ có thể 

làm như vậy là vì pháp giới tất cả chúng sanh hiến thân tâm để phu ̣c vu ̣ , không phải Phật Đà cổ 

vũ họ, không phải người khác khuyên bảo ho ̣ , mà họ tự đô ̣ng phát tâm . Từ chỗ này chúng t a có 

thể  thể hô ̣i đươ ̣c ,  thành tựu của dạy học ,  thành tựu của giáo d ục  Phật Đà chính là tự đô ̣ng ,  tự 

phát, xả thân vì người, vì nhân dân phục vụ, vì xã hội phu ̣c vu ̣, vì tất cả chúng sanh phục vụ . Quí 

vị thử nghĩ xem, thế xuất thế gian còn có nền giáo dục nào có thể sánh với nền giáo dục này? 

Chúng tôi đã giới thiê ̣u với mo ̣i người

,  ở trong “Hạnh Nguyện phẩm” c

ủa “Tứ Thâ ̣p Hoa 

Nghiêm” có hai mươi loa ̣i quần thể khác nhau . Hai mươi loa ̣i này là ch ỉ nêu ra sơ lược, vì trong 

mỗi mô ̣t loa ̣i có vô lượng vô biên . Tại sao Phật Đà đă ̣c biê ̣t nêu ra quốc vương là mô ̣t loa ̣i , Phật 

mẫu là mô ̣t loa ̣i , thái tử phi là một loại ? Ý nghĩa này thì rất sâu . Trong xã hội có rất nhiều các 

ngành các nghề , tại sao Ngài không nêu ra những ngành ngh ề khác mà Ngài lại nêu ra mấy loại 

này? Vì mấy loa ̣i này đối với thế đa ̣o nhân tâm có sự ảnh hưởng mang tính quyết đi ̣nh ; sự thi ̣nh 

suy của thế đa ̣o, khổ la ̣c của chúng sanh có quan hệ mâ ̣t thiết với ba quần thể người này. 

Trong “Ấn Quang Đa ̣i Sư Văn Sao” , từ đầu đến cuối, có thể nói mỗi bài đều nói đến vấn đề này . 

Vua là người lãnh đa ̣o, là người lãnh đa ̣o của mỗi đoàn thể, người lãnh đa ̣o của mỗi tầng lớp, cho 

nên lấy quốc vương để đa ̣i biểu . Trong mô ̣t nhà , quốc vương chính là chủ nhà . Ở trường học , 

quốc vương chính là hiê ̣u trưởng . Trong mô ̣t công ty, quốc vương chính là tổng giám đốc . Dùng 

quốc vương để biểu trưng cho người lãnh đa ̣o ở  trong mỗi mô ̣t đoàn thể . Trước đây quốc vương 

gọi là thiên tử , ngày nay người lãnh đạo trong đoàn thể nhỏ cũng là mang thân phận thiên tử

. 

Thiên tử là cách xưng hô tôn kính nhất đối với người lãnh đa ̣o , không phải là ca tu ̣ng. Cách xưng 

hô này là nhắc nhở ho ̣ phải thay trời hành đa ̣o . Bạn là con của trời , bạn phải thay trời hành đạo , 

bạn phải giữ thiên tâm , bạn phải hành thiên đạo . “Thiên tâm” là gì vâ ̣y ? Trong sách xưa Trung 

Quốc thường nói : “Thiên tâm vô tư”. Nếu ba ̣n có tư tâm thì b ạn phàm phu , bạn không phải là 

thiên thần. Người Trung Quốc đối với “thần” có cách đi ̣nh nghĩa sau : Người “đa ̣i công vô tư” thì 

gọi là thần. Cho nên thần là ngư ời công bằng chính trực . Mô ̣t người cả đời công bằng chính trực 

thì sau khi chết sẽ làm thần. Cũng có nói, người thông minh chính trực là thần. Thông minh là trí 

tuê ̣. Giữ thiên tâm chính là giữ tâm vô tư , phần trước chúng ta có nói giữ tâm trung hiếu , đây là 

thiên tâm. Hành “thiên đạo” , “thiên đa ̣o” là “nhân dân ái vâ ̣t” , dùng nhân từ đối xử tất cả nhân 



159 



dân, dùng tâm thương yêu đối xử tất cả vạn vật . Hay nói cách khác , họ có th ể thực hiê ̣n “trung 

hiếu” thì đây là hành thiên đa ̣o , người này go ̣i  là thiên tử . Tâm của ho ̣ gi ống với tâm c ủa thiên 

thần, thươ ̣ng đế; hành vi của họ cũng giống như hành vi c ủa thiên đế , thượng đế thì đây go ̣i là 

thiên tử. 

Người lãnh đa ̣o quần chúng ứng du ̣ng vào trong sự tướng , đó chính là ho ̣ bi ết dùng trung, dùng 

hòa, dùng bình đẳng, dùng an lạc. Dùng an, thâ ̣t sự có được la ̣c. Xã hội an toàn, nhân dân lợi la ̣c, 

đây là đa ̣o làm vua . Người có đi ̣a vi ̣ lãnh đa ̣o xã h ội thì phải hành theo lẽ phải , đây là nói rõ hai 

chữ “ trung hiếu” .  Đa ̣o làm vua ph ải  được thực hiê ̣n như thế nào ?  Người lãnh đa ̣o phải hành 

trung, hành hiếu , tâ ̣n trung, tâ ̣n hiếu như thế nào ? Chúng ta phải thông hiểu đa ̣o lý này . Người 

xuất gia chúng ta tuy không phải ở vào đi ̣a vi ̣ lã nh đa ̣o, chúng ta không có lãnh đa ̣o quần chúng 

xã hội, nhưng chức trách của chúng ta là da ̣y ho ̣c , cho nên phải hướng dẫn quần chúng xã h ội, 

phải giúp đỡ tất cả đại chúng hiểu rõ đạo lý này, mỗi người ở trên bổn phâ ̣n của cá nhân mình mà 

tâ ̣n trung tâ ̣n hiếu ,  hành trung hành hiếu .  Đây là viê ̣c chúng ta cần phải làm .  Thân phâ ̣n của 

chúng ta là ở vi ̣ trí giáo d ục xã hội. Hơn nữa, đây là nghĩa vu ̣, mà đã là nghĩa vu ̣ thì không cầu 

mong đền đáp . Chúng ta thâm nhâ ̣p vào xã h ội để tuyên truyền , để hướng dẫn , không có hình 

thức. Chúng ta hãy tư duy , quan sát thâ ̣t kỹ . Thế Tôn năm xưa còn ta ̣i thế hoàn toàn không có 

xây trường ho ̣c , cũng không có phòng học . Thích Ca Mâu Ni Ph ật lên lớp ở đ âu vâ ̣y? Bãi cỏ, 

đồng hoang; Ngài ngồi trên tảng đá, các học trò ngồi vây quanh, là dạy học như vậy. Khi các ho ̣c 

trò hiểu rõ rồi , giác ngộ rồi thì mỗi người vào trong thôn trang giáo hóa chúng sanh . Cách dạy 

học này tự ta ̣i biế t bao, hoàn toàn là trở về với tự nhiên , đây là sự sống đích thực . Xây ngôi nhà 

là tự đem mình giam vào trong đó , không còn hứng thú. Cho dù nhà có xây đe ̣p , vàng ngọc lộng 

lẫy đi nữa, nói tóm lại, giống như giam ngu ̣c tù vâ ̣y. Chúng ta hãy tưởng tượng , đời sống đó của 

Phật kết hơ ̣p với tự nhiên thành mô ̣t thể , cùng nhau sinh tồn , bạn nói xem , lòng dạ đó thoáng 

đãng biết bao , thoải mái biết bao , mô ̣t mảy may gò bó cũng không có . Chúng ta phải suy n ghĩ 

nhiều, cần phải nên ho ̣c tâp . Đời sống như vậy khiến tham  - sân - si - mạn của con người không 

thể sinh khởi được. Xây dựng những cung điê ̣n , đa ̣o tràng này thì tham  - sân - si - mạn sinh khởi 

lên rồi. Tại sao năm xưa Thích Ca Mâu Ni  Phật không xây đa ̣o tràng , không xây phòng ốc ? Vì 

Ngài đem cái duyên tham  - sân - si - mạn của tất cả chúng sanh đoạn sạch . Biê ̣n pháp này hay , 

cách làm này hay ! Chúng ta phải giác ng ộ, phải sáng tỏ. Cách làm của Ngài là chính xá c. Cách 

làm của chúng ta hiện nay là sai lầm. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 24) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 



160 



Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 25) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 25) 

Hai  chữ  “trung  hiếu”  ở  trong “Cảm Ứng Thiên” ,  chúng tôi đã giảng không ít lần .  Trong “Hô ̣i 

Biên chú giải” cũng đã dùng số trang rất lớn đ ể dẫn chứng đối với hai chữ  này. Đây là có đa ̣o lý. 

Hai chữ này mo ̣i người đều biết đo ̣c , mọi người đều biết nói, nhưng hàm nghĩa đích thực của nó , 

người nhâ ̣n thức được hoàn toàn không nhiều . Nếu như thâ ̣t sự minh ba ̣ch rồi thì ho ̣ nhất đi ̣nh có 

thể làm đươ ̣c. Họ không làm được chính là do không nhận thức được hai chữ này , hoă ̣c giả là nói 

nhâ ̣n thức chưa đủ thấu triê ̣t . Đây là sự thâ ̣t . Điều mà cổ nhân và nhất là Ph ật pháp nói là “biết 

khó, làm dễ”. Hành trung hành hiếu, tâ ̣n trung tâ ̣n hiếu thì không khó, nhưng đối với ý nghĩa của 

hai chữ “trung hiếu” này mà thông đa ̣t, sáng tỏ triệt để thì quả thật là quá khó. 

Ở phần trước tôi đã báo cáo với quí vi ̣ rồi , chư Phật Như Lai vì pháp giới chúng sanh  mà nói ra 

vô lươ ̣ng kinh luâ ̣n, nhưng quy na ̣p chung la ̣i cũng chính là hai chữ “trung hi ếu” này. Qua đó có 

thể thấy, hàm nghĩa của hai chữ này thật sự có thể nói là tận hư không, khắp pháp giới, không thể 

nào nói hết được. Thế Tôn thuyết pháp 49 năm, cũng chẳng qua là vì chúng ta nêu ra cương lĩnh 

này mà thôi. Chúng ta cần phải từ trong cương lĩnh này mà thể hô ̣i , mà nhận thức, lĩnh hội thêm, 

sau đó chắc chắn có thể y giáo phu ̣ng hành. 

Chữ “hiếu”này, nhà Phật go ̣i là toàn thể của tâm tánh , trong “Kinh Bát Nhã” nói là ký hiê ̣u của 

thực tướng các pháp. Từ chữ này, chúng ta có thể thể hô ̣i được ý nghĩa mà nó biểu thi ̣, hư không 

pháp giới tất cả chúng sanh với mình là một thể . Ai có thể nhâ ̣n thức được đi ều này? Ở trong 

kinh Phật nói là Pháp Thân Đa ̣i Sĩ . Tại sao họ có th ể nhâ ̣n biết vâ ̣y? Bởi vì ho ̣ chứng đươ ̣c pháp 

thân.  Sao go ̣i là chứng đươ ̣c pháp thân ?  Khẳng đi ̣nh hư không pháp giới tất cả chúng sanh 

là 

chính mình, sự khẳng đi ̣nh này mới go ̣i là chứng được pháp thân . Ý nghĩa này, chúng tôi ở phần 

trước đã báo cáo qua với quí vi ̣ rồi . Giữa chúng ta với tất cả chúng sanh có biết bao nhiêu mâu 

thuẫn, có biết bao nhiêu sự hi ểu lầm, có biết bao nhiêu là xung đột , tất cả đều là do chưa hiểu rõ 

chân tướng sự thâ ̣t . Nếu hiểu rõ chân tướng sự thâ ̣t thì không có những sự viê ̣c này . Những sự 

viê ̣c này xảy ra là giống như mô ̣t người bi ̣ bê ̣nh vâ ̣y . Bị bệnh là gì? Nhà Phật nói “tứ đa ̣i không 

điều hòa” thì người này bi ̣ bê ̣nh. Chúng ta với tất cả chúng sanh không thể điều hòa thì pháp thân 

bị bệnh, có thể điều hòa với tất cả chúng sanh là pháp thân khỏe ma ̣nh . Chướng nga ̣i pháp thân 

điều hòa là gì vâ ̣y? Phật ở trong kinh nói rất rõ ràng , rất minh ba ̣ch, đó là kiến tư phiền não , trần 

sa phiền não, vô minh phiền não, những thứ mà chúng tôi ở trong buổi giảng gọi là “vọng tưởng , 

phân biê ̣t, chấp trước”. Bạn có những thứ này, cho nên tứ đa ̣i không điều hòa , pháp thân bất hòa, 

vì vậy khởi tâm động niệm , lời nói, viê ̣c làm đã trái ngược pháp tánh. Pháp tánh chính là tự tánh. 

Tự tánh chính là chân tâm, người thế gian chúng ta go ̣i là lương tâm. Chúng ta làm trái với lương 

thiê ̣n chân thuần rồi ; làm trái thì liền tạo tác vô lượng vô biên tội nghiệp ; tạo tô ̣i nghiê ̣p thì liền 

chiêu cảm khổ báo luân hồi . Quả báo làm sao hiê ̣n tiền vâ ̣y ? Phật nói r ất hay: “Duy thức sở 

biến” , “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” , cho nên ba ̣n tư duy thiê ̣n thì qu ả báo sẽ biến thiê ̣n , 

hoàn cảnh đ ời sống của chúng ta sẽ biến thiê ̣n ; bạn có tư tưởng ác thì hoàn cảnh đ ời sống của 

bạn sẽ biến ác . Hoàn cảnh thuận n ghịch, thiê ̣n ác mà chúng ta ở , đều là do chính mình làm chủ 



161 



tể,  không liên can gì với người khác , tự mình phải chi ̣u trách nhiê ̣m ; không những chi ̣u trách 

nhiê ̣m với chính mình mà còn phải chi ̣u trách nhiê ̣m với tất cả chúng s anh. Người thế gian đo ̣c 

sách rõ lý thì hiểu được , người tu hành ho ̣c Phật cũng hiểu được. Thế nhưng ngày nay người đo ̣c 

sách cũng không hiểu ,  mà người tu hành cũng không biết ,  nguyên nhân này ở chỗ nào vâ ̣y ? 

Người đo ̣c sách thì không có đọc sách thánh hiền, người tu hành thì không hiểu lời giáo huấn của 

Phật Bồ Tát .  Tùy thuận theo tập khí phiền não c ủa mình thì đâu có đa ̣o lý nào mà không ta ̣o 

nghiê ̣p? 

Phần trước chúng tôi đã giảng qua “hiếu thuâ ̣n” với quí vị rồi. Chúng ta phải “thuâ ̣n” như thế nào 

vâ ̣y?  Cổ đức nói r ất  hay: “Phải thuâ ̣n pháp tánh ,  không phải thuâ ̣n nhân tình ;  phải tùy 

thuâ ̣n trí tuê ̣, không tùy thuâ ̣n phiền não” . Khổng Lão Phu Tử đă ̣c biê ̣t nêu ra vua Thuấn để 

làm tấm gương cho chúng ta. Trong mắt của vua Thuấn không có gì khác với Thiê ̣n Tài Đồng Tử 

trong “Kinh Hoa Nghiêm” , họ nhìn thấy tất cả chúng sanh đều là chư Ph ật Như Lai . Người ta 

biết hiếu, nhâ ̣n thức hiếu “đều là chư Ph ật Như Lai”, mô ̣t chút cũng không giả . Tại sao đều là 

chư Phật Như Lai vâ ̣y ? “Duy tâm sở hiê ̣n” ; tâm là Như Lai , cái mà Như Lai hiện thì đâu có đạo 

lý nào không phải Như Lai ? Cổ nhân có ví dụ rất hay:  “Dùng vàng làm trang sức thì mọi trang 

 sức đều là vàng” . Vậy chúng ta mới hiểu ra, hư không pháp giới y chánh trang nghiêm toàn là tự 

tánh, toàn là chư Ph ật Như Lai, chỉ có mỗi mình ta là phàm phu . Nói hơi thô thi ển mô ̣t chút, tất 

cả mọi người ở th ế gian đều là người tốt, chỉ có mỗi mình ta là người không tốt. Thuấn thường 

xuyên phản tỉnh, hằng ngày sửa lỗi , Thiê ̣n Tài Đồng Tử cũng như thế , cho nên ho ̣ có th ể ở ngay 

trong mô ̣t đời thành đa ̣i thánh đa ̣i hiền . Trong mô ̣t đời viên thành vô thượng B ồ Đề, không có gì 

khác, chính là mô ̣t chữ “nhâ ̣n biết” như vậy mà thôi; hằng ngày phản tỉnh, hằng ngày sửa lỗi, học 

trung, noi theo trung, tâ ̣n trung. 

Trung chính là trung đa ̣o đê ̣ nhất nghĩa

.  Bát chánh đạo ,  chánh tư duy ,  chánh ngữ ,  chánh 

nghiê ̣p… Ý nghĩa của chữ “chánh” đó chính là “trung” . “Trung” là chánh, còn “lê ̣ch” là tà, là bất 

chánh rồi .  Chúng ta du ̣ng tâm thì phải dùng trung , nhà Nho dạy người “thành ý , chánh tâm” . 

Thành ý là hiếu , chánh tâm là trun g. Cho nên, chỉ sau khi con ngư ời có thành ý rồi thì h ọ mới 

biết dùng trung . Trung tâm dạy học của Nho và Phật là ở chỗ này . Thế nhưng chướng nga ̣i lớn 

nhất hiện nay của chúng ta là gì ? Phân biê ̣t, chấp trước không buông x ả, tâ ̣p khí ph iền não quá 

nă ̣ng. Mấu chốt vẫn là đi ều mà chúng tôi thường nói là b ạn không chi ̣u ham ho ̣c , cho nên ba ̣n 

không có năng lực khắc phu ̣c phiền não , không có năng lực khắc phu ̣c tâ ̣p khí của ba ̣n . Nếu như 

bạn thật sự ham học thì bạn  nhất đi ̣nh có thể khắc phu ̣c được tâ ̣p khí phiền não c ủa mình. Người 

khác mắng ta, họ không có đạo lý, ta có lý. Người khác mắng ta thì ta ph ải làm thế nào? Ta chắp 

tay, “A Di Đà Phật”, rất cung kính lắng nghe ho ̣ da ̣y bảo . Chúng ta có tâm nhẫn na ̣i lắng nghe , 

thử xem ho ̣ có thể mắng ta được mấy giờ ? Họ có thể mắng ta được hai giờ, hai mươi giờ hay hai 

trăm giờ hay không ? Họ có th ể mắng bao lâu thì ta cứ ở đó cung kính nghe , chẳng sao cả ! Bị 

mắng nhưng không  mắng la ̣i. Sau khi họ mắng bạn rồi, qua mấy ngày ho ̣ sẽ xin ba ̣n thứ lỗi , vậy 

là điều hòa rồi, vấn đề giải quyết rồi. Họ muốn đánh bạn thì hãy mau nằm xuống để họ đánh . Tôi 

nói với bạn, tôi chính là loa ̣i người này . Trước đây khi tôi còn trẻ , vào lúc đó chưa có học Ph ật, 

người ta m ắng tôi, tôi rất cung kính , đứng nghiêm túc ở nơi đó đ ể nghe ho ̣ chỉ da ̣y . Họ mắng 

đươ ̣c nửa giờ thì xong rồi , có muốn mắng nữa h ọ cũng không thể m ắng được. Trong đoàn thể 

của tôi, thành tích sát hạch c ủa tôi đứng đầu , phẩm đức đứng đầu . Làm sao tôi đư ợc như vâ ̣y ? 

Chính những người m ắng tôi đã đem tôi nâng lên. Nếu như ho ̣ không m ắng chửi tôi thì ông chủ 

của chúng tôi đâu có biết tôi có tu dưỡng tốt như vậy, cho nên tôi mới được đứng đầu. Thành tích 

đứng đầu đó của tôi là do ho ̣ giúp tôi mà có, cho nên tôi cảm ta ̣ ho ̣, cảm ơn họ. Đây là sự thâ ̣t. Ba 



162 



ngày sau thì họ đến sám hối, xin lỗi tôi. Khi bị mắng thì bạn không nên mắng la ̣i, vì vừa mắng la ̣i 

thì cả hai người đều bi ̣ khai trừ , đều không cần hai người nữa . Cho nên người ta đánh tôi thì tôi 

để họ đánh . Đánh được mấy cái thì ho ̣ sẽ không thể đánh được nữa . Cần phải hai người đánh 

nhau thì mới đánh tiếp đượ c. Nếu mô ̣t người đánh , người bị đánh không đánh la ̣i thì ngư ời kia 

không thể đánh tiếp được, vì bên ca ̣nh còn có rất nhiều người nhìn thấy. 

Người phải ham ho ̣c, phải nghe lời thánh hiền, ở trong 53 tham “trải qua viê ̣c để luyê ̣n tâm”. Nếu 

bạn không trải qua những việc này thì làm sao bạn có thể gọt giũa tập khí của bạn, làm sao có thể 

hàng phục phiền não ? Đây là b ạn biết dùng trung . Ở trong đoạn này , nô ̣i dung vô cùng phong 

phú và sự giới thiệu của chúng  tôi cũng chỉ đến đó là hết . Nội dung bên trong còn đưa ra tiểu bất 

hiếu và đa ̣i bất hiếu . Đây là nguyên nhân gì ? Nguyên nhân vô cùng nhiều , vô cùng phức ta ̣p . 

Mấy điểm mà chỗ này nêu ra cũng đáng để chúng ta làm tham khảo . Ngài nói, tiểu bất hiếu là do 

thói quen không tốt tạo nên. 

Thứ nhất là từ nhỏ được cha me ̣ nuông chìu , hình thành nên cá tính phản nghịch của nó . 

Việc này không thể nói là không có đa ̣o lý . Cha me ̣ nuông chìu , muốn gì đươ ̣c nấy , thứ gì cũng 

làm thỏa mãn ý của nó , đến tương lai có một ngày khi không thể thỏa mãn thì phiền phức liền 

đến ngay. Cho nên, con cái phải đư ợc da ̣y dỗ từ nhỏ , từ nhỏ phải biết nuôi da ̣y ra làm sao . Thế 

gian “viê ̣c bất như ý thì t hường rất nhiều” , phải để chúng có chỗ thể hội , dứt khoát không để 

chúng kiêu nga ̣o , phóng túng. Điều hợp lý thì phải cho chúng , điều không hợp lý thì nhất đi ̣nh 

phải hạn chế chúng. Hiện nay người làm cha me ̣ biết được đa ̣o lý này cũng không nhiều. 

Thứ hai là thói quen . Cổ nhân thường nói :  “Tập thành từ nhỏ giống như bản tánh , tập quen 

 thành tự nhiên” . Từ nhỏ phải hình thành thói quen tốt cho chúng , khi chúng còn nhỏ thì hình 

thành dễ dàng . Nếu chúng đã nhiễm phải thói quen xấu , muốn chúng sửa trở la ̣i thì quả là m ột 

việc quá khó. Đây là chỗ lơ là trong giáo d ục của chúng ta đối với trẻ thơ , không có chú ý hình 

thành một thói quen tốt từ nhỏ . Tiểu ho ̣c của nhà Nho bi ết được đạo lý này . Trong Phật pháp, 

người mới xuất gia phải ho ̣c giới trong năm năm, đây cũng là bồi dưỡng thói quen tốt. Nhưng mà 

hiện nay những vi ệc này đều không còn , trong nhà Nho , nhà Phật đều không thấy nữa . Tâ ̣p khí, 

tâ ̣t xấu của chúng ta hằng ngày đang tăng trưởng , cho nên niê ̣m Ph ật, tham thiền, học giáo đều 

không hiê ̣u quả. Lên bu ̣c biết giảng kinh , nhưng xuống bu ̣c thì vẫn cứ pha ̣m lỗi như cũ . Nguyên 

nhân gì vâ ̣y? Tâ ̣p quen thành tự nhiên. Những tâ ̣p khí này không dễ dàng khắc phục. 

Thứ ba là túng du ̣c . Dục vọng thì không có cùng tận , không biết đư ợc  “biết đủ thường vui” . 

Điều thứ ba này cũng có thể nói là không biết đủ. 

Thứ tư là quên ân , nhớ oán. Những người này làm s ao có thể tâ ̣n hiếu, làm sao có th ể hành 

hiếu? 

Tiểu bất hiếu có b ốn nguyên nhân trên. Bốn nhân tố này khiến cả đời chúng ta sống ở trong tô ̣i 

ác nghiêm trọng, trong “Kinh Đi ̣a Ta ̣ng” nói: “Chúng sanh cõi Diêm Phù Đề khởi tâm đô ̣ng niệm 

đều là tô ̣i lỗi”, hay nói cách khác, đời sống của chúng ta là sống ở trong tô ̣i báo. 

Trong xã hội hiện nay, đi đến bất kỳ chỗ nào lòng người cũng đều lo sơ ̣ , trong tâm lý c ủa mo ̣i 

người đều có linh cảm giống như ngày tâ ̣n th ế sắp đến rồi. Ngày tận thế phải sống như thế nào ? 

Nhà tôn giáo dạy người ph ải tin thươ ̣ng đế, phải sám hối, phải sửa lỗi. Lời của ho ̣ nói không sai , 



163 



nhưng mà hàm nghĩa rất mơ hồ , không rõ, cho nên hiê ̣u quả vẫn không dễ dàn g đa ̣t được . Tin 

thươ ̣ng đế, vậy thượng đế là gì và cách tin như thế nào ? Ở phần trước chúng tôi đã giảng qua , đó 

là bản tâm chánh trực, vô tư. Từ đó cho thấy, chánh trực, vô tư chính là tin thượng đế . Chúng ta 

còn có một mảy may tự tư tự lợi thì đó là không tin thượng đế . Bạn không có sửa lỗi , bạn không 

có sám hối thì khi tai nạn này đ ến, bạn vẫn không th ể sống qua được . Cho nên chúng ta có thể 

nhâ ̣n thức trung, nhâ ̣n thức hiếu, có thể học trung, học hiếu, tâ ̣n trung, tâ ̣n hiếu thì thế gian này sẽ 

không có tai na ̣n, tai na ̣n liền có th ể tiêu trừ, người Trung Quốc thường nói: “Gă ̣p xấu hóa thành 

tốt, gă ̣p na ̣n hóa ra lành” . Người nào có th ể làm được vậy? Hiếu tử có th ể làm được, trung thần 

có thể làm được.  Những công án này , trong li ̣ch sử có quá nhiều , quá nhiều rồi . Tại sao trung 

thần, hiếu tử có thể làm được vậy? Tâm của trung thần, hiếu tử là tâm thuần thiê ̣n . Thuần là tâm 

yêu thương tất cả chúng sanh , thuần là tâm lợi ích tất cả chúng sanh thì dù cho hoàn cảnh tồi tê ̣ 

như thế nào, tự nhiên nó sẽ chuyển đổi trở la ̣i . Cảnh chuyển theo tâm chính là đạo lý này . Tâm 

chuyển cảnh giới, không phải cảnh giới chuyển tâm . Đây là có căn cứ lý luâ ̣n . Chúng ta rõ lý thì 

sẽ biết cần phải làm như thế nào , sẽ biết cần phải hóa giải tai nạn trước mắt như thế nà o. Mô ̣t 

người hiểu rõ rồi, mô ̣t người sốt sắng đi làm thì tai na ̣n của người này không còn nữa. Mọi người 

đều hiểu rõ rồi , mọi người đều chịu làm thì tai nạn cộng nghiệp sẽ không còn nữa . Nạn nước là 

do tâm tham, tâm tham làm tăng trưởng lũ lu ̣t. Sân hâ ̣n là lửa, núi lửa bùng phát, vũ khí hạt nhân 

bùng nổ, đó đều là thuô ̣c về na ̣n lửa do tâm sân hâ ̣n biến hiê ̣n ra . Ngu si là n ạn gió. Cản trở, bất 

bình tạo nên nạn đô ̣ng đất. Ý nghĩ như thế nào thì sẽ cảm nghiê ̣p báo như thế ấy. Cho nên, chúng 

ta thâ ̣t sự có thể y theo lời da ̣y của Ph ật, tu ba gốc thiê ̣n là không tham , không sân, không si; đối 

nhân xử thế tiếp vâ ̣t , tôi đã giảng rồi, đó là “lễ nhượng, nhẫn nhượng và khiêm nhượng”, thì đời 

sống của chúng ta sống có ý nghĩa , sống có giá tri ̣. Đây go ̣i là ho ̣c Ph ật, như vậy mới là sống đ ời 

sống của Ph ật Bồ Tát. Cho nên chúng ta nhất đi ̣nh phải quay đầu , quay đầu  180 đô ̣ thì chúng ta 

mới có thể cứu mình, mới có thể giúp đỡ người khác. 


******************* 

Khổng Lão Phu Tử nói, cả đời ngài dạy học là “chỉ thuật lại chứ không sáng tác” . Phật Thích Ca 

Mâu Ni giáo hóa chúng sanh trong  49 năm cũng “chỉ thuâ ̣t la ̣i chứ không sáng tác” . Đây cũng 

chính là nói những đa ̣o lý mà các Ngài nói ra , đều do quá khứ từng đời tương truyền xuống , chứ 

không có sáng kiến của riêng mình  (ngày nay người th ế  gian thông thường go ̣i là sáng ta ̣o ). 

Khổng Lão Phu Tử không hề sán g ta ̣o. Phật Thích Ca Mâu Ni cũng không hề sáng ta ̣o . Khổng 

Lão Phu Tử nói , những điều mà Ngài nói là do trước đây Hoàng đế Ha ̣ Thương Chu , Văn, Vũ, 

Chu Công truyền thừa la ̣i . Phật Thích Ca Mâu Ni nói là cổ Ph ật quá khứ từng đời  tương truyền 

xuống, hoàn toàn không phải do mình sáng tạo . Vậy thì những đa ̣o lý này rốt cuô ̣c là do ai sáng 

tạo? Không có ai sáng ta ̣o , nói thực ra là từ trong tự tánh lưu xuất ra một cách tự nhiên . Tự tánh 

của ai vậy ? Là tự tánh của chính chúng ta , chắc chắn không phải là sáng ta ̣o . Trong Kinh Đa ̣i 

thừa thường nói : “Tự tánh vốn đầy đủ trí tuê ̣ , đức năng”. Từ đó cho thấy , những điều mà đa ̣i 

thánh thế xuất thế gian nói với chúng ta , đều là sự  bô ̣c lô ̣ tự nhiên của tự tánh . Nhà Phật nói: 

“Pháp vốn như v ậy”, mô ̣t mảy may sáng ta ̣o ý mới cũng không có , đây mới là sự thâ ̣t . Nếu bạn 

nói là do bạn sáng tạo thì đó là đồ giả . Bạn sáng tạo là cái của bạn , không phải củ a tự tánh. Tự 

tánh vốn có, tự tánh là bản thể của hư không pháp giới tất cả chúng sanh . Cho nên nếu nói đó là 

cái sáng tạo của bạn , tự nhiên sẽ không phải là lý lẽ chung của tất cả chúng sanh , đó không phải 

là sự thâ ̣t. 



164 



Người hiện nay có ý nghĩ sáng ta ̣o dày đă ̣c . Đây là mê , đây là phân biê ̣t , là vọng tưởng, là chấp 

trước. Những thứ từ trong vo ̣ng tưởng, phân biê ̣t, chấp trước lưu xuất ra là trái ngược với tự tánh. 

Cho nên chúng ta có ý nghĩ s áng tạo thì mê rồi , đã sai rồi. Cái sai lầm này không những đã đem 

đến tai họa cho bản thân , mà còn đem lại tai họa vô cùng cho đại chúng xã h ội. Đa ̣o lý và chân 

tướng sự thâ ̣t này, chúng ta phải suy nghĩ nhiều, phải bình tĩnh mà quan sát, vâ ̣y mới có thể minh 

bạch. Nho và Phật da ̣y chúng ta phải tuân theo gốc đa ̣o . Gốc đa ̣o là cô ̣i gốc của đa ̣o lớn , chính là 

nhất niê ̣m tâm tánh. Thể của nhất niê ̣m tâm tánh chính là hiếu . Tác dụng của nhất niệm tâm tánh 

chính là trung. Cho nên thể và gốc của đa ̣o lớn chính là “trung hiếu” mà thôi . Chúng ta khởi tâm 

đô ̣ng niê ̣m phải tuân theo cô ̣i gốc . Đây là tâm ha ̣nh bô ̣c lô ̣ ra mô ̣t cách tự nhiên của thánh nhân 

thế xuất thế gian, dạy chúng ta tìm về nguồn của thiên mê ̣nh. Thiên mê ̣nh là gì? Thiên chính là tự 

nhiên.  Hóa ra hai chữ “thiên mệnh” này chính là tùy thuận tự nhiên

.  Nguyên tắc của tự nhiên 

chính là thiên mê ̣nh . Xuân sinh, hạ trưởng, thu thâu, đông tàng, đây là thiên mê ̣nh . Noi theo tự 

nhiên, tùy thuận tự nhiên , đây chính là người khỏe ma ̣nh nhất , người hạnh phúc nhất, người mỹ 

mãn nhất. Người mà không phân giàu nghèo , không phân quí tiê ̣n, biết sống thuâ ̣n theo tự nhiên, 

biết làm viê ̣c thuâ ̣n theo tự nhi ên, xử thế thuâ ̣n theo tự nhiên thì người này chính là thánh nhân . 

Từ đó cho thấy, phàm phu đã hoàn toàn đi ngược lại tự nhiên , ngày nay chúng ta nói là phá hoa ̣i 

môi trường tự nhiên. Thân người, đôi chân là để đi, nên đi là tự nhiên, ngồi xe là không tự nhiên, 

là làm trái tự nhiên rồi . Cho nên, người mà thường xuyên ngồi xe , đến khi về già thì đôi chân 

không thể nhúc nhích, vì tê da ̣i, đây là bi ̣ bê ̣nh rồi. Tại sao những lão nông ở dưới thôn quê khỏe 

mạnh như vậy, trường tho ̣ như vậy? Họ thuận theo tự nhiên. Người sống ở nơi đô thi ̣, cái gì cũng 

hưởng thu ̣ văn minh khoa h ọc kỹ thuật, sống hoàn toàn trái ngược tự nhiên , nên bê ̣nh gì cũng có 

cả. Ở trong đây đạo lý quá sâu , sự tướng quá phức tạp. Chúng ta suy nghĩ thâ ̣t nhiều , những lời 

tôi nói này chính là nguồn gốc của tai na ̣n trên th ế giới hiện nay, do chúng ta đã hoàn toàn làm 

trái lại đời sống tự nhiên, đã phá hoa ̣i môi trường tự nhiên. Đây là loài người tự làm, cho nên quả 

báo vẫn phải tự chi ̣u .  Làm sao đ ể  tự cứu đây ?  Những thánh hiền nhân này da ̣y cho chúng ta 

“thươ ̣ng đồng thiên chí”. Chúng ta thử nghĩ, cái chí của thiên thần, thượng đế, Phật Bồ Tát là gì? 

Đều là ở trung hiếu, anh em yêu thương nhau. Tâm của đa ̣i thánh đa ̣i hiền là cái tâm thuần hiếu. 

Chữ “hiếu” này, ở phần trước tôi đã giảng qua với quí vị rồi , chính là “thực tướng các pháp” mà 

trong “Kinh Bát Nhã” nói , chúng ta bình thường nói là “châ n tướng của vũ tru ̣ nhân sinh” , còn 

trong văn tự Trung Quốc (văn tự là ký hiê ̣u), hàm nghĩa của ký hiệu này là hư không pháp giới là 

mô ̣t chỉnh thể. Hư không pháp giới tất cả chúng sanh là mô ̣t thể , cùng chung mạng sống , “hiếu” 

là biểu thị cho ý nghĩa này . Ở trong Kinh Đại thừa nói “ngã” , có chân ngã . Hiện nay người bình 

thường nói “ngã” , khái niệm này là sai lầm , cho nên Phật nói với chúng ta “vô ngã” ; “không 

tướng ngã ,  không tướng nhân ,  không tướng c húng sanh ,  không tướng tho ̣ giả” .  Nếu như ba ̣n 

minh tâm kiến tánh rồi thì có ngã , có “thường  - lạc - ngã - tịnh”, có chân ngã . Chân ngã không 

phải cái thân này , mà chân ngã là hư không pháp giới tất cả chúng sanh . Hiện nay chúng ta cho 

rằng cái thân này c ủa mình là ngã . Hiểu sai rồi ! Cái thân này chỉ là một vi trần của hư không 

pháp giới mà thôi ,  Chúng ta đem vi trần cho là ngã ,  đem hư không pháp giới quên sa ̣ch rồi . 

Trong “Kinh Lăng Nghiêm” Phật có ví du ̣  rất hay. Ngài ví dụ biển lớn là ngã , nhưng trong biển 

lớn la ̣i nổi lên bong bóng nước nhỏ , bạn hiểu lầm cho rằng bong bóng nước là ta , mà quên mất 

biển lớn rồi. Cho nên phàm phu không biết có pháp thân , người tu hành không t hể chứng được 

pháp thân, nguyên nhân ở chỗ này . Người minh tâm kiến tánh thì giác ng ộ rồi, họ biết được tất 

cả chúng sanh là ngã , cho nên họ khởi tâm đô ̣ng niê ̣m đương nhiên là vì tất cả chúng sanh , ý 

nghĩ tự tư tự lợi hoàn toà n đoa ̣n tuyê ̣t sa ̣ch sẽ rồi . Đây là s ự khác nhau về sự nhâ ̣n thức cơ bản 



165 



của Phật Bồ Tát và phàm phu chúng ta . Phật Bồ Tát biết rõ chân tướng sự thâ ̣t , còn chúng ta thì 

hoàn toàn sa đọa vào trong vọng tưởng và từ vọng tưởng khởi lên phân biê ̣t, chấp trước. 

Sự nhâ ̣n biết thuần chánh chính là trí tuê ̣ . Trí tuệ này là tự tánh vốn đầy đủ , không phải đến từ 

bên ngoài. Dùng sự nhâ ̣n biết này khởi tác du ̣ng là “hiếu  - đễ - trung - tín”, nhân từ với nhân dân, 

yêu  thương mo ̣i vâ ̣t . Đây đều là thuâ ̣n theo tự nhiên , không hề có mảy may ta ̣o tác . Phàm phu 

chúng ta mê quá lâu rồi , vô lượng kiếp đến nay đã mê mất tự tánh , cho nên sống đ ời sống như 

thế nào vậy? Thuâ ̣n theo phiền não c ủa mình, thuâ ̣n theo vo ̣ng tưởng c ủa mình, thuâ ̣n theo tâ ̣p 

khí của mình, đem nhất chân pháp giới chuyển biến thành mười pháp giới, chuyển biến thành sáu 

cõi luân hồi, chuyển biến thành ba đường ác . Chúng ta ngày nay sống đ ời sống gì vâ ̣y? Chúng ta 

thấy rõ ràng , thấy minh ba ̣ch rồi , chúng ta ngày nay sống đ ời sống của ba đường ác  - súc sanh, 

ngạ quỷ ,  đi ̣a ngu ̣c .  Nhìn thấy cái thân thể này là hình dạng con người

,  nhưng tư tưởng ,  ngôn 

hạnh, đời sống toàn là nga ̣ quỷ, súc sanh, đi ̣a ngu ̣c. Ai biết? Phật Bồ Tát biết, người sáng tỏ thấy 

rất rõ ràng. Ba đường ác là tra ̣ng thái gì vâ ̣y? “Tham - sân – si” là ba đường ác. Người chấp trước 

kiên cố, tham “danh vo ̣ng lợi dưỡng” , tham “ngũ du ̣c lu ̣c trần” thì đ ời sống của ho ̣ là đ ời sống 

của cõi quỷ. Việc không như ý thì tâm sân hâ ̣n liền sinh khởi , đố ky ̣, chướng nga ̣i người khác, đó 

là đời sống của đi ̣a ngu ̣c . Đúng sai không rõ , tà chánh không phân biệt được , không thể gần gũi 

thiê ̣n tri thức, hằng ngày thân c ận với tà tri thức , ở trong Kinh Ph ật go ̣i là “thầy tà , bạn ác”, gần 

gũi giao thiệp với những người này , đây là ngu si , là đời sống của súc sanh . Chúng ta thử nghĩ 

đáng sợ biết bao . Chúng ta tự mình phải ph ản tỉnh từng giây từng phút , không nên nhìn người 

khác, phải xem la ̣i đ ời sống của mình là đ ời sống gì. Nếu như ba ̣n sống đ ời sống con người thì 

ngũ giới thập thiện viên mãn rồi , khởi tâm đô ̣ng niê ̣m, lời nói viê ̣c làm quyết đi ̣nh tư ơng ưng với 

ngũ giới thập thiện, quyết đi ̣nh tương ưng với “hiếu - đễ - trung - tín”. 

Chúng ta phải hiếu thân, tôn sư. Cha me ̣ còn sống thì phải luôn quan tâm chăm sóc , nếu như cha 

mẹ không còn thì v ẫn phải thường xuyên nhớ ân đức của  cha me ̣. Bản thân chúng ta cố gắng tu 

học, nhà Phật nói đem công đức ấy hồi hướng cho cha me ̣. Công đức là gì? Mă ̣c áo, ăn cơm đều 

là công đ ức; khởi tâm đô ̣ng niê ̣m đều là công đ ức; không dám khởi niê ̣m ác , không dám khởi 

vọng tưởng, vì khởi niê ̣m ác, khởi vo ̣ng tưởng, làm một việc sai trái là có lỗi với cha mẹ . Đây là 

hồi hướng thâ ̣t sự. Không phải nói là bạn mỗi ngày niê ̣m bao nhiêu câu Ph ật hiê ̣u, đo ̣c bao nhiêu 

quyển kinh, đem công đức này hồi hướng cho ch a me ̣, vậy thì cha me ̣ b ạn không nhâ ̣n được gì 

cả! Tại sao vậy ? Vì bạn niệm  Phật,  bạn đo ̣c kinh , bạn có miê ̣ng mà không có tâm . Công đức 

chân thâ ̣t là đ ời sống của ba ̣n ph ải tương ưng với lời da ̣y của Ph ật, lời da ̣y của thánh nhân , đó 

mới gọi là công đức. Bạn có thể dùng công đức này để hồi hướng. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 25) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



166 





Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 26) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 26) 

Công đức chân thâ ̣t là ở khởi tâm đô ̣ng niê ̣m của ba ̣n , ở ngôn ngữ tạo tác của bạn . Bạn dùng tâm 

thuần thiê ̣n, thuần là tâm yêu thương người , thuần là tâm ha ̣nh giúp  đỡ người khác phá mê khai 

ngô ̣, hoàn toàn thực hiện vào trong đ ời sống, trong công viê ̣c c ủa mình thì đây là công đ ức chân 

thâ ̣t. Bạn dùng công đức này hồi hướng mới có tác du ̣ng . Đây là hiếu thuâ ̣n cha me ̣ đích thực , 

niê ̣m niê ̣m không  quên. Nếu cha me ̣ vãng sanh rồi , công đức này có th ể giúp họ nâng cao phẩm 

vị. Nếu cha me ̣ b ạn bất ha ̣nh, bị đọa ở đường ác , công đức này có th ể giúp họ siêu sanh . Đây là 

siêu đô ̣ đích thực , không phải mời mấy vi ̣ hòa thượng , đa ̣o sĩ tụng Kinh là có th ể siêu đô ̣ được, 

đó là mê tín. Hoàn toàn ở trên tâm hạnh thực tế của mình. 

Quí vị có lẽ đã đọc qua “Ảnh Trần Hồi Ức Lục” của Pháp sư Đàm Hư

, cư sĩ Lưu  - bạn của cụ 

Đàm, “tám năm gian khổ đo ̣c Lăng Nghiêm” , ông siêu đô ̣ gia thân quyến thuô ̣c của ông , siêu đô ̣ 

oan thân trái chủ c ủa ông như thế nào ? Không có bất kỳ hình thức nào , hoàn toàn dựa vào đức 

hạnh của mình, khởi tâm đô ̣ng niê ̣m , hành vi đ ời sống như Phật đã da ̣y , học theo nh ững gì mà 

Phật đã hành. Đây go ̣i là hiếu dưỡng cha me ̣, tôn kính sư trưởng, hữu hảo yêu quí anh em. Có thể 

tôn tro ̣ng tất cả chúng sanh , yêu thương tất cả chúng sanh vô điều kiê ̣n , vô tư, tâ ̣n tâm tâ ̣n lực 

giúp đỡ tất cả chúng sanh , giúp chúng sanh lìa khổ được vui , chỉ có một cái tâm như v ậy, chỉ có 

mô ̣t ý nghĩ như v ậy. Ý nghĩ này , cái tâm này chính là thiên chí , trong Phật pháp go ̣i là nguyê ̣n 

của Phật. Quí vị thử nghĩ, chúng ta gần đây giảng “Kinh Vô Lượng Tho ̣” , đúng lúc giảng đến  48 

nguyê ̣n,  mỗi nguyê ̣n đều giúp đỡ chúng sanh lìa khổ được vui

.  “Lìa khổ đươ ̣c vui” là tổng 

nguyê ̣n. Lìa khổ được vui là quả . Có quả ắt có nhân. Muốn khiến tất cả chúng sanh lìa khổ được 

vui thì trước tiên da ̣y ho ̣ tu nhân. Nhân là gì vâ ̣y? Phá mê khai ngộ. Khổ là từ trong mê mà ra, vui 

là từ trong ngộ mà có . Phá mê chính là lìa khổ , khai ngô ̣ thì liền được vui . Cho nên đa ̣i thánh 

nhân thế xuất thế gian, cả đời đều dấn thân vào công tác da ̣y ho ̣c. Dạy học là trực tiếp giúp chúng 

sanh phá mê khai ngô ̣ ,  còn những ngành nghề khác đều là thuô ̣c về gián tiếp

,  không những 

hướng dẫn, chỉ dạy mà còn phải làm nên tấm gương cho người ta thấy . Hy vo ̣ng mo ̣i ngườ i nhìn 

thấy hình tướng của ho ̣, nghe thấy ngôn từ chỉ dẫn của ho ̣ thì liền giác ngộ, liền sáng tỏ. Chúng ta 

phải noi theo thánh hiền , học tập theo Ph ật Bồ Tát thì mới có th ể đa ̣t đươ ̣c qu ả báo chân thâ ̣t . 

Chúng ta phải hiểu rõ đa ̣o lý  này, nhất là ở vào cuối thế kỷ này , tai na ̣n rất nhiều và tương đối 

nghiêm tro ̣ng. 

Làm thế nào phòng tránh tai nạn ? Làm thế nào tự độ độ người ? Thảy đều ở hiểu rõ chân tướng 

vũ trụ nhân sinh , triê ̣t để quay đầu , quay đầu là bờ thì vấn đề này liền có th ể giải quyết rồi. Mọi 

lời tiên đoán của phương đông , phương tây đã nói có rất nhiều khả năng xảy ra tai na ̣n . Kết luâ ̣n 

cuối cùng của họ rất hay, mục đích của tiên đoán không phải cảnh cáo bạ n tai na ̣n sắp đến, mà là 

để bạn hiểu rõ có những khả năng sự việc này xảy ra , để chúng ta từ trên tâm lý làm mô ̣t cuô ̣c 

chuyển đổi , gấp rút quay đầu , đoa ̣n ác tu thiê ̣n . Tai na ̣n rốt cuô ̣c có hay không là quyết đi ̣nh ở 

trong khoảng một niệm của chính chúng ta , không phải quyết đi ̣nh ở bên ngoài , quyết đi ̣nh bởi 

chính mình. Cho nên chúng tôi ở trong buổi giảng thường nói , tâm tham chiêu đến là na ̣n nước ; 

trong “Kinh Lăng Nghiêm” nói , sân hâ ̣n là na ̣n lửa , ngu si là na ̣n gió , cống cao ngã ma ̣n là đô ̣ng 

đất. Nếu như chúng ta dâ ̣p tắt tham sân si từ trong nô ̣i tâm , đối với người, với vâ ̣t chúng ta ho ̣c 



167 



khiêm tốn, nhẫn nhươ ̣ng thì tai na ̣n này liền không còn nữa . Thiên nhân tứ thiền , tại sao không 

có ba nạn lớn nước , lửa, gió vậy? Họ hoàn toàn phục được tham sân si rồi . Cho nên họ rất có 

phước báo, nơi ho ̣ cư trú là đất phước. Chúng ta nghe Phật nói rồi thì phải nên giác ngộ, phải nên 

hiểu rõ, phải thâ ̣t sự từ  bên trong nô ̣i tâ ̣m dâ ̣p tắt tham sân si ma ̣n , dùng một lòng từ bi đối nhân 

xử thế tiếp vâ ̣t. 

Tôi khuyên mo ̣i người ho ̣c Ph ật Bồ Tát . Phật Bồ Tát dùng ánh mắt gì để nhìn người vâ ̣y ? Các 

Ngài thấy tất cả chúng sanh đều là Ph ật Bồ Tát. Đó là sự thâ ̣t . Chúng ta thấy tất cả chúng sanh 

đều là phàm phu, đều là người ác. Chúng ta thấy sai rồi , Phật Bồ Tát thấy chính xác. Người bình 

thường nghe thấy lời này của tôi , họ giữ ý kiến tương phản : “Phật Bồ Tát thấy sai rồi, chúng tôi 

thấy mới chính xác, rõ ràng người này là người tốt , người kia là người xấu”. Tại sao Phật Bồ Tát 

không phân tốt xấu ? Trên thực tế, Phật Bồ Tát thấy chính xác , chúng ta thấy sai rồi . Đa ̣o lý này 

rất sâu, phải suy nghĩ chín chắn , điều chỉnh quan niê ̣m sai lầm , điều chỉnh hành vi sai lầm của 

chúng ta. 

Chịu ơn người một giọt nước ,  vĩnh viễn ph ải ghi nhớ ,  vĩnh viễn không quên .  Người ta có gì 

không phải với chúng ta , tuyê ̣t đối không n ên nhớ ở trong lòng , đem nó quên cho thâ ̣t sa ̣ch sẽ , 

dứt khoát không để la ̣i ấn tượng thì ba ̣n mới có điều kiê ̣n ho ̣c Ph

ật, mới có tư cách làm Ph ật. 

Vong ơn bô ̣i nghĩa , thường hay nhớ kỹ người này không phải với ta , người kia có  lỗi với ta thì 

chắc chắn đo ̣a tam đồ ,  hằng ngày tu ̣ng kinh niê ̣m Ph ật,  vẫn phải đo ̣a tam đồ .  Đầu năm triều 

Thanh, Pháp sư Quán Đ ảnh cũng nói như v ậy, Ngài nói không sai tí nào cả . Hy vo ̣ng chúng ta 

ghi nhớ, chúng ta nghiêm túc nỗ lực học tập, gấp rút quay đầu, phòng tránh tai nạn. 

Trong hơn một ngàn chữ của “Cảm Ứng Thiên”, câu quan tro ̣ng nhất chính là  “Trung hiếu hữu 

đễ” . Câu này có th ể nói là hạt nhân của toàn bài , quan hệ lớn vô cùng , là đạo lý lớn củ a mô ̣t 

người lâ ̣p thân , tề gia, trị quốc, bình thiên hạ ở trong xã h ội. Người xuất gia tu hành , khai ngô ̣, 

chứng quả, làm Bồ Tát, làm Phật, mấu chốt cũng ở bốn chữ này. Cho nên thánh nhân thế xuất thế 

gian, tôi đã nói quá nhiều lần rồi, mục đích, nguyê ̣n vo ̣ng của bâ ̣c thánh hiền chỉ là hy vo ̣ng tất cả 

chúng sanh tương thân tương ái , chung sống hòa thuâ ̣n. Nhưng mà tất cả chúng sanh , chủng loại 

quả báo không giống nhau . Những khác biê ̣t này từ đâu mà  có vậy? Là từ nhân hành hiện tại và 

quá khứ của họ không giống nhau . Cho nên từ trên quả chúng ta có th ể nhìn thấy nhân , từ trên 

nhân có thể nhìn thấy quả , vậy thì chúng ta đã có trí tuê ̣ rồi . Sự viê ̣c này n ếu muốn đa ̣t đến mu ̣c 

đích thâ ̣t sự thì chính tri ̣ không thể làm được . Nếu chính tri ̣ có th ể đa ̣t được mu ̣c đích này thì 

Thích Ca Mâu Ni Ph ật với thân phận của một vương tử, Ngài có thể làm quốc vương. Ngài biết 

chính trị không thể đạt được . Vũ lực cũ ng không thể giải quyết nổi vấn đề này . Chúng ta thấy 

trong Kinh điển , Phật Thích Ca Mâu Ni lúc còn trẻ võ nghê ̣ cao cường , Ngài có th ể làm tướng 

quân, có thể làm thống soái, nhưng Ngài từ bỏ t ất cả. Ngài biết sự việc này vũ  lực không thể đa ̣t 

đươ ̣c, kể cả kinh tế và khoa h ọc kỹ thuật cũng đều không thể làm được . Phương pháp duy nhất 

có thể thu đươ ̣c hiê ̣u quả tốt là chỉ có giáo d ục, cho nên Thích Ca Mâu Ni Ph ật cho ̣n công viê ̣c 

giáo dục xã hội này, cả đời to àn tâm toàn ý dấn thân vào công việc giáo d ục xã hội đa nguyên 

văn hóa. Phật Thích Ca Mâu Ni là mô ̣t người như v ậy, chúng ta cần nhâ ̣n thức rõ ràng . Lý tưởng 

và ý chí vĩ đại của Ngài là muốn giúp tất cả chúng sanh lìa khổ đượ

c vui, tương thân tương ái , 

chung sống hòa mục. 

Hôm nay ta ̣i hiê ̣n trường có rất nhiều thầy cô đều là nh ững người dấn thân vào công tác giáo dục. 

Công viê ̣c này vô cùng vĩ đa ̣i , thế nhưng ngày nay trên th ế giới, người nhâ ̣n thức nó quá  ít. Tôi 




168 



nghe có mô ̣t số đồng ho ̣c nói , hiện nay thầy không dễ làm , học trò không dễ dạy. Vấn đề này tôi 

cũng đã từng thảo luận rồi , hiện nay sư đa ̣o suy rồi , có thể nói đã không còn nữa . Hiếu đa ̣o mất 

hết rồi, hiếu đa ̣o không còn nữa thì sư đa ̣o đương nhiên là không còn . Bởi vì sư đa ̣o là xây dựng 

trên cơ sở của hiếu đa ̣o. Người không biết hiếu thân thì làm sao biết tôn sư? Không thể nào! 

Vào thời xưa, mô ̣t người đê ̣ tử tốt là cần cha me ̣ hợp tác  mâ ̣t thiết với thầy, mới có thể đem mầm 

non này nuôi dưỡng lên được , khiến họ tương lai trở thành nhân tài tru ̣ cô ̣t xã h ội. Tôi còn nhớ, 

khi tôi khoảng bảy - tám tuổi, lần đầu tiên đi ho ̣c, vào thời đó vẫn còn tư thục, không phải trường 

học. Tư thu ̣c bố trí ở trong mô ̣t từ đường, mô ̣t người thầy da ̣y khoảng hai mươi mấy ho ̣c trò . Phụ 

thân tôi mang theo lễ vâ ̣t cúng dường thầy , ở ngay đại sảnh đó của thầy . Đa ̣i sảnh đó chính là đa ̣i 

điê ̣n ở trong từ đường. Ngay giữa bàn thờ cúng dường, có bài vị của chí thánh tiên sư Khổng Lão 

Phu Tử. Phụ thân dắt theo tôi, phụ thân ở phía trước, tôi theo ở phía sau, trước tiên hướng về bài 

vị Khổng Lão Phu Tử hành lễ tôn kính nhất là ba l ần quỳ, chín lần dâ ̣p đầu. Sau khi hành lễ hoàn 

tất thì mời thầy ngồi vào ghế trên , phụ thân của tôi ở phía trước , tôi theo ở phía sau, cũng hướng 

về thầy hành lễ ba lần quỳ , chín lần dâ ̣p đầu . Sau đó dâng lễ vâ ̣t lên , đem con trẻ giao cho thầy . 

Gia trưởng đối với thầy tôn tro ̣ng như v ậy, nếu thầy không thể da ̣y con trẻ tốt thì sao xứng đáng 

với gia trưởng ? Nghi lễ này hi ện nay không còn nữa . Khi tôi ở Đài Trung , thầy Lý đã từng mở 

mô ̣t lớp ho ̣c g ọi là “Lớp nghiên cứu nội điển” . Trong lớp ho ̣c này có tám ho ̣c trò , chính thầy là 

người phu ̣ trách lớp ho ̣c này , thầy đã mời năm vi ̣ thầy , tôi cũng là mô ̣t trong số đó . Ngày khai 

giảng đó, thầy Lý đa ̣i biểu cho gia trưởng củ a ho ̣c trò đảnh lễ ba la ̣y với chúng tôi  - những người 

làm thầy này . Gia trưởng này không biết , thầy Lý đa ̣i biểu cho gia trưởng hành l ễ. Chúng tôi 

không dám tiếp nhâ ̣n, thế nhưng không dám tiếp nhâ ̣n cũng không được , thầy bảo chúng tôi ngồi 

rất nghiêm chỉnh ở đó , chúng tôi y giáo phu ̣ng hành , đành phải ngồi ở đó để thầy la ̣y ba la ̣y . 

Nhâ ̣n kiểu đối xử theo nghi lễ long tro ̣ng này , nếu không thể nghiêm túc da ̣y ho ̣c thì đó chính là 

tô ̣i lỗi. Hiện nay nghi  lễ không còn nữa. Hiện nay nghe nói thầy da ̣y dỗ ho ̣c trò , gia trưởng còn 

muốn kiê ̣n thầy. Cho nên thế gian này có tai na ̣n cực lớn sắp hiê ̣n tiền . Đây là gì vâ ̣y? Đúng như 

nhà tôn giáo nói là ông trời trừng pha ̣t , thượng đế trừng p hạt. Chúng ta xem thấy ở trong “L ời 

Tiên Tri” nói người ta nhìn thấy tương lai trên th ế gian này có rất nhiều người chết , bảy tháng 

chôn cất cũng không hết. Quả báo này từ đâu mà có vâ ̣y? Từ nhân bất thiê ̣n. 

Trung Quốc thời cổ đa ̣i , viê ̣c lớn quan tro ̣ng nhất của quốc gia chính là da ̣y ho ̣c . Chương “Ho ̣c 

Ký” ở trong “Lễ Ký” là triết học giáo d ục cổ xưa của Trung Qu ốc chúng ta, là phương châm chỉ 

đa ̣o giáo dục cổ xưa, bên trong viết rất rõ ràng , rất minh ba ̣ch: “Kiến quốc quân dân, giáo học 

vi tiên” . Xây dựng quốc gia , thống tri ̣ quốc gia , lãnh đạo nhân dân , điều gì là quan tro ̣ng nhất ? 

Dạy học là quan trọng nhất. Mô ̣t gia đình cũng là như thế. Ở trong gia đình dạy học cũng là quan 

trọng nhất. Con người nếu như không tiếp nhâ ̣n giáo d ục của thánh hiền , thực ra mà nói là có 

khác gì so với cầm thú ? Còn tàn nhẫn , còn độc ác hơn cầm thú . Sư tử, hổ, báo mo ̣i người nhìn 

thấy, sau khi ăn no rồi thì bình yên vô sự vớ i đô ̣ng vâ ̣t nhỏ , đô ̣ng vâ ̣t nhỏ cha ̣y qua cha ̣y la ̣i ở 

xung quanh chúng , chúng cũng chẳng thèm quan tâm . Con người thì không như v ậy, không ăn 

cũng muốn giết chúng. Cho nên con người nhất đi ̣nh phải tiếp nhâ ̣n giáo d ục. Ở thời đại này hiện 

nay, người có thể tiếp nhâ ̣n thì phải tâ ̣n tâm tâ ̣n lực hướng dẫn ho ̣, còn người không thể tiếp nhâ ̣n 

thì chúng ta phải bớt làm khó dễ. 

Mục đích dạy học của nhà Nho là dạy người làm thán

h,  làm hiền .  Mục đích dạy học của nhà 

Phật là da ̣y người làm Phật, làm Bồ Tát. Dạy học của nhà Phật, từ đầu đến cuối, nói thực ra chính 

là có ba viê ̣c. Viê ̣c thứ nhất là da ̣y người đoa ̣n ác tu thiê ̣n , viê ̣c thứ hai là da ̣y ng ười phá mê khai 



169 



ngô ̣, viê ̣c thứ ba là da ̣y người chuyển phàm thành thánh . Sao go ̣i là thánh ? Hiểu rõ chân tướng 

của vũ trụ nhân sinh , thông đa ̣t sự lý của nhân duyên qu ả báo thì người này được go ̣i là thánh 

nhân. “Thánh” với “Phật” của Ấn Đô ̣, ý nghĩa này hoàn toàn tương đồng . Phật là người giác ngộ, 

Thánh là người hiểu biết . Hiểu biết chính là giác ng ộ, giác ngộ chính là hiểu biết . Sự lý của vũ 

trụ nhân sinh quá sâu, quá rộng, không cần phải ho ̣c, không thể ho ̣c được. Học, sở ho ̣c cả đời ba ̣n 

là hữu hạn. Phải làm thế nào mới có th ể đa ̣t được vâ ̣y? Phải khai ngộ. Cho nên da ̣y ho ̣c của thế 

xuất thế gian đều chú tro ̣ng ở khai ngô ̣ . Không chỉ là nhà Ph ật nói phải khai ngô ̣ , nhà Nho dạy 

học cũng nói khai ngộ , vâ ̣y không ngô ̣ thì làm sao được ? Chúng ta ngày nay ta ̣i sao không thể 

khai ngô ̣ vâ ̣y ? Phiền não che đâ ̣y , vọng tưởng, phân biê ̣t, chấp trước khiến chúng ta không thể 

khai ngô ̣. Phật Bồ Tát da ̣y cho chúng  ta buông xả vọng tưởng, phân biê ̣t , chấp trước liền khai 

ngô ̣ ngay. Buông xả mô ̣t phần thì có chỗ ngô ̣ của mô ̣t phần , buông xả hai phần thì có chỗ ngô ̣ 

của hai phần , những thứ này là chướng nga ̣i . Khai ngô ̣ là trí tuê ̣, đức năng vố n có trong tự tánh 

chúng ta ,  không phải đến từ bên ngoài .  Tại sao chúng ta cứ muốn chấp trước kiên cố vậy

?  Ở 

trong chấp trước điều quan tro ̣ng nhất là chấp ngã , vì có ngã thì liền có riêng tư , có ngã thì liền 

có dục vọng. Tâm riêng tư là mê hoă ̣c , dục vọng là nguồn gốc của tội nghiệp , bạn tạo tội nghiệp 

rồi. 

Phật da ̣y chúng ta, mỗi mô ̣t đê ̣ tử Phật ho ̣c Phật đều phải gánh vác công tác giáo d ục xã hội. Viê ̣c 

này rất trọng đại . Phật pháp muốn phổ đô ̣ chúng sanh, muốn cứu khổ cứu na ̣n. Cách cứu như thế 

nào vậy? Dạy học. Xuất gia là giống như đã cho ̣n ngành ngh ề này trong xã hội. Chúng ta nhất 

đi ̣nh phải có tinh th ần chuyên nghiê ̣p , thúc đẩy giáo d ục Phật Đà. Giáo dục Phật Đà là  giáo dục 

xã  hội đa nguyên văn hóa ,  nó không phân chủng tộc ,  không phân khu vực ,  không phân tín 

ngưỡng tôn giáo, dạy học bình đẳng , còn cần phải tự mình lấy bản thân làm mẫu mực , vì quảng 

đa ̣i quần chúng xã h ội làm nên mô ̣t tấm g ương tốt .  Đặc biệt là ở trong “Kinh Hoa Nghiêm” , 

chúng ta xem thấy hư không pháp giới mỗi hình mỗi loa ̣i , muôn nghìn sai biê ̣t , quần thể khác 

nhau,  văn hóa khác nhau ,  tín ngưỡng tôn giáo khác nhau ,  Phật đều có th ể  hướng dẫn ho ̣ viên  

mãn, để mỗi người đều có th ể phá mê khai ngộ , mỗi người đều có th ể làm thánh làm hiền, hoàn 

toàn không có phá hoại quần thể của họ , hoàn toàn không chướng ngại tín ngưỡng tôn giáo của 

họ, cũng không hề làm tổn hại văn hóa của họ chút nào. Chỉ có giúp đỡ họ mở rộng mỹ hóa đời 

sống  của  họ,  làm  tốt  hơn  văn  hóa  của  họ,  cho  nên  họ  thành  công.  Dựa  vào  cái  gì?  Tâm  chân 

thành, nhà Phật gọi là tâm Bồ Đề, thật tâm đối người, chân thành tiếp vật. Lão tử chúng ta cũng 

nói, người khác dùng tâm thiện đối với ta, ta dùng tâm thiện đối với người; người khác dùng tâm 

bất thiện đối với ta, ta vẫn dùng tâm thiện đối với người; người khác tin ta, ta tin người; người 

khác  không  tin  ta,  ta  vẫn  tin  họ.  Cho  nên  thánh hiền  nhân  dạy  bảo  chúng  ta,  chúng  ta  phải  có 

thành ý, có thiện  ý, thuần là tâm yêu người  yêu vật, bố thí vô tư vô điều kiện, cung kính cúng 

dường đối với tất cả chúng sanh. Các vị ở trên Phật kinh tỉ mỉ mà quán sát, Phật có phải làm như 

vậy không? Đây là hành nghi của Phật, nguyên tắc đối nhân xử thế tiếp vật của Phật. Chúng ta 

phải ở chỗ này mà học tập. Bốn chúng đồng tu chúng ta, không chỉ là người xuất gia, đồng tu tại 

gia cũng phải làm, chăm chỉ nỗ lực mà làm thì mới có thể cứu vãn xã hội này, phải chính mình 

làm gương. 

Hiện tại ở Trung Quốc, tôi xây dựng mười trường trung học. Mười trường trung học này tôi đều 

gọi  là  "Trung  Học  Từ  Quang".  Các  vị  từ  Đài  Loan  đến  thì  biết,  tôi  đã  ở  Thư  Viện  Từ  Quang 

mười năm, cho nên ở Trung Quốc đại lục tôi xây mười trường Trung Học Từ Quang để kỷ niêm 

lão sư Lý. Học trò báo ân lão sư. Đồng Nhân Quế Châu là nơi lúc nhỏ tôi đi học. Lúc tôi đi học, 

quốc gia xây dựng Trung Học Đệ Tam, hiệu trưởng là tiên sinh Châu Bang Đạo, biệt hiệu của 



170 



ông là Khánh Quang. Tôi ở Đồng Nhân xây một trường "Trung Học Khánh Quang" để kỷ niệm 

hiệu trưởng của tôi. Vì sao tôi phải làm như vậy? Học trò ngày nay vong ân phụ nghĩa đối với 

lão sư, chúng ta làm thế nào dạy tôn sư trọng đạo, mỗi niệm không quên ân thầy? Chúng ta làm 

ra hình tượng cho mọi người xem. Tôi tiếp nhận giáo huấn của tiên sinh Phương Đông Mỹ. Ở 

Đồng Thành, An Huy - quê hương của thầy chỉ có một trường trung học, tôi vì ông xây dựng 

một "phòng dạy vi tính Đông Mỹ", tặng cho trường học đó 100 máy vi tính, xây một phòng vi 

tính để kỷ niệm lão sư Phương Đông Mỹ. Ở Đại Học Sơn Đông của Tế Nam Sơn Đông, tôi xây 

dựng cho họ một phòng dạy vi tính "Lý Bỉnh Nam", ngoài ra còn xây dựng cho họ một phòng 

nghe nhìn mở rộng đối với dân chúng để kỷ niệm lão sư Lý. Thầy giáo dạy tôi học, hiện tại vẫn 

còn  một  vị  còn  ở  nhân  gian.  Mỗi  năm  ngày  tết  ngày  lễ  tôi  đều  thăm  viếng,  cũng  đều  có  cúng 

dường. Đây là thầy chủ nhiệm của tôi, lúc tôi đi học ở Nam Kinh. Lần này tôi cũng nghĩ xây một 

phòng vi tính, lấy tên của thầy tôi là Từ Thế Trạch, tặng 100 bộ vi tính cho "phòng vi tính Thế 

Trạch" này. Hiện tại người thế gian đã quên mất đi việc “tôn sư trọng đạo”, cho nên thế gian này 

sẽ  có  tai  nạn  lớn.  Bất  hiếu  cha  mẹ,  bất  kính  sư  trưởng  thì  xã  hội  hiện  tại  này  thành  ra  cái  gì? 

Chúng ta xem thấy hiện tượng rất là đau lòng. Chúng ta toàn tâm toàn lực nghĩ đến thì thảy đều 

phải làm được. 

Ở Trung Quốc đại lục muốn xây trường học thì phải nhờ chính phủ giúp đỡ. Lần trước đại sứ 

Trần đến thăm tôi, tôi thỉnh cầu ông giúp đỡ tôi mau chóng thực hiện những nguyện vọng này. 

Hiện tại hai phòng vi tính này, ngay trong một - hai tháng này sẽ thực hiện. Chúng ta dạy những 

gì? Dạy trung, dạy hiếu. Thích Ca Mâu Ni Phật nói pháp 49 năm, thậm chí mười phương ba đời, 

tất  cả  chư Phật  vì  chúng sanh  giảng kinh  nói  pháp cũng  chẳng qua là hai  chữ  "trung hiếu" mà 

thôi. Hai chữ này, thực tế mà nói, người biết được càng ngày càng ít, người có thể làm được thì 

càng ít hơn, cho nên chúng ta phải nỗ lực đi giảng dạy, phải giảng giải sâu vào, vẫn phải nên làm 

ra cho người khác xem. 

Hai chữ "hữu đễ" này bao gồm ở trong hiếu đạo, ở ngay chỗ này tại vì sao đặc biệt muốn nêu ra? 

Dạy chúng ta phương pháp hành hiếu. Hiếu phải làm từ "ái", "kính". Hữu đễ là đối với người. 

Chữ "hiếu" này, ở Trung Quốc nguyên tắc chế tạo ra văn tự mà nói thì nó thuộc về hội  ý, vào 

thời xưa chúng ta gọi là "lục thư" (sáu nguyên tắc). Phù hiệu này là bảo chúng ta nhìn vào, thể 

hội ý nghĩa của nó. Bên trên là chữ "lão", bên dưới là chữ "tử", hợp lại với nhau gọi là “hiếu”. Ý 

này rất  rõ ràng, nhắc nhở  chúng ta là đời  trước và đời  sau là một  thể. Đời  trước còn đời trước 

nữa,  đời  sau  vẫn  còn  đời  sau  nữa,  đúng  như  nhà  Phật  đã  nói  "rộng  khắp  mười  phương,  ngang 

cùng  bờ  mé"  là  cùng  một  thể  sinh  mạng,  cùng  một  chỉnh  thể.  Đây  là  phù  hiệu  ý  nghĩa  tượng 

trưng, chính là trên "Kinh Bát Nhã" đã nói "thật tướng các pháp". 

Chúng ta bình thường trong lúc giảng giải đã nói, hư không pháp giới, pháp tánh của tất cả chúng 

sanh, trong triết  học nói  đó là "bản thể  của vũ trụ  nhân sanh". Từ  trong  sự  nhận biết  này, mới 

chân thật sanh ra tâm yêu thương, tâm cung kính. Vừa rồi tôi nói tâm chân thành, tâm chí thiện, 

tâm bác ái, tâm nguyện vô tư vô điều kiện giúp đỡ tất cả chúng sanh, đều là từ trong hiếu tâm mà 

sanh ra. Bạn không nhận biết, không hiểu, cho nên Phật khuyên bạn phát tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề 

của bạn vĩnh viễn không thể phát ra, nguyên nhân này do đâu? Bạn không biết được hư không 

pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  chính  mình,  bạn  không  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  không  hiểu  rõ  chân 

tướng sự thật thì tâm của bạn làm sao phát? Chân thật hiểu rõ rồi, biết được rồi thì tâm Bồ Đề tự 

nhiên liền phát ra. Tâm  Bồ Đề phát ra chính là thâm tâm, là đại bi tâm. Thâm tâm là hiếu đức 



171 



hiếu thiện, Vương Dương Minh  gọi  là  "lương tri lương  năng".  Đại  bi tâm  là tâm lợi  ích tất  cả 

chúng sanh không có điều kiện, không mong cầu bất cứ đền đáp nào. Cho nên, Phật từ công việc 

giáo dục nghĩa vụ này, Ngài không tiếp nhận đền đáp. Có đền đáp thì người ta hoài nghi. Không 

mong cầu đền đáp thì người ta mới tôn kính,  bạn dạy tôi là thật, không có điều kiện. 

Nếu chúng ta muốn Phật pháp hưng vượng, chân thật có thể cứu vãn thế gian này thì chúng ta 

phải nỗ lực học tập. Nếu chúng ta không nỗ lực học tập với Phật Bồ Tát thì không làm được điều 

này. Cho nên, việc thứ nhất là phải đem ý niệm tự tư tự lợi nhổ đi tận gốc. Ngày xưa, lưu lại một 

chút, bạn còn có thể có chút thành tựu, nhưng thời đại hiện tại này, lưu lại một chút thì không 

thể. Thời đại không như nhau, cũng chính là nói, chúng ta đối diện với hoàn cảnh đã ác hóa đến 

cùng tột, như trên kinh Phật nói "ngũ trược ác thế", nếu không dùng tâm cực thanh tịnh thì không 

cách gì giúp đỡ những chúng sanh này. Chúng ta đối diện với những việc này, nhà Phật nói đối 

diện với những chúng sanh nên độ, so với thời đại ngày trước là phải khó khăn hơn quá nhiều 

quá nhiều. Cho nên chúng ta ngày nay ở nơi phẩm đức, học vấn, trí tuệ, phương tiện khéo léo, 

nếu như không thể siêu vượt hơn người xưa mười lần trở lên thì không làm được. 

Chúng ta có thể siêu vượt người xưa hay không là hoàn toàn ở một niệm của chính mình. Chính 

mình  chịu  hy  sinh  thì  có  thể  siêu  vượt.  Hy  sinh  cái  gì?  Hy  sinh  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước; danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần phải xả được sạch trơn. Thích Ca Mâu Ni Phật 

năm  xưa  tại  Vườn  Lộc  Uyển,  xuất  gia  cho  năm  học  trò.  Chúng  ta  ngày  nay  cũng  không  cầu 

nhiều, có thể có năm - sáu người chí đồng đạo hợp thì có thể làm cho Phật giáo hưng vượng lên. 

Chúng ta phải làm thế nào? Học Thích Ca Mâu Ni Phật trải qua đời sống ở mức thấp nhất, với 

người không tranh, với đời không cầu, trải qua đời sống nguyên thủy, du hóa thế gian thì liền có 

thể nhận được hiệu quả. Cho nên chúng ta sanh đến thế gian này không phải vì chính mình, mà 

vì chúng sanh khổ nạn; chết cũng vì chúng sanh khổ nạn, không có vì chính mình. Nếu có một 

chút  ý  niệm  vì  chính  mình  mà  lo  nghĩ  thì  bạn  là  phàm  phu,  bạn  không  phải  thánh  nhân,  bạn 

không phải thật đệ tử Phật. Trên "Kinh Kim Cang" nói rất hay: "Nhược Bồ Tát, hữu ngã tướng, 

nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, tức phi Bồ Tát", cho nên phải xa lìa bốn tướng, 

khiến cho tâm của chính mình chân thật đạt đến chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ 

bi, phải chân thật làm đến được một trăm phần trăm. Biểu hiện bên ngoài là biểu diễn, chân thật 

là nhìn thấu, buông xả, tự tại, tùy duyên, lão thật niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Đây thật là đệ tử 

Phật,  đây là giáo huấn chân thật,  đối  với chính mình, đối  với  chúng sanh, đối  với xã hội,  chắc 

chắn được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần bảo hộ. Cho nên các đồng tu phải nỗ lực khắc 

phục phiền não tập khí của chính mình, ở trên giảng đài ngồi xếp bằng hai giờ đồng hồ mà không 

làm được, vậy thì sao được? Phải liều mạng mà làm cho được. Khi tâm thanh tịnh, tâm định rồi 

thì  không  khó.  Khó  là  vì  vọng  tưởng  nhiều,  vẫn  là  dục  vọng  nhiều.  Đây  là  đại  chướng  ngại, 

không chỉ  chướng ngại  tu  hành mà còn đưa chúng ta đến ba đường ác, đưa đến địa ngục. Cho 

nên ái dục, thị hiếu không thể không xả bỏ, phải xả cho được sạch sẽ. Đời sống phải tùy duyên, 

quyết không được phan duyên. 

Sau khi các vị ở nơi đây học thành rồi thì du hóa thế gian, tốt nhất là hồi phục khất thực. Buổi tối 

ở dưới gốc cây lớn, ở trong cái lều nhỏ thì tốt. Hiện tại lều bạt rất tốt, rất tiện lợi. Trí tuệ khai rồi 

thì không cần sách vở, vì chúng sanh giảng kinh nói pháp cũng không cần phải dự bị, đều bỏ đi 

sạch sẽ rồi. Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa không có quyển sách nào, Khổng Lão Phu Tử cũng 

không  có quyển sách nào. Cần những thứ  này  để làm  gì? Hiện tại  bạn cố gắng làm, nhất  định 

phải  khai  ngộ. Sau khi  đại  triệt  đại ngộ, trí tuệ trong tự tánh  chính  là Phật  pháp viên mãn. Hy 



172 



vọng các đồng tu phải chăm chỉ, phải nỗ lực. Thời gian rất là bảo quý,  một giây một phút đều 

không nên để luống qua. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 26) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 27) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 27) 

Kinh văn: “Chánh kỷ hóa nhân”.  

Những gì mà phần trước nói đều là hoàn thành đức ha ̣nh của chính mình , mục đích là nhằm giúp 

đỡ người khác. Trí tuệ, đức ha ̣nh của mình chưa có thành tựu thì không thể giáo hóa chúng sanh . 

Cho nên nếu muốn giáo hóa chúng sanh thì trước tiên phải tu bản thân cho tốt. Đây là đa ̣o lý nhất 

đi ̣nh. Bất kể là cổ thánh tiên hiền Trung Qu ốc hay chư Phật Bồ Tát củ a Ấn Đô ̣, mỗi người cũng 

đều phải làm như vậy, thâ ̣m chí là tất cả chư Ph ật mười phương thế giới cũng không có ngoa ̣i lê ̣. 

Cho nên chúng ta bắt buô ̣c phải tuân theo con đường này , nhất đi ̣nh trước tiên phải tu bản thân 

tốt. Phần trước đề câ ̣p đến “Tứ Hoằng Thê ̣ Nguyê ̣n” với quí vi ̣. Muốn thực hiê ̣n được câu “chúng 

sanh vô biên thê ̣ nguyê ̣n đô ̣” của “Tứ Hoằng Thê ̣ Nguyê ̣n” , nhất đi ̣nh trước tiên phải đoa ̣n phiền 

não, thành tựu pháp môn , sau đó mới có th ể hóa độ người. Đoa ̣n phiền não là hoàn thành đức 

hạnh của mình. Học pháp môn là thành tựu trí tuệ c ủa mình, chúng ta thường nói là “phẩm ho ̣c 

kiêm ưu”. 

Bản thân chúng ta là đệ tử Phật, bất luâ ̣n là đê ̣ tử xuất gia hay là đê ̣ tử ta ̣i gi a đều có sứ ma ̣ng hóa 

đô ̣ chúng sanh. Xuất gia, tại gia đều là Bồ Tát , cho nên giáo dục của Phật, thành tựu của Ngài là 

pháp giới Bồ Tát . Thế giới Hoa Ta ̣ng trong “Kinh Hoa Nghiêm” là pháp giới Bồ Tát . Thế giới 

Cực La ̣c trong “Kinh Vô Lượng Tho ̣” nói rất rõ ràng, không những là pháp giới Bồ Tát mà còn là 

pháp giới của Bồ Tát Phổ Hiền , “tất cả cùng tu theo đức của Phổ Hiền Đa ̣i Sĩ” , câu này quí vi ̣ 

đều đã đọc qua. Chúng ta thử suy nghĩ, chúng ta có cái đức của Phổ Hiền Đại Sĩ chưa ? Nếu như 

chưa có đức của Phổ Hiền Đa ̣i Sĩ thì không thể vãng sanh, điểm này chúng ta phải đă ̣c biê ̣t lưu ý. 



173 



“Tất cả cùng tu theo đức của Phổ Hiền Đa ̣i Sĩ” . Đây là câu Kinh văn đầu tiên, sau phần liê ̣t kê 

đa ̣i chúng thượng thủ trong “Kinh Vô Lượng Tho ̣” . Phật chỉ da ̣y chúng ta như thế nào , chúng ta 

cần phải ho ̣c tâ ̣p như thế ấy. Sau đó thử nghĩ tiếp, người niê ̣m Phật rất nhiều, nhưng ta ̣i sao người 

vãng sanh la ̣i ít như v ậy? Lưu ý qua mô ̣t chút đối với kinh văn sẽ rất rõ ràng , rất minh ba ̣ch. Tuy 

người niê ̣m Ph ật rất nhiều nhưng chưa đủ đức của Phổ Hiền Đa ̣i Sĩ

,  cho nên không thể vãng 

sanh.  Đức của Phổ Hiền Đại Sĩ mấu chốt ở chỗ nào vậy

?  Mấu  chốt là ở chỗ tâm lươ ̣ng .  Tâm 

lươ ̣ng của Bồ Tát Phổ Hiền là giống như hư không pháp giới vâ ̣y , Ngài thật sự là “tâm bao thái 

hư, lươ ̣ng chu sa giới” . Tâm lượng của chúng ta nhỏ như v ậy, mỗi ngày niê ̣m mư ời va ̣n tiếng 

Phật hiê ̣u cũng  không thể vãng sanh .  Lời nói này là thâ ̣t ,  không phải giả .  Đa ̣i đức xưa nói : 

“Miê ̣ng niê ̣m Di Đà tâm tán loa ̣n , đau mồm rát ho ̣ng cũng uổng công” . Nếu như có đức của Phổ 

Hiền Đa ̣i Sĩ thì ch ỉ cần niê ̣m mô ̣t tiếng Ph ật hiê ̣u liền vãng s anh rồi, đâu có cần thiết niê ̣m nhiều 

như vậy. Tâm của ho ̣ chính là tâm Phật, hạnh của họ cũng chính là ha ̣nh Phật, tâm và ha ̣nh tương 

ưng, từng nguyê ̣n tương ưng thì đâu có đa ̣o lý nào không vãng sanh ? Chúng ta phải hiểu rõ, hàng 

ngày niệm “Kinh Vô Lươ ̣ng Tho ̣” mà không tu đức của Phổ Hiền Đa ̣i Sĩ thì sao có th ể thành tựu 

đươ ̣c? 

Đức của Phổ Hiền Đại Sĩ vô lượng vô biên , chư Phật Như Lai cùng đến kể ra cũng kể không hết . 

Thế Tôn vì chúng ta quy na ̣p thành mư ời loa ̣i lớn, gọi là “Phổ Hiền Thập Đại Nguyện Vương” , 

khi chúng ta tu ho ̣c sẽ tương đối thuâ ̣n tiê ̣n . Nguyê ̣n thứ nhất là “Lễ kính chư Ph ật”, chúng ta có 

làm được chưa? Ý này chính là dùng tâm chân thành , cung kính đối xử tất cả người, tất cả sự, tất 

cả vật, đó go ̣i là lễ kính chư Phật. Chúng ta chưa làm được thì phải xem la ̣i. Nếu chúng ta đối với 

người, với sự, với vâ ̣t, tâm thái này hoàn toàn tương phản , vậy là đa ̣i bất kính . Hàng ngày că ̣p 

mắt giống như kẻ  trô ̣m vâ ̣y, chỉ chuyên tìm thói xấu của người khác , chuyên thấy khuyết điểm 

của người khác, sưu tâ ̣p lỗi lầm của người khác , đây chính là đa ̣i bất kính , vậy thì ba ̣n niệm Phật 

có gào rát cổ ho ̣ng cũng uổng công . Chúng ta đo ̣c sách Nho, bản hội tập sách Nho giáo huấn đức 

hạnh, quyển đầy đủ tính đa ̣i biểu nhất là “Ngũ Chủng Di Quy” , do tiên sinh Trần Hoằng Mưu  ở 

thời triều Thanh biên tâ ̣p. Ông đem kinh điển của Nho gia và mô ̣t số ngôn ha ̣nh , lời da ̣y chân thâ ̣t 

của các bậc đại đức nhiều đời này phân loại , biên tâ ̣p la ̣i . Trước đây tôi cầu ho ̣c ở Đài Trung , 

thầy Lý chỉ đi ̣nh quyển sách này làm sách giáo khoa tu thân cho ho ̣c sinh chúng tôi

. Năm xưa, 

sách của chúng tôi đo ̣c là sách của  nhà xuất bản nào tôi không nhớ rõ , chữ rất nhỏ , phân lượng 

tương đối nhiều , sách đóng bìa cứng rất dày . Về sau Trung Hoa Thư Cu ̣c từ trong “Tứ Khố Bi ̣ 

Yếu” tách ra thành hai bản l ẻ thượng và ha ̣, đóng bìa thường , lưu hành. Trung Hoa Thư Cu ̣c in 

sách này chữ lớn , dễ đo ̣c. Chúng ta thử xem , bâ ̣c thánh hiền th ế gian da ̣y người như thế nào ? 

Chúng ta phải thường xuyên xem la ̣i , không được phép làm viê ̣c tổn đức . Tu đức còn không ki ̣p 

nữa, cứ chuyên làm viê ̣c tổ n đức thì sao có th ể thành tựu được? Hay nói cách khác, điều kiện để 

làm một người thiê ̣n quân tử th ế gian chúng ta còn không thể đa ̣t đươ ̣c thì chúng ta cách Bồ Tát , 

cách A La Hán quá xa rồi . Trên bu ̣c giảng , những thi ện xảo này ch úng ta có thể dễ dàng ho ̣c 

đươ ̣c, nhưng mà ba ̣n ở trên bu ̣c giảng, muốn nhiếp tho ̣ được đa ̣i chúng thì phải dựa vào công phu 

tu trì của ba ̣n . Bạn không có công phu tu trì chân thật thì bạn sẽ không thể nhiếp hóa đại chúng 

đươ ̣c.  Hay nói cách khác , lời mà ba ̣n nói ra , từng câu từng chữ phải từ trong tâm ba ̣n nói ra , 

không phải nói ra từ cửa miê ̣ng .  Tâm ha ̣nh không hợp nhau ,  ngôn ha ̣nh không hợp nhau thì 

không có ai tin ba ̣n , dù bạn nói hay đi nữa , người ta ngh e rồi cười xòa là xong . Cho nên bất kể 

người xuất gia hay ta ̣i gia đ ều phải có công phu tu hành thâ ̣t sự. Bản thân chúng ta không chánh , 

muốn bảo người khác đoan chánh , không có đa ̣o lý này . Ở thời đại tai nạn tri ền miên, chúng ta 

không có năng lực phòng tránh tai na ̣n mà muốn đi giúp đỡ người khác, cũng không có cái đạo lý 

này. 



174 



Câu nói “Chánh kỷ hóa nhân” này là rất quan tro ̣ng . Ở trong bài này , từ câu này trở xuống là 

giảng hóa tha . Câu này là nó i tổng quát . Ở trong “Hội Biên” cũng chú giải rất tường tận . Ông 

đem hai chữ này giải thích . Sao go ̣i là “chánh” ? “Xác bất khả di ̣ch” đây là chánh . “Hóa giả, tự 

nhiên nhi nhiên” , hai câu nói này rất hay . “Chánh” là tín tâm kiê n đi ̣nh, tâm nguyê ̣n kiên đi ̣nh . 

Tín nguyện của chúng ta là ở cầu đạo , là ở cầu chứng quả. Chứng quả là gì? Ở trong Phật pháp A 

La Hán là chứng quả , Bồ Tát là chứng quả , Phật là chứng quả .  Nếu muốn cầu chứng quả thì 

trước  tiên phải đoa ̣n phiền não .  Tâ ̣p khí phiền não không đoa ̣n thì sự tu ho ̣c của chúng ta sẽ 

không thể bàn đến thành tích gì được nữa . Mọi người đều biết , kiến tư phiền não đoa ̣n sa ̣ch rồi , 

mới có thể chứng được quả A La Hán. Mă ̣c dù chúng ta không đoa ̣n được, nếu đi theo hướng con 

đường đoa ̣n phiền não này , nhất đi ̣nh phải làm được phiền não nhe ̣ thì công phu của chúng ta 

mới có thành tựu . Phiền não mỗi năm mô ̣t nhe ̣ bớt , mỗi tháng mô ̣t ít dần thì đ ời sống của ba ̣n 

đươ ̣c hạnh phúc, được tự ta ̣i , được vui vẻ , trong Phật pháp thường nói là “pháp hỷ sung mãn” . 

Đó là thâ ̣t, không phải giả. Trong đồng tu chúng ta, có ai học Phật mà ho ̣c rất thích thú, rất có tho ̣ 

dụng hay không? Có, cũng không phải là thiểu số, họ thật sự có thọ dụng này. Họ đến nói với tôi, 

tôi cũng mừng cho ho ̣. Họ được pháp hỷ , họ làm thật. Bắt đầu làm từ đâu vâ ̣y ? Cổ đức da ̣y cho 

chúng ta rất nhiều , nhưng điều quan tro ̣ng nhất vẫn là  “bắt đầu từ không vo ̣ng ngữ” . Đây là lời 

dạy chân thật . Chúng ta tu hành bắt đầu từ đâu vâ ̣y ? Bắt đầu tu từ “không vo ̣ng ngữ” , phù hợp 

cương lĩnh tu hành mà Thế Tôn nói với chúng ta ở trong “Kinh Vô Lượng Tho ̣” là  “khéo giữ ba 

nghiê ̣p” . Câu đầu tiên là “Khéo giữ khẩu nghiê ̣p , không nói lỗi người” . Đa ̣i đức xưa da ̣y chúng 

ta tu hành “bắt đầu từ không vo ̣ng ngữ”, bắt đầu từ đây là tương ưng với Kinh da ̣y. 

Cổ đức la ̣i da ̣y cho chúng ta phương pháp tu tâm thanh  tịnh. Trong “Kinh Di Đà” pháp môn Ti ̣nh 

tông tu là “Nhất tâm bất loa ̣n” . Mục đích tu học c ủa Ti ̣nh tông thâ ̣t sự chính là  Nhất Tâm Bất 

Loạn. Trong “Kinh Di Đà” nói : “Nhất tâm bất loa ̣n , tâm không điên đảo” . Nhất tâm bất loa ̣n là 

đi ̣nh, tâm không điên đảo là tuê ̣ . Làm thế nào có th ể thâ ̣t sự thành tựu nhất tâm bất loa ̣n , tâm 

không điên đảo vâ ̣y? Đương nhiên khéo giữ ba nghiê ̣p là vô cùng quan tro ̣ng . Nhưng mà bắt đầu 

từ chỗ nào ? Cổ nhân cũng da ̣y chúng ta :  “Biết quá  nhiều chuyê ̣n, thêm phiền não . Quen quá 

 nhiều người, lắm thi ̣ phi” . Viê ̣c gì phải biết nhiều chuyê ̣n như v ậy chứ? Đi hóng chuyê ̣n khắp 

nơi, vâ ̣y là ba ̣n tiêu rồi! 

Năm xưa, sau hai năm chúng tôi xuất gia, thọ giới, chúng tôi có mô ̣t vi ̣ sư huynh đồng giới, đó là 

Pháp sư Giác Bân. Huynh ấy sau khi tho ̣ giới không lâu  (đa ̣i khái là khoảng nửa năm ), đến Nam 

bô ̣ để nhâ ̣p thất . Điều này rất tốt , chúng tôi rất ngưỡng mô ̣ huynh ấy , vì có phước báo nhâ ̣p thất 

như vậy.  Trải qua một năm tôi có duyên đến Nam bô ̣ , tôi đă ̣c biê ̣t ghé vào trong thất để thăm 

huynh ấy. Khi huynh ấy nhâ ̣p thất , đã mượn tôi mô ̣t bô ̣ sách “Trung Quán Luâ ̣n Sớ” g ồm mười 

hai quyển, phân lươ ̣ng hoàn toàn không nhiều , sách đóng bằng dây  buô ̣c. Huynh ấy muốn đem 

vào thất để xem. Trải qua một năm, tôi hỏi huynh Giác:  “Sách huynh mượn của đê ̣, đã xem được 

 nhiều ít rồi?” . Huynh ấy trả lời : “Quyển thứ nhất còn chưa xem xong” . Khi gă ̣p mă ̣t tôi , huynh 

kể cho tôi nghe chuy ện thiên hạ, kể đa ̣o tràng, kể vi ̣ pháp sư này . Huynh ấy ở trong thất , sao mà 

biết tin tức nhanh và rô ̣ng như v ậy? Tôi ở bên ngoài mà m ọi thứ đều không biết. Nghe huynh ấy 

nói tin tức cho tôi, tôi nghĩ: “Nhâ ̣p thất kiểu này mà gọi là nhâ ̣p thất sao?”, vì vậy mô ̣t chút thành 

tựu cũng không có. Về sau huynh ấy cùng Pháp sư Ba ̣ch Thánh đến chùa Cực La ̣c  - Tân Thành ở 

Nam Dương. Sư Ba ̣ch là tru ̣ trì, mời huynh ấy lo liê ̣u viê ̣c nhà. Ở bên đó không bao lâu thì huynh 

ấy qua đời. Huynh ấy là mô ̣t người tốt, giao hảo với tôi cũng rất tốt, chỉ là ưa thích hóng chuyện . 

Người xưa nói: “Biết nhiều chuyê ̣n quá, thêm phiền não”. Huynh ấy có quá nhiều phiền não , nên 

tâm không thể đi ̣nh được. 



175 



Đồng tu chúng ta , bất luâ ̣n là xuất gia hay ta ̣i gia , tâm thanh ti ̣nh là quan tro ̣ng . Viê ̣c không liên 

quan gì với mình, biết nhiều để làm gì? Mọi người đều biết, có biết bao nhiêu người viết thư cho 

tôi,  nhưng những thư đó  tôi không xem . Tại sao vậy ? Tôi không muốn biết nhiều chuyê ̣n như 

vậy. Viết thư cho tôi làm gì ? Thâ ̣t thà niê ̣m Ph ật là tốt rồi . Tôi mỗi ngày giảng kinh đã là nhiều 

viê ̣c rồi, còn muốn làm những việc không liên quan này là quá đỗ i sai lầm. Quen biết người càng 

ít càng tốt. Tôi cho các ba ̣n xem , trên người tôi mang theo m ột sổ tay nhỏ ghi số điê ̣n thoa ̣i , chỉ 

có hai mươi mấy người . Tại sao tôi phải làm vâ ̣y? Có khi cần liên la ̣c, nếu không ghi chép lại thì 

không được, nên tôi mới ghi. Những số không cần thiết thì tôi không nhớ, ngay cả số điê ̣n thoa ̣i 

của học hội chúng ta, của Cư Sĩ Lâm, số fax trên lầu chúng ta, tôi đều không biết. Tên người, tôi 

cũng không thể nhớ được . Vậy thì tốt ! Khi gă ̣p mă ̣t , thấy rất quen , chào hỏi qua , tôi không cần 

biết ba ̣n ho ̣ gì , tên là gì , chẳng liên quan , nhớ những thứ này làm gì ? Bạn một mình tự tại biết 

bao. Nếu như nói nhớ tên mấy người , tại sao không nhớ tên của Ph ật Bồ Tát ? Làm bạn bè  với 

Phật Bồ Tát, giao tiếp với Phật Bồ Tát thì tiền đồ của chúng ta mới có hy vo ̣ng. 

Vì vậy giáo huấn của cổ thánh tiên hiền , chúng ta phải thường xuyên ghi nhớ ở trong tâm , y giáo 

phụng hành. Lời da ̣y của các Ngài đều là giúp chúng ta được “giác - chánh - tịnh”. Đây là lời da ̣y 

chân thâ ̣t. Giữa người với người lỗi lầm lớn nhất , chướng nga ̣i lớn nhất chính là truyền bá thi ̣ 

phi. Người tu hành vì sao không thể thành tựu ? Chung sống cùng nhau ba ̣n thử nghe, điều mà ho ̣ 

nói đều là thị phi, hay dỡ. Phía trước tôi nhìn thấy một mục công án, tôi cũng đã nêu ra với quí vi ̣ 

rồi. Ngài kể có một vị pháp sư tu thiền định , ở trong định nhìn thấy hai người xuất gia đang đàm 

luâ ̣n, thần hô ̣ pháp đứng vây quanh , qua mô ̣t lát sau , thần hô ̣ pháp đi hết , lại một lát sau nữa thì 

yêu ma quỷ quái đến , đứng vây quanh ho ̣. Đây là nguyên nhân gì vâ ̣y ? Vị thiền sư này nói , mới 

đầu hai người này thảo luâ ̣n Ph ật pháp, cho nên có thần hô ̣ pháp vây quanh . Trải qua một lát sau, 

hai người này nói chuyê ̣n ngư ời khác, nói chuyện người khác nên thần hô ̣ pháp đi hết, không còn 

ở đó nữa . Khi nói chuyê ̣n ngư ời khác thì ho ̣ bàn luâ ̣n chuyê ̣n thi ̣ phi , nên yêu ma quỷ quái đến . 

Cho nên thường thường bàn thi ̣ phi, luâ ̣n hay dỡ thì ba ̣n nên biết rằng xung quanh ba ̣n đều là yêu 

ma quỷ quái, không có thần hô ̣ pháp. Làm sao có thể có được chư Phật hô ̣ niê ̣m, long thiên thiê ̣n 

thần phù hô ̣ vâ ̣y ? Tâm ở trong đa ̣o , đây là cảm ứng đa ̣o giao . Chúng ta khởi tâm đô ̣ng niê ̣m có 

cảm, chư Phật Bồ Tát liền có ứng. Nếu như cái cảm của chúng ta là bất thiê ̣n thì yêu ma quỷ quái 

sẽ ứng. Yêu ma quỷ quái từ đâu mà ra vâ ̣y ? Chính do bạn c hiêu ho ̣ đến , không phải ho ̣ tìm ba ̣n 

mà là do ba ̣n tìm ho ̣ , bạn tìm họ thì h ọ đến ngay. Khởi mô ̣t niê ̣m ác , nói một câu nói ác đều có 

thể khiến yêu ma quỷ quái tìm đến . Người tu hành nếu làm cái viê ̣c này, há chẳng phải là quá đỗi 

sai lầm hay sao ? Cho nên bạn nhớ kỹ , lời giáo huấn c ủa cổ nhân là vô cùng có đa ̣o lý . “Biết ít 

chuyê ̣n thì phiền não ít” , viê ̣c không liên quan gì với mình thì không cần biết đến . Người không 

cần thiết quen biết thì bớt  tiếp xúc, vì tiếp xúc không có lợi ích , thị phi nhiều . Vào thời xưa , 

người tu hành ta ̣i sao cho ̣n ở chỗ núi sâu , nơi không có dấu chân người đến ? Tâm ho ̣ thanh ti ̣nh, 

dễ dàng thành tựu . Chúng ta hiện nay sống ở đô thi ̣ , đây là mô i trường xấu nhất . Ở trong môi 

trường xấu nhất, bạn còn muốn đi hóng chuyện khắp nơi, đi soi mói khắp nơi, vâ ̣y làm sao được? 

Bạn không có hy vọng thành tựu rồi ! Cho nên nếu chúng ta muốn thành tựu thì nhất đi ̣nh trước 

tiên phải biết làm sao bảo vê ̣ mình. 

Phương pháp bảo vê ̣ mình , pháp biểu trưng của Tứ Thiên Vương da ̣y chúng ta bi ết cách bảo vê ̣ 

mình như thế nào ,  chúng ta phải biết ho ̣c .  Tượng đất biểu trưng cho Bồ Tát Di Lă ̣c là Hòa 

thươ ̣ng Bố Đa ̣i , đó là tâm Phồ Hiền , lượng lớn phước lớn , tâm bao thái hư , lượng chu sa giới . 

Năm mươi ba tham ở phần sau “Kinh Hoa Nghiêm” , ba vị Đa ̣i Sĩ sau cùng là Bồ Tát Di Lă ̣c , Bồ 

Tát Phổ Hiền, Bồ Tát Văn Thù, cuối cùng Thiê ̣n Tài Đồng Tử tham vấn ba vi ̣ Bồ Tát này, dụng ý 



176 



rất là sâu xa. Di Lă ̣c đa ̣i biểu cho tâm lượng , Văn Thù đa ̣i biểu cho trí tuê ̣. Tâm lượng không lớn 

thì trí tuệ không thể viên mãn . Sự ứng du ̣ng của trí tuê ̣ là Bồ Tát Phổ Hiền . Sau cùng dùng  ba 

Đa ̣i Sĩ đa ̣i biểu đa ̣i viên mãn . Chúng ta đo ̣c kinh, phải thể hội cho được ý nghĩa này thì mới biết 

học tập như thế nào. Mô ̣t câu bốn chữ này, ý nghĩa rất sâu rất rộng, chúng tôi cũng cần dùng mô ̣t 

ít thời gian để cùng nhau ho ̣c tâ ̣p với quí vi ̣ đồng ho ̣c. 

Phần trên chúng tôi đã giảng đến hóa tha , ý nghĩa nói tóm lại là “chánh kỷ hóa nhân” . Ở trong 

chú giải nói rất hay:“Sở vi ̣kỳ thân chánh, bất lê ̣nh nhi hành dã. Chánh kỷ, hữu hứa đa công 

phu. Hóa nhân, hữu hứa đa diê ̣u du ̣ng . Nhân năng chánh kỷ , vị hữu bất năng , chánh vật 

giả dã” . Những lời nói này đều khẳng đi ̣nh m ạnh mẽ, muốn giúp đỡ người khác, giúp đỡ xã hội, 

điều quan tro ̣ng nhất vẫn là ở chính mình . Bản thân chúng ta bất chánh , muốn giúp đỡ người 

khác sẽ vô cùng khó khăn , đương nhiên sẽ gă ̣p biết bao nhiêu là chướng nga ̣i , nhất là ở xã h ội 

hiê ̣n đa ̣i này của chúng ta , sự và lý chúng ta cũng phải thâ ̣t rõ ràng , thâ ̣t minh ba ̣ch . Bản thân 

chúng ta tâm chánh , ngôn chánh, hạnh chánh thì tự nhiên sẽ được đại chúng tôn trọng . Không 

những đa ̣i chúng tôn tro ̣ng ba ̣n , mà quỷ thần cũng tôn trọng bạn , từ trong sâu xa tự nhiên được 

ủng hộ ,  càng có th ể  đươ ̣c chư Ph ật hô ̣  niê ̣m.  Bản thân chúng ta muốn hành chánh ,  điều quan 

trọng nhất là tâm chánh . Mỗi người chúng ta đều muốn ho ̣c , rất mong được ho ̣c , nhưng ta ̣i sao 

không ho ̣c được? Nguyên nhân của không ho ̣c được chính là ý nghĩ tự tư tự lợi không t hể buông 

xả,  đều bị nh ững thứ này chướng nga ̣i kín rồi .  Cho nên ,  nếu muốn tâm ha ̣nh của mình đươ ̣c 

chánh, nhất đi ̣nh phải đem những chướng nga ̣i này xả sa ̣ch . Có một số đồng tu nói : “Chúng con 

cũng rất muốn buông x ả mà không thể  buông xả đươ ̣c”. Nguyên nhân này ở chỗ nào vâ ̣y ? Nói 

thực ra, nguyên nhân là chưa hiểu rõ đối với thực tướng các pháp . Thích Ca Mâu Ni Ph ật thuyết 

pháp 49 năm, nô ̣i dung 49 năm nói pháp là gì vâ ̣y ? Chỉ một câu: “thực tướng các ph áp” , dùng 

cách nói hiện nay để nói , chính là “chân tướng của vũ tru ̣ nhân sinh” . Chân tướng hiểu rõ rồi 

thì tự nhiên sẽ dễ dàng buông b ỏ, không hề khó khăn chút nào cả . Thế nhưng chân tướng của vũ 

trụ nhân sinh đã sâu lại rộng , rất khó hiểu rõ, cho nên Phật phải dùng thời gian dài như v ậy. Đặc 

biê ̣t chỉ chuyên nói mỗi sự viê ̣c này chính là “Kinh Bát Nhã” . Phật thuyết pháp  49 năm, nhưng 

nói “Kinh Bát Nhã” trong  22 năm, gần như chiếm toàn bô ̣ mô ̣t nửa thờ i gian. Ngài dùng thời 

gian dài như v ậy, hết lòng khuyên bảo , chỉ có một mục đích là giúp chúng ta nhìn th ấu. Sau khi 

nhìn thấu rồi thì tu hành, trên đường Bồ Đề sẽ không còn gì chướng ngại lớn nữa . Đường Bồ Đề 

là đường gì vậy ? Là con đường sống h ạnh phúc mỹ mãn . Bồ Đề là tiếng Ấn Độ , nghĩa là giác 

ngộ. Chúng ta sống ở trong biển đa ̣i giác sáng suốt , đối với người , với viê ̣c, với vâ ̣t đều không 

còn mê hoặc điên đảo , đây go ̣i là đường B ồ Đề. Cho nên đường Bồ Đề chính là đời sống, chính 

là công viê ̣c thường ngày , chính là loa ̣i hoa ̣t đô ̣ng bình thường đối với người , với viê ̣c, với vâ ̣t. 

Hoạt động bình thường chính là đ ời sống của Bồ Tát, đời sống của Phật. Chúng ta ho ̣c Phật mu ̣c 

đích cũng là ở chỗ này . Đây là điểm mà chúng ta trước tiên cần nhâ ̣n thức rõ ràng . Không được 

phép xem Phật Bồ Tát là thần linh, cầu khẩn thần linh phù hô ̣ chúng ta, quan niê ̣m này là sai rồi! 

“Chánh kỷ hóa nhân” . Ở trên công phu, đương nhiên trước tiên phải xây dựng mô ̣t vũ tru ̣ nhân 

sinh quan chính xác ,  cũng chính là nói ,  cách nhìn đối với nhân sinh ,  cách nhìn đối với môi 

trường sống của chúng ta có nhâ ̣n thức chính xác . Đây là trí tuê ̣. Có trí tuệ rồi, còn phải có công 

phu. Công phu là gì? Là khắc phục tập khí phiền não c ủa mình. Tâ ̣p khí phiền não hình thành từ 

vô lươ ̣ng kiếp đến nay, nhà Nho gọi là “tâ ̣p tánh”, tâ ̣p quen thành tự nhiên. Tâ ̣p tánh này rất đáng 

sơ ̣, rất phiền phức, rất không dễ dàng đoa ̣n hết . Tuy chưa đoạn hết, lý giải cũng không lợi ích , 

vẫn phải ta ̣o ra lu ̣c đa ̣o luân hồi , vẫn phải đo ̣a ba đường ác . Ba đường ác làm sao vào vâ ̣y ? Thị 

phi, nhân ngã, tham - sân - si - mạn, những quan  niê ̣m này, những hành vi này là nghiê ̣p nhân 



177 



đo ̣a ba đường ác . Chúng ta đem nhân tố này tiêu trừ rồi , xả sạch rồi , vâ ̣y mới không bi ̣ đo ̣a ba 

đường ác. Thế nhưng có mấy người có th ể tiêu trừ được ? Tại sao không thể tiêu trừ vậy ? Họ 

không chi ̣u khắc phu ̣c tâ ̣p khí phiền não c ủa mình, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài , 

họ liền tự nhiên sinh khởi tham  - sân - si - mạn, tự nhiên sinh khởi tự tư tự lợi , phiền phức này 

quá lớn rồi. 

Phật da ̣y chúng ta  phải làm một cuộc chuyển đổi . Câu nói này r ất hay, nhất đi ̣nh phải làm mô ̣t 

cuô ̣c chuyển đổi, nói ở trên công phu là phải chuyển ác thành thiện . Bắt đầu chuyển từ đâu vâ ̣y ? 

Bắt đầu chuyển từ trên ý nghĩ , bắt đầu chuyển từ  trên hành vi . Trước kia ý nghĩ c ủa chúng ta , 

hành vi của chúng ta đều là vì bản thân , vậy từ nay về sau , chúng ta đem ý nghĩ này chuyển đổi 

lại, tất cả là vì người khác, không vì bản thân. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 27) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 28) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 28) 

Niê ̣m niê ̣m nghĩ vì người khác , nghĩ vì xã h ội, nghĩ vì tất cả chúng sanh . Thế gian này, người 

đáng thương quá nhiều. Tại sao họ đáng thương như vậy? Không có người dạy họ, nên họ không 

biết hành thiê ̣n , không biết tích đức ; gieo nhân ác , cảm thọ qu ả báo ác, tuy được thân người , 

nhưng y thực thường xuyên không đủ . Chúng ta nhìn thấy rồi phải tâ ̣n tâm tâ ̣n lực giúp đỡ ho ̣ . 

Khi  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  còn tại thế ,  không những chính bản thân Ngài ,  mà ho ̣c trò thông 

thường của Ngài không phải không thể sống đ ời sống sung túc mô ̣t chút , Ngài có thể làm được 

và làm rất dễ dàng . Ngài xuất thân là m ột vương tử, quốc vương và đa ̣i thầ n đều là hô ̣ pháp của 

Ngài, vì vậy về mă ̣t vâ ̣t chất, Ngài muốn hưởng thu ̣ kiểu nào thì không phải là viê ̣c khó khăn. Tại 

sao Ngài phải đi khất thực, tại sao phải sống đời sống bần hàn như vậy? Không có gì khác, chẳng 

qua là muốn t iết kiê ̣m mô ̣t miếng cơm để chia sẻ , giúp đỡ cho những người không có cơm ăn . 

Ngài có phải thâ ̣t sự có th ể giúp được hay không ? Xin thưa với quí vi ̣, thâ ̣t sự có thể giúp được, 

giảm bớt thọ dụng vật chất c ủa mình, giúp đỡ những người thiếu hu ̣t. Nếu cái tâm này mà chúng 

ta không có thì ha ̣nh Bồ Tát kia đương nhiên là không thể làm được rồi, cho nên trước tiên chúng 

ta phải có tâm này. Tâm này là tâm thuần thiê ̣n , hạnh này là ha ̣nh thuần thiê ̣n , cho nên cảm đô ̣ng 

long thiên thiê ̣n thần đều hô ̣ trì . Long thiên thiê ̣n thần h ộ trì thì việc giáo hóa chúng sanh trong 



178 



đời mới có th ể thu được hiê ̣u quả . Chúng ta ho ̣c Ph ật thì phải bắt đầu ho ̣c từ chỗ này , phải có 

công phu chân thâ ̣t. 

Sự tho ̣ du ̣ng về  mă ̣t vâ ̣t chất c ủa chúng ta ngày nay , lấy ăn uống mà nói , ba bữa cơm vẫn không 

no,  còn phải ăn vặt thêm để bổ sung .  Đây là nguyên nhân gì vâ ̣y ? Thân thể này chính là thân 

nghiê ̣p chướng; tâm có nghiê ̣p chướng , thân cũng có nghiê ̣p chư ớng. Sự ăn uống đối với ma ̣ng 

sống của con người là quan tro ̣ng nhất. Mạng sống của chúng ta, thân thể là mô ̣t bô ̣ máy, bô ̣ máy 

này đang không ngừng hoạt động . Hoạt động thì cần có năng lượng bổ sung . Ăn uống là bổ sung 

năng lươ ̣ng. Người nghiê ̣p chướng nă ̣ng thì lượng tiêu hao lớn , nếu bổ sung ít thì ho ̣ sẽ bi ̣ bê ̣nh , 

họ sẽ không thể làm việc. Sự tiêu hao nguồn năng lượng, rốt cuô ̣c tiêu hao ở chỗ nào vâ ̣y? Người 

học Phật nên biết, có đến 95% năng lượng tiêu hao vào trong vo ̣ng niê ̣m  (chúng ta thường nói là 

nghĩ ngợi lung tung ).  Người tu hành thì vo ̣ng niê ̣m ít , tâm đi ̣a luôn thanh ti ̣nh hơn so với đa ̣i 

chúng thông thường trong xã h ội. Vọng niệm ít thì năng lượng tiêu hao ít , cho nên ho ̣ bổ sung sẽ 

ít hơn. Thế Tôn thi ̣ hiê ̣n vì người sơ ho ̣c chúng ta , dạy chúng ta đem tất cả lo âu , nhớ tưởng, 

những sự viê ̣c phiền muô ̣n này buông xuống, bởi vì đó đều là viê ̣c không cần thiết. Thân tâm của 

bạn khỏe mạnh thì lượng tiê u hao của ba ̣n sẽ dần dần giảm bớt , cho nên mô ̣t ngày ăn mô ̣t bữa là 

đủ rồi. Mô ̣t bữa này không ăn cũng không sao cả , cũng cứ hoạt động như thường . Đây là chân 

tướng sự thâ ̣t. Chúng ta thấy ở trong Kinh, tâm của A La Hán vô cùng thanh ti ̣nh, vọng tưởng tạp 

niê ̣m hầu như không còn nữa , sự bổ sung năng lượng của ho ̣ chính là mô ̣t tuần ăn mô ̣t bữa , mô ̣t 

tuần đi khất thực mô ̣t lần, mô ̣t bữa đó là đủ thành phần dinh dưỡng trong mô ̣t tuần rồi . Bích Chi 

Phật có đi ̣nh công sâu hơn, tâm thanh ti ̣nh hơn so với A La Hán , cho nên nửa tháng đi kh ất thực 

mô ̣t lần, tức là hai tuần ăn mô ̣t bữa là đủ rồi . Nói thực ra, Phật và Pháp Thân Đa ̣i Sĩ không c ần 

thiết phải ăn uống, có thể hoàn toàn đoạn hết. Phật Đà ở đời là thi ̣ hiê ̣n làm tấm gương cho chúng 

ta thấy. Nếu như ở trong thân phâ ̣n đó mà Ngài có th ể hoàn toàn đoạn hết vi ệc ăn uống, phàm 

phu chúng ta thấy rồi, không thể làm được, như thế thì có nguy không? Cho nên đối với người tu 

hành chúng ta , mỗi ngày ăn mô ̣t bữa là đủ rồi , tu tâm thanh ti ̣nh là quan tro ̣ng . “Thiền duyê ̣t vi 

thực, pháp hỷ sung mãn” , dùng thiền duyệt , dùng pháp hỷ để bồi dưỡng thân thể của bạn , dùng 

tâm thanh ti ̣nh là tiêu hao năng lượng í t nhất. Đây đều là công phu ở trên pháp hành . Công phu 

này phải rèn luyện trong đ ời  sống thường ngày ,  luyê ̣n tâm thanh ti ̣nh ,  luyê ̣n hành thanh ti ̣nh . 

Tâm thanh ti ̣nh , hành thanh tịnh , không có gì khác , chính là buông xuống mà thôi . Viê ̣c không 

liên quan, phải buông xu ống; ý nghĩ không liên quan , phải buông xu ống; thường xuyên gìn giữ 

chánh niệm hiện tiền . Chánh niệm chính là niệm Ph ật. Trong hai mươi bốn giờ, từng giây từng 

phút ở trong tâm chỉ có một câu Ph ật hiê ̣u, đây là chánh niê ̣m . Tất cả chúng sanh không biết sự 

thù thắng của Ph ật pháp, không biết lợi ích của niê ̣m Ph ật, chúng ta dùng phương tiê ̣n thiê ̣n xảo 

giúp đỡ họ , khiến ho ̣ biết đư ợc lợi ích của niê ̣m Ph ật, để họ có thể học tập, noi theo chúng ta 

niê ̣m Phật. 

Viê ̣c mà B ồ Tát giúp đỡ tất cả chúng sanh không thể nói hết , nhưng chỉ có mô ̣t mu ̣c đích cuối 

cùng là khuyên nhủ , hướng dẫn mọi người niê ̣m Phật. Mục đích này là thuần chánh . Ngoài điều 

đó ra, không có mục đích gì khác . Cho nên đối nhân xử thế tiếp vâ ̣t , bạn phải từ bi , phải khoan 

hồng đô ̣ lượng , phải nhận thức đại thể , dứt khoát không được thuâ ̣n theo lòng ham muốn c ủa 

mình.  Thuâ ̣n theo lòng ham muốn c ủa mình chính là thuâ ̣ n theo phiền não ,  bạn sẽ làm sai sự 

viê ̣c, nhà Phật nói ba ̣n sẽ ta ̣o nghiê ̣p . Công phu sơ bô ̣ thường ngày c ủa chúng ta, trước tiên phải 

đem thi ̣ phi nhân ngã làm phai nha ̣t b ớt (vì đoa ̣n thì không dễ dàng ), nhất là v ề việc khen chê , 

gă ̣p phải người khác phỉ báng , hoă ̣c giả là có người tán thán về ba ̣n mà b ạn không đô ̣ng tâm thì 

tâm ba ̣n dần dần sẽ thanh ti ̣nh . Viê ̣c không cần thiết thì không cần biết đến , người không cần 



179 



thiết tiếp câ ̣n thì không cần biết . Cổ nhân nói r ất hay:  “Biết nhiều viê ̣c quá , thêm phiền não . 

 Quen nhiều người quá, lắm thi ̣ phi” . Phiền não nhiều, thị phi nhiều thì tâm của bạn làm sao có 

thể thanh ti ̣nh đươ ̣c ? Tâm của ba ̣n không thanh ti ̣nh thì ti ̣nh nghiê ̣p của ba ̣n sẽ  không thể thành 

tựu. Điều mà chúng ta mong cầu là đ ến Thế giới Tây Phương Cực La ̣c , gần gũi Ph ật A Di Đà 

sớm mô ̣t ngày . Điều kiê ̣n duy nhất vãng sanh Th ế giới Tây Phương Cực La ̣c là tâm ph ải thanh 

tịnh. Tâm tịnh thì Phật Đô ̣ ti ̣nh. Chúng ta niê ̣m mô ̣t câu Ph ật hiê ̣u này, hiê ̣u quả ở chỗ nào vâ ̣y ? 

Dùng một câu Ph ật hiê ̣u này để de ̣p hết vo ̣ng tưởng , phân biê ̣t, chấp trước của ba ̣n . Ở trong tâm 

vừa có ta ̣p niê ̣m thì đề khởi câu “A Di Đà Ph

ật” lên ,  tạp niệm liền buông  xuống rồi .  Thâ ̣t sự 

trong hai mươi bốn giờ chỉ có mô ̣t câu Ph ật hiê ̣u, vọng tưởng tạp niệm không khởi lên được thì 

công phu của ba ̣n thành tựu, bạn sẽ nắm chắc phần vãng sanh, bạn đã cảm ứng đạo giao với Ph ật 

A Di Đà. Bạn niê ̣m Phật mà không đoa ̣n được vo ̣ng niê ̣m thì đương nhiên công phu sẽ không đắc 

lực. 

Có người hỏi , học giáo cũng b ị phân tâm, đây có phải là ta ̣p niê ̣m hay không ? Học giáo nếu vì 

danh vo ̣ng lợi dưỡng c ủa mình là ta ̣p niê ̣m. Học giáo là để làm  rạng rỡ Phật pháp, phổ đô ̣ chúng 

sanh, đó là chánh niê ̣m. Từ đó cho thấy, ta không phải vì bản thân , ta vì chúng sanh phá mê khai 

ngô ̣, đây chính là chánh niê ̣m hiê ̣n tiền . Nếu như vì danh vo ̣ng lợi dưỡng c ủa mình, đó là ý nghĩ 

luân hồi, giảng kinh thuyết pháp vẫn là tạo nghiệp luân hồi . Tạo thiê ̣n nghiê ̣p ở trong nghiê ̣p luân 

hồi thì nhận quả báo ở ba đường thiê ̣n . Nếu như tâm danh lợi quá nă ̣ng thì có lẽ ba đường thiê ̣n 

cũng không có phần ,  thế thì đi về đâ u vâ ̣y ?  Đi hưởng phước ở trong đường ác rồi .  Tóm lại , 

hoằng pháp lợi sanh là tu phước, coi tro ̣ng danh vo ̣ng lợi dưỡng c ủa mình quá mức, chạy theo sự 

hưởng thu ̣ ngũ du ̣c lu ̣c trần thì hưởng phước trong đường súc sanh , hưởng phước trong đường 

ngạ quỷ. Những điển hình này quá nhiều , nhiều không kể xiết . Năm xưa, bạn học của An Thế 

Cao đọa vào đường súc sanh , mang thân rắn, làm Long vương ở h ồ Đồng Đình. Ông ta ̣o nghiê ̣p 

gì vậy? Ông là người xuất gia , thông hiểu kinh điển, ưa bố thí. Ông thông đa ̣t đa ̣o lý Ph ật pháp, 

lại ưa thích bố thí ,  nhưng tự tư tự lợi chưa buông b ỏ;  đi  khất  thực được mô ̣t bữa cơm ,  có lẽ 

không đươ ̣c ngon lắm ,  không đúng như ý c ủa mình ,  trong tâm không thoải mái thì  liền ta ̣o 

nghiê ̣p như vậy, đời sau đo ̣a làm thân súc sanh. Ông thông hiểu kinh điển, ông có trí tuê ̣, cho nên 

đọa vào thân súc sanh có phước báo lớn , làm long vương rất linh . Linh là do ông có trí tuê ̣. Tín 

đồ trong vòng mô ̣t ngàn dă ̣m  đều đi cúng bái , cúng dường ông, phước báo lớn này là do ông ưa 

thích bố thí . Đi làm long vương , khổ không thể nói ra l ời! An Thế Cao đã đô ̣ ông , giảng kinh 

thuyết pháp cho ông , khuyên ông quay đầu là bờ . Ở trong “An Thế Cao truyện  ký” viết rất rõ 

ràng, hơi mô ̣t chút bất như ý , không thỏa mãn, cho dù hiểu rõ kinh điển , ưa bố thí vẫn phải đo ̣a 

tam đồ. Chúng ta ngày nay Kinh cũng không rõ , cũng không ưa bố thí , sự giâ ̣n dữ l ớn hơn ông 

rất nhiều, vậy thì tương lai chúng ta đi về đường nào , chẳng phải rất rõ ràng , rất minh ba ̣ch sao ? 

Chắc chắn là chúng ta không bằng ông , cho nên chúng ta thử nghĩ xem , những sự viê ̣c này mới 

thâ ̣t sự đáng sợ. Biết đáng sợ thì liền quay đầu rồi , không dám khởi niê ̣m ác, không dám có hành 

vi ác. Cho nên đo ̣c nhiều truyê ̣n ký thì sẽ có lợi ích , có thể từng giây từng phút cảnh tỉnh , sách 

tấn, khích lệ chúng ta. 


**************** 

“Chánh kỷ hóa nhân” ứng du ̣ng vào trong đời sống hành trì, sự tướng đa da ̣ng, không sao kể xiết. 

Ở trong tiểu chú đã nêu ra mấy ví dụ cho chúng ta

,  rất đáng để chúng ta ho ̣c tâ ̣p

.  Ông 

nói:  “Thanh quí dung, nhân quí đoán” . Hai câu nói này chúng ta luôn luôn lơ là . Sự khác nhau 



180 



lớn nhất giữa người ho ̣c Ph ật với người th ế gian chính là sự thanh cao, ngạn ngữ gọi là   “thanh 

 bần trọc phú” . Đây đều là danh ngôn ngàn xưa. 

Người thanh cao, điều quan tro ̣ng là phải bao dung, phải có độ lượng. Ở trong Phật pháp, rõ ràng 

Thế Tôn là người thể hiê ̣n sự thanh cao vô song , khiến người kính ngưỡng. Phật giáo da ̣y người, 

cũng là đem sự việc này xếp vào môn học đầu tiên trong dạy học . Chúng ta đến am đường hay tự 

viê ̣n, thông thường công trình kiến trú c đầu tiên của nhà Ph ật chính là điê ̣n Thiên Vương , chúng 

ta cũng có th ể gọi là thần hộ pháp . Ngay chính giữa điê ̣n Thiên Vương cúng dường hình tư ợng 

Bồ Tát Di Lă ̣c. Người Trung Qu ốc ta ̣o tươ ̣ng B ồ Tát Di Lă ̣c đều lấy hình tư ớng của Hòa thươ ̣ng 

Bố Đa ̣i. Hòa thượng Bố Đại xuất hiện ở Trung Qu ốc vào thời Nam Tống . Quí vị có lẽ đều hiểu 

rõ, Nam Tống có mô ̣t vi ̣ đa ̣i tướng tên là Nha ̣c Phi , Ngài là người cùng thời đa ̣i với Nha ̣c Phi . 

Ngài xuất hiê ̣n ta ̣i huyê ̣n Phu ̣ng Hóa - Chiết Giang. Khi Ngài sắp đi, Ngài nói cho mo ̣i người biết 

Ngài là Bồ Tát Di Lă ̣c hóa thân đến . Ngài nói xong thì liền đi ngay , đây là thâ ̣t. Nếu như nói rồi 

mà không đi thì đó là giả, người đó không đáng tin. Hiện nay chúng ta nghe có rất nhiều pháp sư, 

đa ̣i đức nó i ho ̣ là Ph ật tái lai , Bồ Tát tái lai , nói xong mà không đi , vâ ̣y là không thể tin được . 

Ngài nói xong liền đi ngay . Cho nên về sau, người Trung Quốc ta ̣o tượng Bồ Tát Di Lă ̣c đều lấy 

hình tươ ̣ng của Ngài . Cái tướng này của Ngài rất đặc  sắc, ý nghĩa biểu pháp vô cùng rõ ràng . 

Ngài có cái tướng hoan hỷ , tươi cười đón người , pháp hỷ sung mãn , nên người ta go ̣i Ngài là 

Phật Hoan Hỷ. Biểu pháp đă ̣c trưng thứ hai là bu ̣ng c ủa Ngài rất lớn, biểu thi ̣ có sức chứa, có thể 

bao dung ,  cho nên từ hình tươ ̣ng của Ngài ,  cổ đức đã đề ra tám chữ hai câu :  “Sinh tâm bình 

 đẳng. Hiê ̣n tướng hỷ duyê ̣t” . Hai câu nói này là môn ho ̣c đầu tiên , dạy người sơ học chúng ta 

nhất đi ̣nh phải có sức chứa , phải bao dun g tất cả . Không thể bao dung thì nhất đi ̣nh không thể 

học Phật. Tại sao vậy? Phật pháp chúng ta hi ện nay hiểu rõ ràng rồi , hiểu sáng tỏ rồi , Phật pháp 

là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa . Đa nguyên văn hóa , điều quan tro ̣ng nhất ch ính là có thể 

bao dung, vì nếu không thể bao dung thì không thể bàn đến giáo d ục đa nguyên văn hóa, cho nên 

phải đem bao dung đă ̣t ở vi ̣ trí hàng đầu . Đây là điều chúng ta không thể không biết , không thể 

không ho ̣c tâ ̣p . Người ho ̣c Ph ật, bất luâ ̣n là ta ̣i gia hay xuất gia , học Phật không có gì khác , đó 

chính là ho ̣c cách làm thế nào chung sống hòa thuâ ̣n với các quần thể khác nhau , văn hóa khác 

nhau, tôn giáo tín ngưỡng khác nhau . Cho nên môn ho ̣c đầu tiên này , chúng ta chưa làm cho rõ 

ràng thì về sau học Phật có rất nhiều chướng nga ̣i, rất nhiều khó khăn. 

Câu thứ hai là “Nhân quí đoán”.  

Nhân là nhân từ. Chỗ đáng quí của nhân từ là quyết đoán . Quyết đoán điều gì vâ ̣y? Thị phi, thiê ̣n 

ác, tà chánh, bạn phải có năng lực biện biệt . Đây mới là nhân từ chân chánh . Nhà Phật thường 

nói:  “Từ bi đa họa hại , phương tiê ̣n xuất hạ lưu” , thế nhưng nhà Phật la ̣i nói:  “Từ bi làm gốc, 

 phương tiê ̣n làm cửa” . Nhìn từ mặt trá i thì từ bi đúng là đa ho ̣a ha ̣i , phương tiê ̣n xuất ha ̣ lưu . 

Đây là nguyên nhân gì vâ ̣y ? Là do làm viê ̣c theo tình cảm , không có trí tuê ̣ quyết đoán . Nếu như 

là sự quyết đoán của trí tuệ thì sự việc này có th ể phòng ngừa. Phật pháp là nền giáo d ục trí tuê ̣. 

Có trí tuệ chân thật thì mới có th ể hòa hợp các quần thể khác nhau , mới có thể khiến pháp thân 

khỏe mạnh. Phạm vi pháp thân này của chúng ta ngày nay quá lớn rồi , chúng ta đem nó thâu nhỏ 

lại thì xã hội khỏe ma ̣nh, điều này thì quí vi ̣ dễ dàng thể hô ̣i . Mọi người có th ể chung sống hòa 

thuâ ̣n thì xã h ội này khỏe ma ̣nh , quốc gia khỏe ma ̣nh , thế giới khỏe ma ̣nh . Phật pháp da ̣y ho ̣c , 

mục đích là ở chỗ này . Đối với sự nâng cao đứ c ha ̣nh, trí tuệ của cá nhân phải đạt đến viên mãn . 

Trí tuệ, đức ha ̣nh viên mãn có tác du ̣ng gì vâ ̣y ? Chính là thế giới đa ̣i đồng , tất cả chúng sanh 

chung sống hòa thuâ ̣n . Tất cả chúng sanh này không chỉ là tất cả nhân loa ̣i

,  mà còn bao gồm 



181 



đô ̣ng vâ ̣t, bao gồm thực vâ ̣t , bao gồm đất đai sông núi , đều có thể chung sống hòa thuâ ̣n . Chúng 

ta dứt khoát không nên cho rằng ch ỉ đô ̣ng vâ ̣t m ới có tánh linh , còn thực vâ ̣t và khoáng vâ ̣t thì 

không có tánh linh, nếu như cho rằng như v ậy là sai rồi . Thực vâ ̣t cũng có tánh linh , khoáng vật 

vẫn có tánh linh , đá cũng có tánh linh . Nếu như nói đá không có tánh linh , vậy thì Sinh Công 

thuyết pháp, đá vô tri sao biết gâ ̣t đầu ? Cho nên khoáng vâ ̣t cũng có tánh linh. Bạn muốn hỏi, tại 

sao nó có tánh linh ? Là do cùng một pháp tánh biến hiện ra . Tánh linh của nó với tánh linh của 

đô ̣ng vâ ̣t chúng ta , thành thật mà nói là không có khác nhau , đúng như nhà Ph ật nói là “không 

tăng, không giảm”; đô ̣ng vâ ̣t hoàn toàn không có tăng tí nào , thực vâ ̣t và khoáng vâ ̣t cũng hoàn 

toàn không có giảm tí nào . Tánh linh là bình đẳng , đây mới là chánh lý , là chân lý . Người biết 

được điều này không nhiều , chỉ có P hật Bồ Tát biết, ở trong Bồ Tát , nhất là Pháp Thân Đa ̣i Sĩ . 

Cho nên nếu không đo ̣c thuô ̣c kinh sách, không hiểu sâu nghĩa thú thì những đa ̣o lý lớn này rất ít 

người biết được. 

Người phương tây có nói, nhân loa ̣i không yêu quý trái  đất, tùy tiện chà đạp trái đất , cho nên trái 

đất phải trả thù, đem la ̣i cho chúng ta rất nhiều tai na ̣n như lũ lu ̣t , đô ̣ng đất, gió bão, cái gọi là tai 

họa tự nhiên. Đây là chúng ta hi ện nay go ̣i là mô ̣t da ̣ng trả thù của thực  vâ ̣t, khoáng vật đối với 

đô ̣ng vâ ̣t. Cho nên chúng ta không những phải yêu thương người , yêu thương đô ̣ng vâ ̣t , mà thực 

vâ ̣t, khoáng vật mọi thứ đều phải yêu quý; yêu thương với tâm bình đẳng, thanh ti ̣nh, vâ ̣y là đúng 

rồi. 

Trong  tu  học Ph ật pháp ,  cần nhâ ̣n thức đa ̣i thể ,  cần chú ý đa ̣i thể .  “Đa ̣i thể” là gì ?  Pháp giới 

chúng sanh là đại thể . Đây là chư Ph ật Như Lai, Pháp Thân Đại Sĩ các Ngài luôn luôn quan tâm 

đến. Đối với người sơ học chúng ta mà nói , xã hội an toàn là đa ̣i thể , quốc gia giàu ma ̣nh là đa ̣i 

thể, thế giới hòa bình là đa ̣i thể. Chúng ta khởi tâm đô ̣ng niê ̣m phải quan tâm đến đa ̣i thể . Chúng 

ta biết đa ̣i thể là chúng ta có th ể từ bỏ tự tư tự lợi , từ bỏ tình riêng của ch úng ta, sở thích của cá 

nhân. Nếu như xảy ra xung đô ̣t , xảy ra mâu thu ẩn với đa ̣i thể thì nhất đi ̣nh phải chăm lo cho đa ̣i 

thể, hy sinh bản thân. Đây là điều Phật da ̣y chúng ta. Công lý và tình riêng đă ̣c biê ̣t phải biê ̣n biê ̣t 

rõ ràng, tuyê ̣t đối không được theo tình riêng mà làm tổn ha ̣i công lý . Đây đều là nguyên tắc lớn , 

tiền đề lớn, chúng ta không thể không quan tâm, không thể không suy nghĩ nhiều mô ̣t chút. 

Còn trong đời sống, cổ thánh tiên hiền cũng da ̣y  chúng ta mô ̣t số nguyên tắc đối nhân xử thế , cái 

gọi là “khi rơi vào bận bịu , càng cần phải thảnh thơi” . Tại sao vậy? Bâ ̣n mà không đến nỗi loa ̣n . 

Dùng tâm thảnh thơi , tâm nhàn tà để xử lý công viê ̣c bề bô ̣n . Đây là sự biểu hiê ̣n của trí tuê ̣ cao 

đô ̣, trong Phật pháp go ̣i là phương tiê ̣n thiê ̣n xảo . Khi gă ̣p phải tai na ̣n nguy cấp , tâm đă ̣c biê ̣t 

phải bình tĩnh, phải dùng tâm bình tĩnh để xử lý. Khi tai na ̣n nguy cấp, nếu như tâm cuống cuồng 

thì nhất đi ̣nh sẽ tạo thêm rắc rối. Đặc biệt là người ở địa vị lãnh đạo, chúng ta biết, người ở đi ̣a vi ̣ 

lãnh đạo phải thông minh hơn người bình thường , vì ho ̣ dẫn đầu . Nếu người dẫn đầu b ị loạn thì 

những người phía dưới thảy đều loa ̣n cả . Cho nên khi đứng trước tai na ̣n nguy cấp thì người dẫn 

đầu phải vô cùng trầm tĩnh , vô cùng ổn đi ̣nh , cái go ̣i là “bình chân như va ̣i” . Khi không có việc 

gì thì phải thường xuyên phòng bi ̣, phải thường xuyên kiểm điểm . Khi có việc xảy ra thì phải có 

tâm nhẫn na ̣i, phải có định tuệ. 

Chung sống giữa người với người, chung sống giữa người với thiên đi ̣a va ̣n vâ ̣t, nghi là đa ̣i bê ̣nh. 

Ở trong kiến tư phiền não , năm loa ̣i tư hoă ̣c gồm  tham, sân, si, mạn và thứ năm chí nh là nghi. 

Thông thường chúng ta giới thiê ̣u những danh tướng này , cái nghi này là chỉ sự hoài nghi đối với 

thánh giáo. Nghi đối với thánh giáo là cái nghi lớn , chướng nga ̣i chúng ta khai ngô ̣, chướng nga ̣i 



182 



chúng ta chứng quả . Nhưng mà nghi hoă ̣c nhỏ , chúng ta cũng không được lơ là . Nghi hoă ̣c nhỏ 

là gì vậy ? Nghi ngờ đối với người . Giữa người với ngư ời mà nghi ngờ lẫn nhau thì làm sao có 

thể chung sống? Tại sao lại nghi ngờ vậy ? Nói thực ra, nghi ngờ ph ần lớn là bắt nguồn từ thành 

kiến của mình; thành kiến c ủa mình quá sâu , chung sống với người khác cứ luôn nghi ng ờ này 

nọ, tâm lươ ̣ng nhỏ he ̣p . Bồ Tát da ̣y chúng ta tha thứ cho lỗi lầm của người . Tâm lượng của ba ̣n 

lớn, có thể bao dung người khác thì phiền não này sẽ không còn nữa . Tâm lượng càng nhỏ he ̣p 

thì tâm nghi càng nặng . Tâm nghi càng nă ̣ng sẽ không thể chung sống với người . Nhất là người 

lãnh đạo, người lãnh đa ̣o mà tâm nghi nă ̣ng thì trong t huô ̣c ha ̣ của ho ̣ , chắc chắn sẽ không có 

nhân tài. Họ nghi hoặc , đố ky ̣ đối với nhân tài . Họ không dùng nhân tài thì dùng nô tài , dùng 

những người có trí tuê ̣ và năng lực đều không bằng ho ̣ thì làm sao có th

ể xây dựng cơ đồ cho 

được? Người thâ ̣t sự có thể nhẫn nại thì dưới ho ̣ đều là nhân tài. 

Chúng ta đo ̣c sách xưa , đo ̣c “Quản Tro ̣ng”, Quản Trọng là một nhà chính trị lớn , tài ba vào thời 

xưa. Ông giúp Tề Hoàn Công “hợp chín nước chư hầu , thống nhất thiên ha ̣”, giống như hiện nay 

gọi là bá chủ liên hiệp quốc . Chư hầu đương thời đều tôn kính Tề Hoàn Công , đều làm việc theo 

ý của Tề Hoàn Công , đây là thành tựu của Quản Tro ̣ng . Chúng ta đo ̣c sách Quản Tro ̣ng , người 

mà ông dùng đều là nhân tài ha ̣ng nhất, năng lực của mỗi người đều hơn hẳn ông, dường như bất 

kể làm viê ̣c gì , ở trong hành chánh ông không bằng người này ; quản lý tài vụ , ông không bằng 

người kia; trong dẫn chúng, ông la ̣i không bằng người khác. Mọi thứ ông đều không bằng ai, vậy 

mà ông làm tể tướng . Đây chính là tiên sinh Tôn Trung Sơn trước đây go ̣i là “cái mà người lãnh 

đa ̣o cần là  quyền”. Họ có quyền . Những cán bô ̣ phía dưới này phải có tài . Dùng nhân tài , phát 

huy nhân tài, tuyê ̣t đối không đố k ỵ nhân tài, Quản Trọng làm được rồi . Người lãnh đa ̣o phải có 

lòng bao dung như vậy. Nhân tài thay ông làm viê ̣c , nhân tài bán ma ̣ng cho ông . Ở trong Ph ật 

pháp nói, bao nhiêu nhân tài này, trong đời quá khứ đều có duyên với ông . Nếu không có duyên, 

ai thay ông làm viê ̣c ?  Phật pháp nói nhân quả thì nói rất sâu .  Thế pháp chỉ thấy ở bề ngoài , 

không nói quá khứ. Phật pháp nói rất sâu , đời quá khứ có thi ện duyên sâu vớ i những người này. 

Cho nên kết thiện duyên là quan tro ̣ng hơn hết, tuyê ̣t đối không kết ác duyên. 

Phật da ̣y chúng ta :  “Oan gia nên giải, không nên kết” . Oan gia đối đầu là do trong đời quá khứ 

đã kết duyên bất thiê ̣n , đời này gă ̣p rồi  thì nên đem cái kết này hóa giải . Nhất đi ̣nh phải dùng trí 

tuê ̣,  dùng phương tiện thiện xảo đ ể  hóa giải .  Nói thực ra ,  phải dùng chân tâm ,  thành ý ,  tâm 

thương yêu, vô tư, vô điều kiê ̣n đi giúp đỡ người khác , giúp đỡ những oan gia trái chủ thì cái kết 

này dần dần s ẽ hóa giải thôi. Oan gia trái chủ sẽ luôn luôn cha ̣y vào nhà ba ̣n , điều này chúng ta 

phải biết . Không phải oan gia trái chủ thì sẽ không tu ̣ hô ̣i vào trong mô ̣t nhà

.  Cho nên chung 

sống với cha con, chung sống với người trong nhà thì càng phải hiểu rõ đa ̣o lý này. Phải đem oan 

kết từ vô lượng kiếp đến nay hóa giải , kết pháp duyên, đem tình duyên hóa giải , biến thành pháp 

duyên,  vậy thì vấn đề đươ ̣c giải quyết rồi , có thể đa ̣t đươ ̣c h ạnh phúc mỹ mãn ,  gia đình hưng 

vươ ̣ng, xã hội hài hòa. Những lời giáo huấn này là vô cùng quý báu . Chúng ta phải nhớ kỹ , phải 

học tập. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 28) 



183 



Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 29) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 29) 

Trưa hôm qua tôi từ Úc châu trở về . Hôm kia ở Toowoomba bắt đầu khóa tu Ph ật thất. Lần này 

mọi người phát tâm khởi tu mười Phật thất, cũng chính là bảy mươi ngày, hai mươi bốn giờ chấp 

trì danh hiệu không gián đoạn. Đây là mô ̣t nhân duyên rất hy hữu . Tôi đến bên đó để chủ trì khai 

mạc lễ “Sái Tịnh”, khích lệ các đồng tu phải cố gắng niệm Phật. 

Hiện nay mo ̣i người đều biết th ế gian có tai na ̣n, tai na ̣n chắc chắn là có . Chúng ta từ trong Ph ật 

pháp học được rất nhiều đạo lý , căn cứ vào những đa ̣o lý này , hiểu rõ chân tướng sự thâ ̣t . Phật 

nói nguyên lý, nguyên tắc cho chúng ta là :  “Tâm sanh thì các pháp sanh, tâm diê ̣t thì các pháp 

 diê ̣t” ;  “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” .  Những lời khai thi ̣ này ,  các đồng học đều nghe rất 

quen, nhưng mà nghĩa lý ở trong đây rất sâu xa , rất không dễ dàng thể hô ̣i đươ ̣c . Nếu như thâ ̣t sự 

thể hô ̣i được, thật sự sáng tỏ chân tướng sự thật thì tất cả vấn đề c ủa thế xuất thế gian, đều có thể 

giải quyết dễ dàng. 

Phật Bồ Tát thi ̣ hiê ̣n ở th ế gian, việc giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngô ̣ là vấn đề chủ yếu

, 

những việc khác đều là thứ yếu. Tại sao vậy? Bởi vì chúng sanh đã mê mất tự tánh , cho nên mới 

chiêu cảm đến khổ na ̣n vô tâ ̣n . Nếu mô ̣t khi giác ng ộ rồi, đó thâ ̣t sự là giống như trong ba ̣ch y 

thần chú go ̣i là “tất cả tai ương hóa thành bu ̣i” . Đây là sự t hâ ̣t. Cho nên Phật pháp da ̣y ho ̣c , ở 

trong tông chỉ ban bố thông thường là hai câu nói :  “Phá mê khai ngộ , lìa khổ được vui” . Lìa 

khổ đươ ̣c vui là nói từ trên quả . Phá mê khai ngộ là nói từ trên nhân . Chúng ta ho ̣c Ph ật, nhất 

đi ̣nh phải lấy Ph ật làm mẫu mực , lấy Tổ sư đa ̣i đức làm điển hình . Học Phật phải giống mô ̣t vi ̣ 

Phật, học Bồ Tát phải giống Bồ Tát , điểm này là quan tro ̣ng hơn cả . Có không ít đồng tu đến nói 

với tôi:  “Thưa pháp sư! Khó quá, không dễ dàng làm được” . Nhưng mà Tổ sư đa ̣i đức nói với 

chúng ta, sự viê ̣c này nói khó mà không khó , nói dễ mà không dễ . Lời này nói đúng tro ̣ng tâm , 

nói rất hay. Tại sao nói không khó ? Đây không phải cầu người , viê ̣c cầu người th ì rất khó, viê ̣c 

này cầu ở chính mình , cho nên nói khó mà không khó . Tại sao nói dễ mà không dễ ? Tâ ̣p khí 

phiền não của mình không thể khắc phu ̣c , đó là không dễ dàng rồi . Cho nên nhất đi ̣nh phải đem 

tâ ̣p khí phiền não của mình khắc phu ̣c hết. 

Tứ hoằng thê ̣ nguyê ̣n da ̣y chúng ta nguyên tắc cương lĩnh tu hành

,  thứ nhất là phải phát 

tâm  “chúng sanh vô biên thê ̣ nguyê ̣n độ” ,  tâm  niệm này là chánh giác ,  là tâm giác ng ộ  chân 



184 



chánh. Thế nhưng câu nói này phải giảng như thế nào? Rất nhiều người còn mơ hồ chung chung, 

không hiểu nghĩa của nó . Câu nói này dùng cách nói hi ện nay để nói ,  chính là quên mình vì 

người, vì tất cả chúng sanh phục vụ , đây chính là “chúng sanh vô biên thê ̣ nguyê ̣n đô ̣ ”. Chúng ta 

ngày nay nói với người thông thường là hy sinh lợi ích c

ủa mình , tác thành lợi ích của tất cả 

chúng sanh. Đây chính là ý nghĩa của câu nói này. 

Cái khó xả nhất của chúng ta ngày nay là “lợi ích c ủa mình”. Bạn không chịu xả, không chi ̣u từ 

bỏ thì bạn sao có th ể giúp đỡ chúng sanh được ? Chư Phật Bồ Tát, Tổ sư đa ̣i đức , chúng ta quan 

sát thật kỹ, người nào cũng có th ể quên mình vì người , điều kiê ̣n đời sống vâ ̣t chất giảm xuống 

đến mức thấp nhất, không thể thấp hơn nữa ; đời sống tinh thần của ho ̣ vô cùng phong phú , niềm 

vui của đời sống tinh thần không có ai biết được , quả thật đúng là pháp hỷ sung mãn , hết sức từ 

bi, dừng ở nơi chí thiê ̣n . Phàm phu bình thường chú ng ta đâu có biết . Đây là điều chúng ta phải 

rõ ràng, phải sáng tỏ. 

Chúng ta thử xem thâ ̣t kỹ , thanh thiếu niên xã h ội hiê ̣n đa ̣i nghĩ điều gì , họ xem gì, nghe gì và 

nói gì? Sau đó trong tâm chúng ta đã đoán ra rồi , Thế Tôn ở trong kinh nói:  “Thời kỳ Mạt Pháp, 

 tà sư thuyết pháp như Hằng hà sa” , điều đó chúng ta nhìn thấy rồi . Truyền hình, điê ̣n ảnh mà 

họ xem, chúng tôi rất ít tiếp xúc . Hôm qua tôi ở trên máy bay , trên máy bay thiết kế mỗi mô ̣t vi ̣ 

trí ngồi là có mô ̣t cái ti-vi nhỏ, có mười mấy kênh. Chúng tôi ngồi trên máy bay không mở cái ti -

vi này. Vì sao vậy ? Ánh sáng của ti -vi này cách mắt quá gần , chắc chắn không tốt đối với sức 

khỏe.  Nhưng mà chúng tôi nhìn thấy than h  niên ngồi dãy phía trước m ở  lên xem,  tiết mu ̣c ở 

trong đó là ba ̣o lực , rất khủng khiếp , vô cùng không lành ma ̣nh . Hàng ngày h ọ xem những thứ 

này, nghe những thứ âm nha ̣c quằn qua ̣i , hỗn đô ̣n này , chúng tôi không cách gì tiếp nhâ ̣n . Họ 

sống ở trong đây trở thành thói quen rồi . Bạn phải nghĩ đến não của họ bị tổn thương , không chỉ 

hàng ngày bi ̣ sóng điê ̣n quấy nhiễu , mà còn bi ̣ nô ̣i dung phim  ảnh kích thích , đến suốt đời sau 

này tâm trạng sẽ tr ở nên căng thẳng, không ổn đi ̣nh , nghĩ ngợi lung tung , thường xuyên sợ hãi , 

thế  nên nhất đi ̣nh h ọ  sẽ làm việc sai .  Những tiết mu ̣c này s ẽ hại chết người , so với nh ững tiết 

mục truyền hình điê ̣n ảnh của nửa thế kỷ trước thì hoàn toàn khác . Càng về trước nữa thì những 

tiết mu ̣c giải trí này càng chất phác , nó dạy người làm thiện . Tiết mu ̣c hiện nay không phải da ̣y 

người làm thiê ̣n , mà đang xúi giu ̣c người khởi phiền não , xúi giục người suy nghĩ lệch lạc , xúi 

giục người làm ác , bạn nói điều này nguy hiểm cỡ nào ? Hôm qua tôi ở trên máy bay đã nhìn sơ 

qua, tôi cảm thấy thế kỷ sau chúng sanh khó đô ̣ . Người trẻ tu ổi các ba ̣n , tương lai sau này lớp 

người này là đối tượng đô ̣ chúng san h của các ba ̣n , vậy các ba ̣n thử nghĩ , các ba ̣n phải làm thế 

nào để có thể giúp họ quay đầu ? Đây là bài ho ̣c vô cùng nghiêm túc đã bày ngay trước mắt , hơn 

nữa vô cùng cấp bách. Do đó “chánh kỷ hóa nhân” là quan tro ̣ng hơn hết. Hay nói cách khác, bản 

thân ba ̣n bất chánh mà ba ̣n muốn da ̣y ho ̣ thì tuyê ̣t đối không thể được . Họ ngày nay là vô cùng 

bất chánh, bạn phải dùng thuần chánh trên cả vô cùng đó , mới có thể cảm hóa được họ. Cho nên 

bản thân chúng ta  bất chánh thì nhất đi ̣nh không thể da ̣y người . Nếu bản thân b ạn không đứng 

vững trong dòng thác lũ của thời đa ̣i lớn này thì ba ̣n nhất đi ̣nh bi ̣ cuốn trôi , bạn sẽ bị kéo xuống 

biển. Người bi ̣ kéo xuống biển quá nhiều , quá nhiều rồi. Đối với sóng to gió lớn này , nhất đi ̣nh 

phải có định tuệ chân thật . Vậy thì chúng ta bắt đầu tu từ đâu vâ ̣y ? Vẫn là mô ̣t câu nói xưa , bắt 

đầu chuyển từ trên ý niê ̣m , không nên vì bản thân nữa , không có mình. Trong “Kinh Kim Cang” 

nói rất hay : “Không tướng ngã , không tướng nhân , không tướng chúng sanh , không tướng 

 thọ giả” . Thâ ̣t sự có th ể  làm được “không b ốn tướng”, lìa bốn tướng thì chúng ta mới có th ể 

chánh được, “tâm chánh, thân chánh, hạnh chánh”. Nếu không thể xa lìa bốn tướng thì khó. Làm 

sao để có thể lìa bốn tướng? Chuyển đổi ý nghĩ trở la ̣i , tất cả vì chúng sanh, ta đến thế gian này 



185 



để phục vụ tất cả chúng sanh , sống để phu ̣c vu ̣ tất cả chúng sanh , mà chết cũng để phục vụ tất cả 

chúng sanh ,  quyết đi ̣nh không phải vì mình mà đến .  Cách chuy ển  đổi này thì ba ̣n đã chuyển 

nghiê ̣p lực thành nguyê ̣n lực , nhà Phật nói là “thừa nguyê ̣n tái lai” , ý nghĩ vừa chuyển liền thừa 

nguyê ̣n tái lai. Hạng mục mà chúng ta phục vụ đối với tất cả chúng sanh là gì ? Phải nhớ kỹ, giúp 

đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngô ̣ . Đây là ha ̣ng mu ̣c phu ̣c vu ̣ duy nhất của chúng ta , còn 

những ha ̣ng mu ̣c phu ̣c vu ̣ khác thì thế gian có rất nhiều người đã và đang làm rồi, chúng ta không 

cần phải nhiều chuyê ̣n nữa. Thân phâ ̣n của chúng ta là đê ̣ tử xuất gia của Thế Tôn, người xuất gia 

chỉ đơn thuần làm một sự viê ̣c này. 

Phật Thích Ca Mâu Ni 49 năm giảng kinh thuyết pháp giáo hóa chúng sanh, đây là tấm gương tốt 

nhất của chúng ta. Bất kể người nào làm sự nghiê ̣p từ thiê ̣n xã hội, giúp đỡ chúng sanh giải quyết 

khó khăn, chúng ta đều hoan hỷ tán thán , tùy hỷ công đ ức. Thành tựu việc tốt của người , không 

thành tựu việc ác của người . Ý nghĩ vừa chuyển thì công phu “giải -hành” của chúng ta liền đắc 

lực. Nếu không thể chuyển được ý nghĩ thì không nên nói công phu ở trên cửa hành đắc lực , nói 

thực ra, trên cửa giải cũng không d ễ dàng. Nguyên nhân này là gì ? Tâm Phật với tâm phàm phu 

khác nhau .  Chúng ta dùng tâm phàm phu đ ể học Phật là sai hoàn toàn .  Cần phải đem tâm lý 

chuyển đổi trở la ̣i , từ bỏ vo ̣ng tưởng , phân biê ̣t, chấp trước. Chung sống giữa ngườ i với người 

phải bình tĩnh khách quan, không nên có thành kiến, lắng nghe ý kiến của người khác nhiều hơn . 

Ý kiến của người khác có chỗ sai lầm thì phân tích kỹ cho họ

,  để họ sáng tỏ .  Cho  nên  phải 

chuyển ý nghĩ này trở lại, quyết định không phải vì bản thân; vì người khác mà trộn lẫn một chút 

ý nghĩ tự tư tự lợi ở bên trong là bạn không đã thuần rồi, trong sữa “đề hồ” có xen lẫn chút độc 

dược, vậy là không thể giải quyết được vấn đề. Thuần là thiện ý, thuần là tâm thương yêu, thuần 

là tâm hạnh vì chúng sanh phục vụ thì bạn mới có thể cảm động trời đất quỷ thần, cảm động các 

chủng tộc khác nhau, cả những người chưa từng được giáo hóa, thậm chí cả những loài rắn độc, 

thú dữ. Những thí dụ này trước đây rất nhiều. Tại sao người khác làm được, chúng ta không thể 

làm được? Vì chúng ta tu dưỡng chưa đủ,  ý nghĩ  thật  sự chưa chuyển trở lại, vẫn không phải 

thuần chánh thâ ̣t sự. Cho nên không có năng lực cảm hóa người khác. 

Bạn ngày nay ở trong đoàn thể nhỏ này , ở trong  đồng ho ̣c đoàn thể nhỏ có mư ời mấy, hai mươi 

người, ai phát tâm thâ ̣t sự ho ̣c Ph ật Bồ Tát , cảm động đồng học của bạn , để mỗi một đồng học 

nhìn thấy tâm hạnh của bạn , đều có th ể hồi tâm chuyển ý . Mọi người đều học Ph ật Bồ Tát, đều 

có thể vì tất cả chúng sanh phục vụ thì xã h ội đươ ̣c cứu , chúng sanh được cứu . Nghiê ̣p chướng 

có thể diê ̣t, tai na ̣n có th ể hóa giải , đều ở trong khoảng một niệm . Cho nên chúng ta nhất đi ̣nh 

phải cố gắng nỗ lực. 

Hôm qua chúng tôi đi viếng thăm Đa ̣o giáo . Tôi đă ̣c biê ̣t kiến nghi ̣ với hô ̣i trưởng của ho ̣ là nhất 

đi ̣nh phải giảng kinh thuyết pháp , phải phát tâm giáo hóa chúng sanh . “Thái Thượng Cảm Ứng 

Thiên” là mô ̣t môn ho ̣c bắt buô ̣c của Đa ̣o giáo. Chúng ta mỗi ngày đang giảng, rất nghiêm túc nỗ 

lực ho ̣c tâ ̣p ,  nhưng ho ̣ thì lơ là rồi . Hôm qua tôi cũng nhìn thấy ho ̣ viết mô ̣t cuốn sổ tay nhỏ 

“Giáo Nghĩa Giáo Lý Đa ̣o Giáo” . Ở trong cuốn sổ tay nhỏ này , phần lớn là giới  thiê ̣u mấy câu 

nói quan trọng ở trong “Đa ̣o Đức Kinh” của Lão Tử . Những nghĩa lý này rất sâu , người hiện nay 

có thể thể hô ̣i đươ ̣c không nhiều . Phật pháp coi tro ̣ng khế cơ , khế lý. Trên lý nói rất hay , nhưng 

mà những lý luận này không có cách gì thực hiện đượ c, đây chính là không khế cơ . Tôi nói với 

họ, Nho - Thích - Đa ̣o ở Trung Qu ốc là tam giáo , mấy ngàn năm nay đều phối hợp mâ ̣t thiết , 

hướng dẫn quảng đa ̣i quần chúng xã h ội đoa ̣n ác tu thiê ̣n. Ấn Quang Đại Sư không chỉ là đại đức 

mô ̣t đời của nhà Ph ật, mà còn là Tổ sư đời thứ mư ời ba của T ịnh Độ tông chúng ta . Chính bản 



186 



thân Ngài cả đời không tiếc sức lực , dốc sức đề xướng “Cảm Ứng Thiên” , “Âm Chất Văn”, hai 

tác phẩm này đều là của Đạo giáo , còn “Liễu Phàm Tứ Huấn” được xem là của Nho Giáo . Từ đó 

cho thấy, người giác ngộ chân chánh thì nhất đi ̣nh không có thành kiến, không hề cho rằng đây là 

tác phẩm của Đạo giáo . Nếu hỏi “ta ̣i sao chúng ta phải tuyên dương , tại sao chúng ta  phải học 

tâ ̣p?”, vâ ̣y là có thành kiến phe phái, đó là mê chứ không giác. Sau khi giác rồi là giống như Phật 

pháp nói, pháp ấn mà chư Ph ật ấn đi ̣nh chính là chí thiê ̣n viên mãn . Pháp ấn của chư Ph ật là gì 

vâ ̣y? Đó là bốn câu kê ̣: 

 “Chư ác mạc tác 

 Chúng thiện phụng hành 

 Tự ti ̣nh kỳ ý 

 Thị chư Phật giáo”.  

Pháp ấn của Phật chỉ có mười hai chữ. Chúng ta thử xem, những giáo trình này ở trong Đa ̣o giáo 

có phù hợp với mư ời hai chữ này hay không ? “Cảm Ứng Thiên”, “Âm Chất Văn” quả thâ ̣t đúng 

là phù hợp với   “chư ác mạc tác , chúng thiện phụng hành , tự ti ̣nh kỳ ý” , vâ ̣y đây chính là Ph ật 

giáo, có gì khác biệt đâu ? Chúng ta cần phải nên ho ̣c tâ ̣p , cần phải nên tôn tro ̣ng , xem nó không 

khác gì Kinh Ph ật, càng huống chi trong Kinh Đại thừa nói cho chúng ta biết , cần dùng thân gì 

đô ̣ được thì Ph ật liền thi ̣ hiê ̣n thân ấy . Cần dùng thân đa ̣o trưởng mà đô ̣ được , thì chư Phật Như 

Lai liền hiê ̣n thân đa ̣o trưởng để thuyế t pháp .  Bạn có thể nói ở trong Đạo giáo ,  trong những 

trưởng giả kia không có Ph ật Bồ Tát ở trong đó sao ? Cho nên Phật giáo, chúng ta dùng cách nói 

hiê ̣n ta ̣i để nói , quả thực đúng là giáo d ục xã hội đa nguyên văn hóa , làm viên mã n nhất, chân 

thật nhất. Nếu chúng ta có th ể thể hô ̣i đươ ̣c , có thể hiểu rõ thì mới biết ho ̣c Ph ật bắt đầu ho ̣c từ 

đâu. 

Chúng ta xem “Cảm Ứng Thiên” , câu thứ hai mươi hai : “Căng cô tuất quả, kính lão hoài ấu” . 

Tám chữ này là da ̣y chú ng ta hành nhân, tâ ̣n trung, suy bu ̣ng ta ra bu ̣ng người , hiện nay go ̣i là sự 

nghiê ̣p phúc lợi xã h ội. “Cô, quả” đều là nói cảnh ngộ bất hạnh nhất của nhân gian . Đàn ông vợ 

chết rồi thì go ̣i là “cô” . Đàn bà chồng chết rồi thì go ̣i  là “quả”. Người đã mất đi ba ̣n đời , nhất là 

người già, tuổi tác cao , đây là cảnh mà đời người không thể tránh khỏi , chắc chắn sẽ gă ̣p phải . 

Chỉ có số ít người là suốt đời sống trong h ạnh phúc mỹ mãn , do trong đời quá khứ t u tốt. Số 

người góa vợ, góa chồng ở thế gian này thì quá nhiều , quá nhiều rồi. Hiện nay mỗi quốc gia khu 

vực trên thế giới, khuyến khích nhân sĩ trong giới tôn giáo dùng tâm thương yêu từ bi để giúp đỡ 

những người bất ha ̣nh này. Ở Singapore, chúng ta cũng nhìn thấy, hầu như mỗi tôn giáo đều làm 

viê ̣n dưỡng lão , đều làm cô nhi viện , thâu nhâ ̣n những người bất ha ̣nh này trong xã h ội. Giao 

thừa năm ngoái , chúng tôi đón Tết vô cùng hoan hỷ , chúng tôi nghĩ đến  những người bất ha ̣nh 

này trong xã hội, cho nên đã mời ho ̣ đến đón Tết cùng với chúng tôi , qua mô ̣t đêm giao thừa thâ ̣t 

ấm cúng. Chúng tôi mời toàn thể nhân sĩ của từng tôn giáo, họ làm những viện dưỡng lão và viện 

cô nhi này, trừ những người bi ̣ bê ̣nh không thể đến được , hoă ̣c giả đi la ̣i không thuâ ̣n tiê ̣n không 

có cách gì đến được thì chúng tôi phái người chuyên trách tặng quà cho họ

.  Người có th ể đến 

tham gia, chúng tôi đều vô cùng hoan nghênh . Buổi da ̣ tiê ̣c ấm áp năm ngoái , chúng tôi đã mời 

3.800 người khách này. Cư sĩ Lý Mô ̣c Nguyên nghĩ rất chu đáo , mỗi mô ̣t người già , mỗi mô ̣t cô 

nhi, chúng tôi phát mô ̣t thiê ̣p mời chính thức . Sự viê ̣c này giống như là viê ̣c nhỏ , nhưng ý n ghĩa 



187 



rất lớn. Chúng ta thử nghĩ, cô nhi sống ở trong cô nhi viê ̣n , người già sống ở viê ̣n dưỡng lão , có 

lẽ từ trước đến giờ cũng không có người nào chính th ức đến mời ho ̣ ăn cơm , cho nên tấm thiê ̣p 

mời này đến với ho ̣ là ấm  áp vô cùng, là một kỷ niệm tốt đẹp ở trong cuộc đời của họ . Chúng tôi 

không phải phát mô ̣t tờ thiê ̣p mời đến đoàn thể của ho ̣ , mà mỗi người đều được phát , đây là tâm 

thương yêu. Mỗi mô ̣t viê ̣n dưỡng lão , mỗi mô ̣t viê ̣n cô nhi , chúng tôi đã tă ̣ng rất nhiều quà , nhu 

yếu phẩm trong đ ời sống thường ngày , cúng dường đại chúng . Chúng tôi cũng quyên góp mô ̣t 

khoản tiền để tă ̣ng cho mỗi mô ̣t đoàn thể , biểu thi ̣ sự quan tâm , chăm sóc của chúng tôi đối với 

họ. Có người đến hỏi tôi :  “Thưa pháp sư ! Tại sao th ầy đem những số cúng dường quyên hiến 

 của tín đồ Ph ật giáo đ ể tặng cho tôn giáo khác ?” . Người nói câu này ,  người có những quan 

niê ̣m này là tâm lượng quá nhỏ rồi , không phải là đê ̣  tử Phật, đệ tử Ph ật không phải như v ậy, 

Phật là đối xử như nhau , cũng không phải đệ tử của Bồ Tát , của Tổ sư. Bồ Tát, Tổ sư da ̣y chúng 

ta ho ̣c “Cảm Ứng Thiên” , dạy chúng ta học “Âm Chất Văn” . Đây chẳng phải là của ngoa ̣i giáo , 

tôn giáo khác sao ? Có thể thấy, chư Phật Bồ Tát , Tổ sư đa ̣i đức hoàn toàn không có phân biê ̣t , 

không có chấp trước. Hư không pháp giới tất cả chúng sanh đối xử như nhau, đâu có sự phân biê ̣t 

này? Có thể thấy tâm lươ ̣ng chúng ta quá n hỏ rồi. Chúng ta ho ̣c Ph ật không có thành tựu , niê ̣m 

Phật không thể đươ ̣c nhất tâm , đừng nói nhất tâm không thể đa ̣t đươ ̣c , mà công phu thành khối 

cũng không thể đạt được ; tham thiền không thể nhâ ̣p đi ̣nh ; học giáo không thể viên dun g, thông 

suốt; học Mật không thể tương ưng , nguyên nhân ở chỗ nào vâ ̣y ? Do phân biê ̣t , chấp trước quá 

nă ̣ng, chúng ta du ̣ng tâm sai rồi , vẫn cứ dùng tâm luân hồi . Dùng tâm luân hồi đ ể học Phật pháp 

thì Phật pháp cũng biến thành phá p luân hồi . “Cảnh chuyển theo tâm” , Phật pháp cũng là cảnh 

giới, vậy thử xem tâm của ba ̣n là tâm gì ? Cho nên bản thân chúng ta sai rồi . Đa ̣o lý lớn nói với 

họ, họ không thể nghe hiểu, cho nên tôi phải nói với ho ̣ những đa ̣o lý đơn giản dễ hiểu. 

Trong xã hội những người già và trẻ em cô đơn này, người ho ̣c Phật chúng ta có cần chăm sóc ho ̣ 

không?  Cần chăm sóc .  Chúng ta có cần làm viê ̣n dưỡng lão và viê ̣n cô nhi không

?  Cần!  Cần, 

nhưng ta ̣i sao không đi làm ? Tâm có thừa mà sức không đủ , điều kiê ̣n chúng ta vẫn không đủ . 

Người khác làm với chúng ta làm có gì khác nhau chứ ? Điểm này chúng ta phải biết , người khác 

làm chính là chúng ta làm vậy . Chúng ta tă ̣ng tiền , tă ̣ng mô ̣t ít quà , đồ dùng đời sống thường 

ngày, chẳng phải đa ̣o lý muôn đời , là lẽ đương nhiên , còn có lời gì để nói nữa không ? Viê ̣c ho ̣ 

làm chính là việc chúng ta làm , ta và người không hai . Thậm chí trong Phật pháp nói đến “sanh 

Phật không hai”, chúng sanh và chư Phật không hai. Chúng ta ngày nay hỏng là hỏng ở chỗ phân 

biê ̣t chấp trước. Phân biê ̣t chấp trước khiến chúng ta đo ̣a la ̣c trong lu ̣c đa ̣o , trầm luân trong tam 

đồ. Đời đời kiếp kiếp cũng đã từng gặp được Ph ật pháp, cũng đã từng gieo mô ̣t chút thiê ̣n căn , 

nhưng mà không có cách gì xuất ly lu ̣c đa ̣o . Nguyên nhân ở chỗ nào vâ ̣y ? Phân biê ̣t chấp trước 

quá nặng, tâm lươ ̣ng quá nhỏ, khởi tâm đô ̣ng niê ̣m đều vì bản thân , tự tư tự lợi, cái gì cũng là vì 

bản thân, vì gia đình c ủa mình, vì đoàn thể c ủa mình, vì tôn giáo c ủa mình. Vậy thì hỏng rồi , ý 

niê ̣m này là hư vo ̣ng không th

ật.  Phật da ̣y chúng ta là ph ải dùng chân tâm ,  dùng thành ý . 

“Thành” nghĩa là gì vâ ̣y? Tiên sinh Tăng Quốc Phiên thời tiền Thanh, ông viết ở trong bút ký đo ̣c 

sách rằng: “Mô ̣t niê ̣m không sanh thì go ̣i là thành” . Từ đó cho thấy , khởi tâm đô ̣ng niê ̣m là bất 

thành, phải một niệm không sanh thì mới là chân thành . Chân thành khởi tác du ̣ng, nhà Nho gọi 

là “chánh tâm”, ở trong Phật pháp go ̣i là “thâm tâm, tâm đa ̣i bi”. “Thâm tâm, tâm đa ̣i bi” chính là 

“trung” của trung hiếu mà phần trước chúng ta đã nói. Đó là sự ứng du ̣ng của chân thành, là khởi 

dụng của chân thành. 

Trung nghĩa là gì vâ ̣y ? Không có mô ̣t mảy may tà lê ̣ch . Có một niệm tự tư là tâm c ủa ba ̣n lê ̣ch 

rồi, tâm của ba ̣n tà rồi . Niê ̣m niê ̣m nghĩ vì tất cả chúng sanh , không hề có mảy may nghĩ vì bản 



188 



thân thì cái tâm này go ̣i là tâm t rung. Tâ ̣n trung báo quốc đó là tâm gì vâ ̣y ? Niê ̣m niê ̣m nghĩ vì 

quốc gia, niê ̣m niê ̣m nghĩ vì dân , dứt khoát không có mô ̣t niê ̣m nghĩ vì mình thì go ̣i là tâ ̣n trung 

báo quốc. Khởi tâm đô ̣ng niê ̣m đem lợi ích c ủa mình đă ̣t lên vi ̣ trí  hàng đầu, đó là tâm luân hồi 

tạo nghiệp luân hồi . Làm sao có th ể thoát khỏi luân hồi lục đạo ? Chúng ta phải ho ̣c Ph ật, phải 

học Bồ Tát . Bắt đầu ho ̣c từ đâu v ậy? Điều này tự mình phải rõ ràng , phải sáng tỏ . Cho nên ý 

nghĩa của tám chữ này r ất hay, để chúng ta thường xuyên nghĩ đến th ế gian này còn có biết bao 

người rất đáng thương , người cần chăm sóc cấp bách . Cho nên chúng ta nhìn thấy viê ̣n dưỡng 

lão, người già về hưu  (trong xã hội Singapore thường go ̣i là nhân sĩ vui tuổi già ), cô nhi. Những 

người dấn thân vào công tác phúc lợi xã h ội này, chúng ta bô ̣i phần tôn kính , lễ kính, tán thán. 

Họ thật sự thực hiện , thâ ̣t sự đang làm theo lời giáo huấn của Ph ật Bồ Tát , cổ thánh tiên hiền . 

Chúng ta cần phải tùy duyên tùy phâ ̣n , tâ ̣n tâm tâ ̣n lực đến hiê ̣p trợ ho ̣, giúp đỡ họ, sao có thể có 

phân biê ̣t, có chấp trước? Xã hội mới có thể được an ổn, thế giới mới có hòa bình. Đây là “bố thí 

vô úy” mà tr ong Phật pháp đã nói . Chỉ có bố thí vô úy m ới có quả báo khỏe ma ̣nh trường tho ̣ . 

Phật nói với chúng ta bát khổ ; sinh, lão, bê ̣nh, tử, ái biệt ly, oán tắng hội, cầu bất đắc, ngũ ấm xí 

thạnh. Tám loa ̣i khổ này trên thực tế đề u có thể tránh được, đều có th ể chuyển nó được . Người 

thông minh, người có trí tuê ̣ thì biết quả ắt có nhân , gieo nhân thiê ̣n chắc chắn đươ ̣c quả thiê ̣n . 

Chúng ta khởi tâm đô ̣ng niê ̣m đều vì bản thân, cho nên nhân ta ̣o tác là nhân bất thiê ̣n, mới có tám 

loại khổ này. Nếu như có thể niê ̣m niê ̣m vì xã hội, niê ̣m niê ̣m vì chúng sanh thì tám loa ̣i khổ này 

tự nhiên được tiêu trừ rồi . “Lìa khổ được vui” là mô ̣t câu nói chân thâ ̣t , quyết không phải nói 

suông. Chung quy là ở cá nhân giác ng ộ, thâ ̣t sự quay đầu, nghiêm túc nỗ lực đi làm. Hai câu nói 

này ý nghĩa rất rộng. 

Hôm nay thời gian đã hết, hẹn ngày mai chúng tôi tiếp tục báo cáo với quí vị. A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 29) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 30) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 30) 

Chào chư vị đồng tu ,  chào mọi người .  Chúng tôi vì mo ̣i người giới thiê ̣u “Cảm Ứng Thiên” . 

Toàn bài văn này không dài , chỉ có hơn  1000 chữ. Về phần phân đoa ̣n , chúng tôi căn cứ theo 

“Cảm Ứng Thiên Hô ̣i Biên” để giới thiê ̣u. Hầu như mỗi câu đều có chú giải, dẫn chứng rất tường 



189 



tâ ̣n. Đây là mô ̣t bô ̣ sách hay, rất hiếm có. Số thứ tự mà mỗi lần tôi báo cáo với quí vi ̣ chính là thứ 

tự mà ở trong “Hô ̣i Biên” đã sắp xếp. 

Kinh văn đoa ̣n thứ hai mươi hai: “Căng cô tuất quả, kính lão hoài ấu” . Tám chữ này trước đây 

khi tôi giới thiê ̣u , đã từng sắp xếp thành mô ̣t phân đoa ̣n . Phần trước nói “Chánh kỷ hóa nhân” , 

đây là hóa tha . “Chánh kỷ hóa nhân” là câu đầu tiên trong hóa tha , là câu nói tổng quát . Trở về 

sau thì kê khai khoa mu ̣c că ̣n kẽ hơn. Đoa ̣n thứ hai mươi hai này là nói về hành nhân, cũng chính 

là nói làm sao th ực hiện nhân từ, nhân ái. Ở trong đây trích  dẫn thi hành biê ̣n pháp chính tri ̣ c ủa 

người xưa:  “Văn Vương chi chánh, bất quá nhật, ai thử huỳnh độc” . Ngôn ngữ rất đơn giản, thâ ̣t 

sự phù hợp với yêu cầu vào thời xưa của Trung Qu ốc là “giản  - yếu - tường - minh”. Bốn chữ 

này đã đem đường lối , mục đích trị quốc của Chu Văn Vương hoàn toàn nói ra rồi . Thương xót 

những người già và trẻ em cô quả , khiến ho ̣ đều có th ể tránh được một số lo buồn khổ nạn , bảo 

dưỡng tuổi tho ̣, đây là nền chính tri ̣  nhân từ. Làm người lãnh đạo của một quốc gia mà có th ể thi 

hành nền chính trị nhân từ , đây chính là thánh vương . Từ đó suy ra , quan chức đi ̣a phương cũng 

phải biết đạo lý này, thúc đẩy nền chính trị nhân từ. 

Ở trong nhà Phật chúng ta, Thế Tôn da ̣y nhân sĩ tham gia công tác chính sự . Trong kinh Phật có 

mô ̣t bô ̣ “Kinh Nhân Vương Hô ̣ Quốc” , kinh này ở trong bô ̣ “Bát Nhã” . “Kinh Nhân Vương Hô ̣ 

Quốc Bát Nhã Ba La Mâ ̣t” , trước đây chúng tôi cũng đã từng giảng qua . Quản lý đất nước , lãnh 

đa ̣o quần chúng , viê ̣c cần phải làm là những viê ̣c nào ? Phật cũng đem lòng thương xót , cứu tế 

những cô nhi quả phu ̣ già yếu , tàn tật, không có người chăm sóc , phải đặc biệt thương yêu hơn 

nữa, đă ̣c biê ̣t quan tâm đến ho ̣ , hiện nay chúng ta go ̣i là sự nghiê ̣p phúc lợi xã h ội, sự nghiê ̣p 

phúc lợi người già . Mỗi quốc gia , mỗi khu vực đều đang tiến hành rất nghiêm túc . Những điều 

này đều được nói đến ở trong đoạn này. 

Tiếp theo ông nói:  “Phu tử chi chí, diê ̣c bất quá nhật , lão an thiếu hoài” . Khổng Phu Tử là nhà 

giáo dục lớn của phương đông chúng ta , Ngài cũng dạy chúng ta mỗi m ột viê ̣c này . Từ đó cho 

thấy, đa ̣i thánh đa ̣i hiền thế xuất thế gian đều  dạy chúng ta sự viê ̣c này, nhất là ở trong Phật pháp 

dạy nhân quả. Chúng ta không tôn kính người già , không yêu thương người già , không chăm sóc 

người già, vậy thì thử hỏi xem , bản thân chúng ta có bị già không ? Bản thân chúng ta khi  già rất 

mong có người trẻ chăm sóc , có người thường dân tôn trọng . Phật ở trong Kinh thường hay da ̣y 

chúng ta  “tin sâu nhân quả” . Ý nghĩa của lời nói này rất sâu xa , chúng ta cần nên thể hô ̣i thâ ̣t 

sâu. Tôn tro ̣ng người khác chính l à tôn tro ̣ng chính mình , yêu thương người khác chính là yêu 

thương chính mình, chăm sóc người khác chính là chăm sóc chính mình . Ở trong đây điều quan 

trọng nhất là tâm chân thành, đây chính là Bồ Tát đa ̣o. 

Phật ở trong Kinh luâ ̣n da ̣y Bồ Tát sáu cương lĩnh tu ho ̣c. Sáu nguyên tắc này, danh từ trong kinh 

Phật go ̣i là “sáu Ba La Mâ ̣t” . Thông thường trong giảng kinh chỉ đem sáu danh tướng này mô tả 

sơ qua mô ̣t chút là xong rồi ,  để người nghe thấy tưởng đúng mà lại sai ,  giống như hiểu rồi , 

nhưng thực ra mô ̣t chút cũng không hiểu .  Sáu cương lĩnh này ,  Thích Ca Mâu Ni Ph ật thuyết 

pháp 49 năm, giảng mỗi ngày cũng nói không hết . Từ đó cho thấy , ý nghĩa của nó r ất sâu rô ̣ng. 

Điều quan tro ̣ng nhất là phải thực hiện sáu cương lĩnh này. 

Thứ nhất là “Bố thí”. 



190 



Đối với những người già không có người chăm sóc , chúng ta phải đă ̣c biê ̣t quan tâm ho ̣ . Quan 

tâm là bố thí, bố thí tâm thương yêu, bố thí tâm từ bi. Bố thí tâm thương yêu, bố thí tâm từ bi, bố 

thí tâm chân thành, bố thí tâm thanh ti ̣nh, những loa ̣i bố thí này rất ít người nói đến. Chúng ta chỉ 

biết nhìn thấy ho ̣ không có quần áo mă ̣c thì đi mua mấy bô ̣ quần áo tă ̣ng ho ̣, họ không có gì để ăn 

thì chúng ta tă ̣ng ho ̣ mô ̣t ít lương thực , chứ chúng ta không có cho tâm yêu thương chân thành , 

cho nên công đức này làm sẽ không viên mãn , không những là không viên mãn , mà nói thực ra 

là không có công đ ức. Những viê ̣c mà chúng ta làm là t huô ̣c về phước đức, phước đức này vẫn 

không phải phư ớc  đức viên mãn ,  vì  ở  trong  phước  đức viên mãn là có tâm yêu thương chân 

thành. Bố thí chăm sóc , từ bi cứu tế đích thực là phải thấy ta ̣i sao ho ̣ phải chi ̣u những khổ na ̣n 

này. Người ho ̣c Phật chúng ta rõ ràng , sáng tỏ, con người đến th ế gian này là do hai loa ̣i nghiê ̣p 

lực. Mô ̣t loa ̣i là dẫn nghiê ̣p , dẫn dắt chúng ta đến cõi người để đầu thai , đây là do trong đời quá 

khứ giữ ngũ giới rất tốt , chúng ta nương vào điều này mà được thân người . Tuy được thân người 

nhưng quả báo cả đời của mỗi người không giống nhau . Quả báo là thuô ̣c về mãn nghiê ̣p  (chữ 

mãn của viên mãn ). Mãn nghiệp là nghiệp thiện ác mà trong đời quá khứ đã tạo . Dung ma ̣o đời 

này của chúng ta , tình trạng sức khỏe cơ thể , đời sống vâ ̣t chất, đời sống tinh thần, các loại điều 

kiê ̣n khác nhau là thuô ̣c về mãn nghiê ̣p . Dẫn nghiê ̣p của những cô nhi , quả phụ này gi ống với 

chúng ta là đều đươ ̣c th ân người, nhưng mãn nghiê ̣p thì không như nhau . Điều này ở trong Kinh 

luâ ̣n Phật nói quá nhiều rồi . Họ bần cùng không có của cải , nguyên nhân là không có tu bố thí 

tài; tham lam, keo kiê ̣t cho nên chi ̣u qu ả báo bần cùng. Họ không có  trí tuệ, không có năng lực 

mưu sinh đô ̣c lâ ̣p là do đời trước không có tu bố thí pháp . Cơ thể không khỏe ma ̣nh , nhiều bê ̣nh 

là do không có tu bố thí vô úy . Từ quả, chúng ta phải nhìn thấy nhân . Từ tư tưởng, ngôn ha ̣nh, 

tạo tác h iện nay của ho ̣  (hiện nay là đang ta ̣o nhân ), chúng ta sẽ biết qu ả báo tương lai của ho ̣ . 

Đa ̣o lý này nói sâu thì rất sâu , nói cạn thì cũng rất cạn . Đa ̣o lý và sự thâ ̣t ca ̣n , chúng ta có năng 

lực cảm nhâ ̣n được ; những đa ̣o lý và sự  thâ ̣t sâu hơn nữa , người sơ ho ̣c chúng ta không thể thể 

hô ̣i được. Tóm lại, sáu cõi mười pháp giới, thâ ̣m chí là Phật pháp nói Nhất Chân Pháp Giới cũng 

không lìa nhân quả .  Cho nên nhà Ph ật thường nói :  “Vạn pháp giai không ,  nhân quả   bất 

 không” , không thể xa lìa đi ̣nh luâ ̣t nhân quả . Nếu chúng ta muốn sống thâ ̣t khỏe ma ̣nh , thâ ̣t mỹ 

mãn thì bạn phải tu nhân . Giúp đỡ người khác nên lấy đi ều gì làm chủ vâ ̣y? Giúp họ khai trí tuệ, 

nên lấy điều này làm chủ . Đây mới là từ bi cứu giúp chân th ật, thâ ̣t sự giúp ho ̣ lìa khổ được vui , 

vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, không ta ̣o ra những phiền phức sanh tử này nữa , đây là ba ̣n thâ ̣t sự 

cứu giúp ho ̣. Không phải thiếu quần áo thì tă ̣ng quần áo cho ho ̣ mă ̣c, thiếu ăn thì tă ̣ng thức ăn cho 

họ, vậy thì ba ̣n cứu ho ̣ ch ỉ nhất thời, chứ không thể cứu nổi vĩnh viễn . Bạn giúp họ đời này , đời 


sau thì họ làm thế nào ? Phật Bồ Tát giúp tất cả chúng sanh khổ na ̣n này với điều

mà chúng ta 

tưởng tượng là hoàn toàn khác nhau. Nền giáo dục của nhà Phật là da ̣y người hiểu rõ nhân duyên 

quả báo, biết tình cảnh c ủa chúng ta hiện nay là do nhân duyên gì ta ̣o thành , dạy chúng ta phải 

dùng phương pháp như thế nà o để điều chỉnh , để cải thiện. Đây mới là cứu giúp đích thực . Nếu 

không hiểu rõ lý luâ ̣n và sự thâ ̣t về nhân duyên qu ả báo thì việc đoa ̣n ác tu thiê ̣n , họ rất khó làm 

đươ ̣c. Không nên nói chúng ta khuyên người khác , người ta khôn g dễ dàng làm theo , bản thân 

chúng ta cũng phát tâm xuất gia rồi , mă ̣c vào bô ̣ đồ của người xuất gia , hàng ngày chúng ta có 

cần mẫn đoa ̣n ác tu thiê ̣n hay không ? Không có! Tâ ̣p khí ác vẫn từng ngày đang tăng trưởng , 

không hề giảm  bớt. Nguyên nhân gì vâ ̣y ? Đa ̣o lý về nhân quả chưa có thấu triê ̣t . Cho nên ho ̣c 

Phật không phải là viê ̣c dễ dàng. 

Tôi ho ̣c Ph ật, so với người bình thường là rất may mắn , gặp được duyên tốt, rất thù thắng. Khi 

còn trẻ, tôi gă ̣p được mô ̣t vi ̣ trưởng lão cao niên là lão cư sĩ Chu Kính Vũ. Lúc đó tôi 26 tuổi, còn 

ông khoảng chừng  70-71  tuổi,  cùng tuổi với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam .  Ông tă ̣ng tôi mô ̣t cuốn 



191 



“Liễu Phàm Tứ Huấn”. Tôi ho ̣c Phật, bô ̣ sách đầu tiên chính là “Liễu Phàm Tứ Huấn”, tôi bắt tay 

làm từ nhân quả . Tôi đã đo ̣c mấy chu ̣c lần , tin sâu không nghi , bắt rễ từ trên tin sâu nhân quả . 

Sau đó mới biết tâ ̣p khí tâ ̣t xấu phải điều chỉnh , phải đoạn. Thuâ ̣n theo tâ ̣p khí phiền não c ủa 

mình thì hậu quả không thể tưởng tượng . Có thể đem những tâ ̣p khí tâ ̣t xấu này sửa đổi la ̣i triê ̣t 

để thì tiền đồ là một vùng sáng lạn. 

Sự ứng du ̣ng của “Liễu Phàm Tứ Huấn” chính là “Cảm Ứng Thiên” . Thiền sư Vân Cốc đã tă ̣ng 

cho tiên sinh Liễu Phàm tiêu chuẩn công tô ̣i . Tiêu chuẩn công tô ̣i là dựa vào “Cảm Ứng Thiên” 

để lâ ̣p ra, cho nên “Cảm Ứng Thiên” là sự ứng du ̣ng nhân duyên qu ả báo nói ở trong “Liễu Phàm 

Tứ Huấn”. Chúng ta nhìn thấy ở trong “Liễu Phà m Tứ Huấn”, khi ông làm huyê ̣n trưởng ở Bảo 

Đê ̣, ông thúc đẩy nền chính tri ̣ nhân từ, chính là điều mà chỗ này nói. Bản thân ông sống đặc biệt 

tiết kiê ̣m, dùng bổng lộc của ông để giúp đỡ những người cô quả bần cùng , nhâ ̣n nuôi những cô 

nhi, những đứa trẻ có tố chất thông minh thì mời thầy đến chỉ dạy chúng , những đứa trẻ có bẩm 

tính chậm chạp thì giúp chúng học một số kỹ năng , để khi chúng lớn lên có tinh thông một nghề , 

có thể mưu sinh, có thể đô ̣c lâ ̣p. Đây mới là cứu giúp thâ ̣t sự . Cho nên thánh nhân thế xuất thế 

gian, bố thí mà ho ̣ làm thuần túy là bố thí pháp . “Phẩm Phổ Hiền Ha ̣nh Nguyê ̣n” quí vi ̣ đều đo ̣c 

qua, “Kinh Kim Cang” mo ̣i người cũng đo ̣c rất thuô ̣c , trong đó Phật nói bố thí có tính toán , bố 

thí tài, bố thí bảy báu bằng đa ̣i thiên thế giới thì công đức cũng không lớn bằng bố thí bốn câu kê ̣ 

ở trong Kinh. Đây là đa ̣o lý gì vâ ̣y? Bố thí cúng dường bảy báu bằng đa ̣i thiên th ế giới, chỉ chẳng 

qua là nuôi thân ma ̣ng mà thôi , không liên quan gì với huê ̣ ma ̣ng . Bố thí tài thì chỉ nuôi thân 

mạng của ba ̣n được mô ̣t đời cơm no áo ấm , bạn chỉ có th ể có được sự hưởng thụ về vật chất , 

không thể liễu sinh tử , không thể xuất tam giới. Còn bố thí bốn câu kê ̣ trong Kinh Ph ật, nếu ba ̣n 

thâ ̣t sự sáng tỏ , thâ ̣t sự thông đa ̣t rồi thì quả th ật có thể chuyển cảnh giới , thâ ̣t sự đúng là có th ể 

giúp bạn siêu phàm nhập thánh, vĩnh viễn thoát khỏi sinh tử luân hồi, đây là đa ̣i bố thí, sao có thể 

sánh bằng? 

Hiện nay quí vi ̣ đồng tu đều biết th ế gian này có tai na ̣n . Hôm qua còn có người hỏi tôi tai na ̣n 

này là có thật không ? Có phương pháp nào tránh khỏi không ? Phương pháp thì có r ất nhiều, có 

thể hoàn toàn không bị tai nạn này . Phương pháp gì vâ ̣y? Nâng cao cảnh giới c ủa chính mình thì 

sẽ tránh được thôi . Hiện nay bạn ở nhân gian phải chi ̣u tan na ̣n , nếu như cảnh giới c ủa bạn vừa 

nâng lên đến thiên giới thì tai nạn này sẽ không liên quan gì với ba ̣n. Nếu như nâng cao lên thêm 

đến cảnh giới A La Hán , cảnh giới Bích Chi Ph ật, cảnh giới Bồ Tát thì bạn liền có năng lực cứu 

khổ cứu na ̣n, bạn làm sao bị tai nạn này được ? Cho nên tôi nói, chúng ta sinh ra ở th ế gian này, 

đối với người tu hành chúng ta mà nói , đó chẳng phải là viê ̣c xấu . Khi không gă ̣p phải những tai 

nạn này, chúng ta vẫn chần chừ do dự, vẫn nghĩ rằng ngày nay qua rồi còn có ngày mai , năm nay 

qua rồi còn có năm sau , cứ từ từ. Hiện nay gă ̣p phải sự viê ̣c này , biết không tích cực nghiêm túc 

nỗ lực là không được . Cái này thuộc về ngh ịch tăng thượng duyên , có thể đem cảnh giới của 

chúng ta nâng cao lên với tốc đô ̣ nhanh trong thời gian ngắn. Đây là sự viê ̣c tốt. 

Chúng ta muốn nâng cao c ảnh giới, nhưng không thể nâng lên đươ ̣c , nguyên nhân vì sao vâ ̣y ? 

Chấp trước không buông x ả; thị phi, nhân ngã, tham-sân-si-mạn là những trở ngại . Nếu như có 

thể đem những thứ này buông xả thì nâng cao không khó. Khó ở chỗ là bạn không chịu buông xả 

tự tư tự lợi , không chi ̣u buông x ả chấp ngã kiên cố . Loại chấp trước kiên cố này là giống nước 

đóng băng v ậy,  chúng ta thường nói :  “Nước đóng băng mô ̣t thước ,  không phải do la ̣nh mô ̣t 

ngày”. Cái chấp trước kiên cố c ủa chúng ta là đóng băng từ vô lượng kiếp đến nay . Chúng ta 

biết, đóng băng không phải là thâ ̣t , gă ̣p phải hơi ấm thì nó liền tan chảy ngay . Hơi ấm là gì vâ ̣y ? 



192 



Trí tuệ. Trí tuê ̣ vừa khai, liền tan chảy. Ngày nay chúng ta chấp trước kiên cố là trí tuệ c ủa chúng 

ta chưa mở. Đa ̣i sư Chương Gia da ̣y tôi , thấy rõ là trí tuê ̣, buông xả là công phu. Bạn chưa có trí 

tuê ̣ là ba ̣n chắc chắn không thể buông x ả. Buông xả giúp bạn khai trí tuệ , trí tuệ lại giúp bạn 

buông xả; thấy rõ thì buông xả, buông xả thì thấy rõ. Ở trong Bồ Tát đạo, từ sơ phát tâm mãi cho 

đến Như Lai địa, các Ngài dùng phương pháp gì vậy ? Chính là phương pháp như vậy. Từ đó cho 

thấy, chúng ta ho ̣c Ph ật điều quan tro ̣ng nhất là làm thâ ̣t . Ta biết được bao nhiêu thì ta làm bấy 

nhiêu. Khi ba ̣n làm đươ ̣c thì trí tuê ̣ ba ̣n khai mở . Trí tuệ mở rồi thì có th ể làm được nhiều thêm 

mô ̣t phần. Hai phương pháp này mãi mãi đang luân chuyển , đang bổ sung cho nhau , đem cảnh 

giới chúng ta nâng cao lên . Không chi ̣u buông xả là việc tồi tệ nhất. Dù có trí tuệ, trí tuệ của bạn 

dừng ở chỗ này rồi , không còn nâng cao thêm nữa . Vì vậy khôn g ngừng buông x ả, bạn cũng sẽ 

không ngừng tăng thêm trí tuê ̣. Đa ̣o lý này nhất đi ̣nh phải biết , nhất đi ̣nh phải cần mẫn nỗ lực mà 

làm. 

Ngày nay thế gian này người khổ rất nhiều. Thời xưa người ta có hai câu nói là  “Trong năm ngày 

 xuân ít” ,  ở trong một năm ,  những ngày quang cảnh đe ̣p không nhiều ;  “Thế  gian người khổ 

 nhiều” , chúng ta nên nghĩ rằng, họ bị khổ với mình bị khổ không có gì khác nhau . Chúng ta nhìn 

thấy ho ̣ bi ̣ khổ , liền nghĩ đến chúng ta cũ ng có kh ổ giống ho ̣, quá khứ có, tương lai còn nữa . 

Chúng ta sống trong cuô ̣c sống này, cũng sẽ mong cầu người khác giúp đỡ, mong cầu người khác 

thương xót. Chúng ta hôm nay nhìn thấy rồi , nếu như không sinh tâm thương xót , không sinh ý 

nghĩ giúp đỡ , thì khi chúng ta bi ̣ khổ bi ̣ na ̣n , sẽ không có người quan tâm . Đây là đa ̣o lý nhất 

đi ̣nh. Cho nên khi gă ̣p phải thế gian khổ na ̣n, không phân chủng tô ̣c, không phân tôn giáo, không 

phân ân oán, bình đẳng như nhau, tâ ̣n tâm tâ ̣n lực dang tay cứu giúp. Đây là ba ̣n thâ ̣t sự giác ngộ, 

thâ ̣t sự sáng tỏ, biết mình cần phải làm như thế nào. 

“Cảm Ứng Thiên” câu thứ hai mươi hai , ở trong chú giải có hai câu nói rất hay . Ông nói:  “Hiếu 

 thiê ̣n chi tâm, nhân chi sở đồng” , hay nói cách khác, con người đều có tâm yêu thích thiê ̣n . Thế 

nhưng viê ̣c thiê ̣n, hành thiện cần phải có người đề xướng . Người đề xướng cũng chính là người 

dẫn đầu mà chúng ta thường nói , là người chí sĩ đức hạnh chân th ật. Tại sao họ có thể dẫn đầu? 

Họ đem đạo lý mà họ đã sáng tỏ thật sự thực hiện rồi , cho nên họ có thể dẫn đầu. Lại nói:  “Thiên 

 hạ không lo không có người có sức, chỉ lo không có người phát nguyện lớn mà thôi” . Hai câu nói 

này cũng là  ý nghĩa này .  Cho nên người phát tâm nguyê ̣n lớn vô cùng hiếm có . Phật ở trong 

Kinh luâ ̣n thường hay khuyên chúng ta phát tâm B ồ Đề. Phát tâm B ồ Đề thâ ̣t sự là quá khó , 

nhưng không phát tâm B ồ Đề thì không thể bàn đến chuyện tu hành . Mă ̣t trái của tâm B ồ Đề là 

mê hoă ̣c. Người mê hoă ̣c , dù cho h ọ có tu, nhưng thành tựu thì rất hữu ha ̣n , cho nên nhất đi ̣nh 

phải phá mê khai ngộ. 

Công phu tu hành toàn ở đ ời sống thường ngày. Tâ ̣p khí tâ ̣t xấu của bản thân chúng ta , chúng ta 

nhất đi ̣nh phải biết. Biết là giác ngộ, không biết là mê hoă ̣c. Cứ lấy đời sống thường ngày để nói, 

hơi có mô ̣t chút bất như ý thì liền không tự ta ̣i , không thoải mái . Chúng ta theo thói quen , nên 

cảm thấy đi ều này không sa o, không hề lưu ý những hiê ̣n tượng này , đâu biết rằng những hiê ̣n 

tươ ̣ng này chính là ta ̣o nghiê ̣p . Người không đo ̣c Kinh Ph ật thì không biết , người chưa thể hiểu 

sâu nghĩa thú trong Kinh cũng không biết . Tại sao bạn không vui? Tại sao bạn không tự ta ̣i? Đây 

không phải là phân biê ̣t , chấp trước sao? Nếu ba ̣n không có phân biê ̣t chấp trước thì ba ̣n đâu có 

loại tâm thái này? 



193 



Phân biê ̣t chấp trước r ất khó đoa ̣n . Phần trước tôi đã kể với quí vi ̣ nghe v ề công án c ủa Long 

vương Hồ Đồng Đình, đời trước là ba ̣n ho ̣c c ủa An Thế Cao. Long vương ở đường súc sanh. Tại 

sao mô ̣t người tu hành la ̣i bi ̣ đo ̣a đến đường súc sanh vâ ̣y ? Chính là do hơi bất như ý , hơi không 

vui. Vào thời đó người xuất gia đi bát . Vị pháp sư xuất gia này tu rất tốt , hiểu rõ Kinh điển, kinh 

giáo rất thông đạt, giảng kinh thuyết pháp nói rất hay, lại chịu bố thí, pháp duyên thù thắng. Pháp 

sư như vậy hiếm có biết bao ! Khi đi bát , ông nhâ ̣n được cơm rau khôn g thâ ̣t hợp khẩu vi ̣ c ủa 

mình, trong tâm có mô ̣t chút không vui , chỉ một chút xíu không vui như v ậy thì liền đo ̣a la ̣c vào 

đường súc sanh . Chúng ta thử nghĩ , đức ha ̣nh của chúng ta ngày nay không bằng ông ; tâm sân 

hâ ̣n, tâm phân biê ̣t , tâm đố ky ̣, tâm chấp trước của chúng ta không biết nă ̣ng hơn ông gấp bao 

nhiêu lần, ông còn bị làm long vương, thử nghĩ xem, tương lai chúng ta thành cái gì ? Đây đều là 

sự thâ ̣t. Cho nên người chân tu hành , cứ ngay trong những cảnh duyê n này, tức khắc giác ng ộ, 

tức khắc quay đầu , tu tâm thanh ti ̣nh, tu tâm bình đẳng. Tâm thanh ti ̣nh là đa ̣o , tâm bình đẳng là 

đa ̣o. 

Tu hành là ngay trong đ ời sống thường ngày , là ngay chỗ khởi tâm động niệm phải quán chiếu 

tinh tế t ỉ mỉ xem , ta có còn chấp trước hay không , có còn phân biệt hay không ? Đối với người, 

với viê ̣c, với vâ ̣t chúng ta có còn ưa thích , có còn ghét bỏ hay không ? Viê ̣c thuâ ̣n theo ý c ủa 

mình thì sinh tâm hoan hỷ , không thuâ ̣n ý c ủa mình thì sinh tâm sân hâ ̣n . Chỉ mô ̣t mảy may sân 

hâ ̣n, không muốn giao thiê ̣p với người này , không muốn nhìn ho ̣ là chúng ta sai rồi . Chúng ta 

vẫn còn phân biê ̣t chấp trước , chưa chịu buông xả; trong tâm vẫn còn tính toán , vẫn còn thi ̣ phi , 

vẫn còn được mất , vẫn còn ưa ghét , vâ ̣y làm sao đươ ̣c ? Chúng ta vẫn là phàm phu lu ̣c đa ̣o chính 

gốc. Do đó chúng ta mới thể hô ̣i được điều mà trong “Kinh Đi ̣a Ta ̣ng” đã nói :  “Chúng sanh cõi 

 Diêm Phù Đề khởi tâm động niê ̣m toàn là tội lỗi” . Chúng ta đã lĩnh hô ̣i được câu nói này. Không 

có quán chiếu tinh tế tỉ mỉ , không soi la ̣i thâ ̣t kỹ , chúng ta thấy trong Kinh văn luôn cho rằng 

Ngài nói thật quá mức rồi . Hãy thử quan sát, thử soi la ̣i thâ ̣t kỹ, những điều trong Kinh nói, từng 

câu từng chữ đều là chính xác, mô ̣t chút cũng không sai. 

Người chân tu hành , người đa ̣i tu hành là ngư ời ngay ở trong cảnh duyên , đem những tâ ̣p khí 

phiền não này loa ̣i bỏ thâ ̣t sa ̣ch sẽ , đem những góc ca ̣nh này mài thâ ̣t nhẵn bóng , đó là chân tu 

hành. Tu hành luyê ̣n công phu ở đâu thì chúng ta đã hiểu rõ rồi . Hiểu rõ rồi thì phải làm thâ ̣t . Ở 

trong đời sống thường ngày , đối nhân xử thế tiếp vâ ̣t không có gì khác , chính là mô ̣t câ u “nhìn 

thấu,  buông  xả” .  Nếu có mô ̣t mảy ý ni ệm khởi lên ,  thì phải đem ý ni ệm  này  buông  xả.  Biết 

trong tâm thanh ti ̣nh , trong tâm bình đẳng, ở trong chân tâm không có mảy may ý nghĩ . Có mảy 

may ý nghĩ khởi lên , đó chính là vô minh khởi  lên rồi. Chúng ta phải hiểu rõ đa ̣o lý này . Nếu 

chúng ta không du ̣ng công phu ở trên chỗ này thì sao có thể thành tựu được? 

Tịnh Tông dụng công quả thật thuận tiện hơn pháp môn khác quá nhiều . Tịnh Tông là đề khởi 

một  câu  Phật  hiê ̣u,  vừa khởi tâm đô ̣ng niê ̣m thì tự mình phát giác rồi

,  cái mà người xưa gọi 

là  “không sợ niê ̣m khởi, chỉ sợ giác chậm” . Ý nghĩ thứ nhất mới vừa khởi, bạn lập tức phát giác 

thì ý nghĩ thứ hai đ ổi thành “A Di Đà Phật”. Đổi hết tất cả ý nghĩ này thành A Di Đà Ph ật, đây 

gọi là niệm Ph ật. Niê ̣m Phật vốn dĩ là cách niê ̣m này . Niệm mô ̣t câu A Di Đà Ph ật liền đem ý 

nghĩ này san bằng rồi , dẹp cái ý nghĩ này xuống rồi . Niê ̣m Phật như vậy công phu mới go ̣i là đắc 

lực. Ngày nay có người nói công phu c ủa họ đắc lực rồi. Chưa chắc! Họ đã hiểu sai ý nghĩa hai 

chữ “đắc lực” rồi , họ chưa hiểu rõ ràng , chưa hiểu minh ba ̣ch . Sao go ̣i là “đắc lực” ? Công phu 

thâ ̣t sự đắc lực là niê ̣m niê ̣m dâ ̣p tắt tham sân si , niê ̣m niê ̣m dâ ̣p tắt thi ̣ phi nhân ngã , niê ̣m niê ̣m 

dâ ̣p tắt bốn tướng thì công phu này mới g ọi là đắc lực. Không những bốn tướng không còn nữa , 



194 



mà b ốn kiến cũng không còn , “Kinh Kim Cang” nói : “Kiến ngã, kiến nhân, kiến chúng sanh , 

kiến tho ̣ giả”. Người du ̣ng công thâ ̣t sự , trong hai mươi bốn giờ ha ̣ công phu ngay chỗ này , làm 

gì có công phu dẹp vọng tưởng ? Thế nhưng quí vi ̣ phải biết, nếu như công phu không đắc lực thì 

vọng tưởng liền  khởi lên rồi ,  trong  Phật pháp go ̣i là quán chiếu ;  quán chiếu nếu mất hết rồi , 

không thể chiếu đươ ̣c nữa thì vo ̣ng tưởng li ền khởi lên, tạp niệm liền khởi lên. Chúng ta tự mình 

thường xuyên soi la ̣i , thường xuyên giác ng ộ thì thường xuyên cảm thấy vô cùng hổ the ̣n , khởi 

tâm đô ̣ng niê ̣m vẫn đang ta ̣o nghiê ̣p . Ở trong đ ời sống thường ngày , chúng ta biết Bồ Tát Phổ 

Hiền nói rất rõ ràng là   “hằng thuận chúng sanh , tùy hỷ công đ ức” , nhưng mà chúng ta không 

thể làm được, vẫn cứ là hằng thuâ ̣n chính mình , thuâ ̣n theo tâ ̣p khí phiền não c ủa mình, thuâ ̣n 

theo vo ̣ng tưởng , phân biê ̣t, chấp trước c ủa mình. Chúng ta phải giác ng ộ, nếu cứ làm viê ̣c này 

thì chắc chắn không thể thoát khỏi sáu cõi luân hồi. 

Mong cầu vãng sanh , đó là hy vo ̣ng của ba ̣n , nhưng chưa chắc có th ể đa ̣t được. Đây là lời chân 

thâ ̣t, tuyê ̣t đối không lừa dối người . Vạn người niệm Phật, vạn người mong muốn vãng sanh Thế 

giới Tây Phương Cực La ̣c , nhưng thâ ̣t sự có t hể đi đươ ̣c chỉ có vài ba người . Lời này ngày trước 

lão sư Lý thường nói . Đây là nguyên nhân gì vâ ̣y ? Không thể buông x ả vọng tưởng, phân biê ̣t, 

chấp trước, vẫn cứ thuâ ̣n theo tâ ̣p khí phiền não . Làm thế nào mới có th ể vãng sanh vâ ̣y? Mức 

thấp nhất là thuâ ̣n theo A Di Đà Ph ật, niê ̣m niê ̣m đều là A Di Đà Ph ật thì người này mới có th ể 

vãng sanh, câu Phật hiê ̣u “A Di Đà Ph ật” mới thâ ̣t sự đem vo ̣ng tưởng , phân biê ̣t, chấp trước của 

mình đè xuống được. Đây là chỉ nói “phu ̣c phiền não”, hoàn toàn chưa có nói “đoạn phi ền não”. 

Người tu hành chân chánh chính là chỗ này go ̣i là người phát nguyê ̣n dẫn đầu , họ có thể làm tấm 

gương cho mo ̣i người . Họ làm tấm gương không phải cố ý làm , bản thân họ  đã làm như v ậy, 

không phải cố ý giả bô ̣ làm dáng cho người khác xem, không có ý nghĩ này. Nếu có ý nghĩ này là 

rơi vào trong vo ̣ng tưởng rồi , là rơi vào trong phân biê ̣t chấp trước rồi , đó không phải chân tâm . 

Chân  tâm  là  không  có giả bộ ,  chân tâm là rất tự nhiên .  Thuâ ̣n theo tự nhiên ,  đó là chân ;  trái 

ngươ ̣c tự nhiên, đó là ta ̣o tác, đó là giả, là hư ngụy. Tâm hư ngu ̣y thì không thể sanh về Th ế giới 

Cực La ̣c . Phàm là người vãng sanh về Th ế giới Tây Phương Cực La ̣c , người nào cũng là tâm 

chân thành, hay nói cách khác , người nào cũng là chân thành , thanh ti ̣nh, bình đẳng, chánh giác, 

từ bi. Tuyê ̣t đối không phải nói có cái tâm hư vo ̣ng có th ể vãng sanh, không có đa ̣o lý này . Tâm 

hư vo ̣ng niê ̣m Phật là chỉ kết pháp duyên với Phật A Di Đà, chỉ gieo thiê ̣n căn, đời này không thể 

đi đươ ̣c, vâ ̣y phải đợi đến đời sau , đợi đến đời sau nữa . Đời sau, đời sau nữa, khi nào gă ̣p được 

duyên phâ ̣n này, gă ̣p được pháp môn niê ̣m Phật, đến khi nào bạn dùng tâm chân thật , cũng chính 

là nói, bạn phải dùng tâm chân thành , thanh ti ̣nh, bình đẳng, chánh giác , từ bi, niê ̣m Phật cầu 

sanh Tịnh Độ thì bạn chắc chắn được sanh . Đa ̣o lý này chúng ta không thể kh ông biết. Chúng ta 

hiện nay biết rồi thì ph ải dùng, phải ho ̣c tâ ̣p liền, chúng ta đời này sẽ đươ ̣c vãng sanh . Vãng sanh 

đươ ̣c hay không , vãng sanh phẩm vi ̣ cao hay thấp , Đa ̣i Sư Thiê ̣n Đa ̣o nói r ất hay, đó là “do gă ̣p 

duyên khác nhau”. Chúng ta ngày nay gặp duyên thù thắng , đối với những đa ̣o lý , phương pháp, 

cảnh giới này, trên cơ bản đều hiểu rõ ràng, hiểu minh ba ̣ch rồi. Sau khi sáng tỏ, chúng ta đã biết 

cách làm người , biết cách sống . Làm người như thế nào ? Sống như thế nào ? Lìa vọng tưởng , 

phân biê ̣t ,  chấp trước làm người . Đối với tất cả mọi chúng sanh thì dùng tâm thanh tịnh

,  tâm 

chân thành, tâm bình đẳng đ ể đối xử; dứt khoát không khởi ý niê ̣m “cái này tốt , cái kia không 

tốt”, nhất đi ̣nh muốn tranh với người ta , nhất đi ̣nh phải tính toán . Tính toán đến cuối cùng , bản 

thân đo ̣a tam đồ . Tại sao đ ọa tam đồ vâ ̣y? Tam đồ là chính ba ̣n ta ̣o ra , tất cả pháp từ tâm tưởng 

sanh;  bạn chấp trước như v ậy,  tranh  hơn  như  vậy,  muốn thắng ,  hiếu thắng như v ậy,  đây là 

nguyên nhân đích thực của đo ̣a la ̣c . Chúng ta hãy xem ở trong Kinh luâ ̣n , chư Phật Bồ Tát có 

tranh nhau hay không? Tại sao họ không tranh? Họ biết một đạo lý là  “phàm sở hữu tướng, giai 



195 



 thị hư vọng” . Người tốt, thuâ ̣n cảnh là hư vo ̣ng; người xấu, nghịch cảnh cũng là hư vọng. Vì vậy 

tất cả cảnh duyên bày ngay trước mắt , tâm của ho ̣ như như bất đô ̣ng , trong “Kinh Kim Cang” 

nói: “Không dính theo tướng , như như bất động”, cho nên tâm tranh đấu mô ̣t chút cũng không 

có, chân tâm lìa niê ̣m , không có ý niê ̣m . Phật la ̣i sợ người hiểu lầm câu “chân tâm lìa niê ̣m” , sợ 

bạn hiểu thành “vô tưởng định” ,  cho nên Ngài la ̣i nói thêm mô ̣t câu là “lìa niê ̣m 

là lìa vọng 

niê ̣m”.  Cái ý này chính là nói ho ̣ còn có chánh niê ̣m

.  Thế  nào  gọi là chánh niê ̣m ?  Niê ̣m mà 

không niê ̣m, đó là chánh niê ̣m ; không niê ̣m mà niê ̣m là chánh niê ̣m . Cái ý này sâu . Thế nhưng 

chúng ta phải thể hô ̣i được, niê ̣m mà không niệm, cái niệm đó là niệm tất cả chúng sanh , là niệm 

Phật,  niê ̣m pháp, niê ̣m tăng.  Điều này trong “Kinh Di Đà” thường nói ,  niê ̣m Phật, niê ̣m pháp, 

niê ̣m tăng là lợi ích tất cả chúng sanh . Tất cả chúng sanh chính là Ph ật, chính là pháp , chính là 

tăng, cái niệm này là chánh niệm. 

Sao go ̣i là vô niê ̣m ? Tuy niê ̣m Ph ật, niê ̣m pháp, niê ̣m tăng, niê ̣m lợi ích tất cả chúng sanh , mà 

tâm đi ̣a c ủa mình luôn luôn thanh ti ̣nh , thâ ̣t sự không có khởi mô ̣t ý niê ̣m , hai cái này là đồng 

thời, không có trước sau , vâ ̣y mới là chánh niê ̣m . Ý nghĩ của ai là chánh niệm vậy ? Pháp Thân 

Đa ̣i Sĩ.  Chúng  ta mới biết,  Pháp Thân Đại Sĩ quyết định không còn có phân biệt

,  quyết đi ̣nh 

không có chấp trước , phiền não chướng, sở tri chướng đã đoa ̣n rồi , vô minh cũng phá mấy phần 

rồi, chân tâm hiển lô ̣, cũng chính là chân thành, thanh ti ̣nh, bình đẳng, chánh giác, từ bi hiển lô ̣ ra 

rồi, họ dùng cái tâm này. Phàm phu là làm trái ngượ c la ̣i với những điều này, hay nói cách khác, 

phàm phu không có tâm chân thành , phàm phu là tâm hư ngu ̣y , tâm ô nhiễm, tâm cao thấp “bất 

bình”, tâm mê hoă ̣c, tâm tự tư tự lợi , cho nên phàm phu không dễ gì thoát khỏi lu ̣c đa ̣o luân hồ i. 

Chúng ta nếu tu hành thì phải đem tâm này điều chỉnh la ̣i 

180  đô ̣.  Biết dùng tâm chân thành , 

thanh ti ̣nh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, đây là tâm Bồ Đề, đây là chân tâm, là tâm Phật. Cái tâm 

này khởi tác dụng chính là hạnh Bồ T át,  hạnh phúc mỹ mãn chân th ật, người th ế  gian go ̣i là 

“chân thiê ̣n mỹ tu ệ”. Cho nên chúng ta phải biết, mô ̣t mảy may chấp trước cũng không được 

phép có. Nhưng mà loa ̣i tâ ̣p khí tâ ̣t xấu này vô tình đã bô ̣c lô ̣ ra , mọi lúc mọi nơi bạn đều có thể 

nhìn thấy được . Nhìn thấy người khác , lâ ̣p tức nghĩ đến bản thân mình có hay không ? Tự mình 

không dễ gì nhìn thấy tâ ̣t xấu của mình. Nhìn thấy người khác lập tức xoay trở lại , hồi quan phản 

chiếu là có thể nhìn thấy mình là mô ̣t người như thế nào . Nhìn thấy tật xấu của mình, đây là giác 

ngộ. Đem những tâ ̣p khí tất xấu này của mình nhanh chóng điều chỉnh la ̣i thì gọi là chân tu hành. 

Kinh không thể không đo ̣c, không thể không nghe. Nghe Kinh thì thấy rất buồn chán. Thế nhưng 

không nghe Kinh thì tâ ̣p khí tâ ̣t xấu quả thâ ̣t đúng là tự mình không thể nhâ ̣n ra , vĩnh viễn không 

có một ngày tỉnh ngộ , sửa đổi, như thế thì có nguy không ? Học Phật kiểu này là chúng ta ho ̣ c 

suông rồi. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 30) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 



196 



Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 31) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 31) 

Kinh văn: “Căng cô tuất quả, kính lão hoài ấu”.  

Ở trong đoạn này, phần chú giải có trích dẫn một đoạn trong “Kinh Hoa Nghiêm”: 

-  “Nguyện nhất thiết chúng sanh, phát Bồ Đề tâm, cụ túc trí tuệ, vĩnh bảo thọ mạng, vô hữu 

 chung tận”.  

-  “Nguyện nhất thiết chúng sanh, cụ túc tu hành, ly lão tử pháp, nhất thiết tai độc, bất hại kỳ 

 mạng”.  

-  “Nguyện nhất thiết chúng sanh, cụ túc thành tựu, vô bệnh não thân, thọ mạng tự tại, năng 

 tùy nguyện trụ”.  

-  “Nguyện nhất thiết chúng sanh, đắc bất lão bất bệnh, thường trụ mạng căn, dũng mãnh tinh 

 tấn, nhập Phật trí tuệ”.  

Bốn nguyện này là điều mà tất cả chúng sanh thế gian chúng ta đều niệm niệm mong cầu. Có thể 

cầu được không vậy? Đương nhiên có thể cầu được, vì nếu không cầu được thì Phật nhất định 

không nói những lời này. Nếu như Phật nói ra những đạo lý này, chúng ta không hiểu, nói ra 

phương pháp mà chúng ta không làm được thì cách nói này của Phật là không khế cơ, còn gọi là 

lời nói rỗi hơi, làm sao có thể tương ưng với ngũ ngữ như trong “Kinh Kim Cang” đã nói. Từ đó 

cho thấy, ở trong Kinh luận từng câu từng chữ đều là năng lực chúng ta có thể lý giải, có thể thực 

hiện, đây mới được xem là lời dạy chân thật. 

Trong câu thứ nhất, điểm quan trọng nhất chính là  “Phát tâm Bồ Đề” , hay nói cách khác, bốn 

loại nguyện vọng đều là lấy tâm Bồ Đề làm căn bản. Nếu không phát tâm Bồ Đề thì chúng ta 

muốn vãng sanh về Thế giới Cực Lạc cũng không thể đi được. “Kinh Vô Lượng Thọ” vì chúng 

ta khai thị rõ ràng, vãng sanh Thế giới Tây phương Cực Lạc điều kiện quan trọng nhất là 

phải  “phát tâm Bồ Đề, nhất hướng chuyên niệm. Niệm Phật đường của chúng ta ngày nay niệm 

Phật 24 giờ không gián đoạn, không phải bảy ngày hay bảy mươi ngày, mà là trường kỳ. Đây là 

chúng ta đã làm được  “nhất hướng chuyên niệm”  rồi, nhưng nếu như không có phát tâm Bồ Đề 

thì vẫn không thể vãng sanh, cho dù một ngày niệm Phật 24 giờ không gián đoạn, thậm chí niệm 

cả đời cũng không thể vãng sanh. Chúng ta không thể trách Phật, Phật đã nói rất rõ ràng, đã nói 

tám chữ, nhưng bạn chỉ mới làm được bốn chữ, bốn chữ này làm viên mãn đi nữa cũng chỉ được 

50 điểm, vẫn chưa đạt tiêu chuẩn. Qua đó có thể thấy, phát tâm Bồ Đề là quan trọng. 

Tâm Bồ Đề là gì? Là tâm giác ngộ chân chánh. Giác ngộ điều gì vậy? Giác ngộ chân tướng vũ 

trụ nhân sinh minh bạch, rõ ràng. Chân tướng hình dáng ra sao? Trong “Kinh Kim Cang” nói: 



197 



“Phàm những gì có tướng đều là hư vọng”, “Tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn bèo bọt”. Đây 

là chân tướng mà chư Phật Bồ Tát nhìn thấy. Nói rõ hơn một chút là tất cả mọi hiện tượng đều là 

nghiệp nhân quả báo, thiện nhân - thiện quả, ác nhân - ác báo, nhân quả tương tục, kéo dài không 

dứt. Đây là chân tướng sự thật. Sâu thêm một nấc, Phật nói với chúng ta: “Hư không pháp giới, 

tất cả chúng sanh là một thể cùng chung mạng sống, đây là nói đến một nấc sâu hơn, đều là nói 

chân tướng sự thật. Chân tướng sự thật hiểu rõ rồi thì gọi là tâm Bồ Đề. Sau khi hiểu rõ rồi, điều 

quan trọng nhất là giúp mình cầu giải thoát, làm sao thoát khỏi lục đạo luân hồi, làm sao thoát 

khỏi thập pháp giới, giống như chư Phật Bồ Tát vậy, sống ở trong pháp giới nhất chân bình đẳng, 

đây mới là giác ngộ chân chánh, đây mới là Bồ Đề chân thật. Không những phải giúp bản thân 

mà còn phải giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. 

Các bạn nên biết, người giác ngộ ở trong thế gian này thì tương đối vất vả, không như các bạn 

tưởng tượng là người giác ngộ nhất định rất tự tại, rất vui sướng, sự thật hoàn toàn ngược lại với 

điều này. Người giác ngộ chịu đựng hết tất cả oan uổng, chịu đựng hết tất cả sự lăng nhục, chịu 

đựng hết tất cả sự dày vò. Những oan uổng, lăng nhục, dày vò này từ đâu mà đến vậy? Là từ bên 

chúng sanh bất giác mà đến, cho nên bạn phải chịu đựng được, không những ở trong Phật pháp 

mà ở trong pháp thế gian cũng như vậy. “Người tốt thì bị người ta khinh, người tốt bị kẻ xấu ức 

hiếp”, lời này chẳng phải thường nghe nói sao? Người tốt ứng xử thế nào vậy? Người tốt vẫn là 

làm người tốt, người tốt tình nguyện bị ức hiếp, vả lại không oán giận chút nào cả, đó mới gọi là 

người tốt. Người tốt là người sáng suốt, chung sống với những người không sáng suốt này, người 

tốt còn phải giúp đỡ họ quay đầu, giúp đỡ họ giác ngộ, còn phải chịu đựng sự dày vò của họ, 

chịu đựng sự đổ oan của họ. Nếu không phải người giác ngộ chân chánh thì không thể làm được. 

Chỉ có người giác ngộ thật sự thì tâm địa chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, đại từ đại bi đều bộc 

lộ ra trong đời sống. Người mê hoặc điên đảo không thể nhìn ra được. Ai có thể nhìn ra được 

vậy? Phật Bồ Tát nhìn ra được. Phật Bồ Tát an ủi họ, Phật Bồ Tát âm thầm hộ trì họ, tự hành hóa 

tha, vì tất cả chúng sanh tiêu tai miễn nạn. Chúng ta phát tâm muốn làm người tốt, người tốt rất 

cực khổ. 

“Cụ túc trí tuệ”, đây là sự thật. Người phát tâm Bồ Đề, trí tuệ mới hiện tiền. Chúng ta muốn phát 

tâm Bồ Đề nhưng không thể phát ra được là do nguyên nhân gì vậy? Nghiệp chướng chướng 

ngại. Nghiệp là gì? Nghiệp là tạo tác, tất cả tư duy bất thiện, tạo tác bất thiện, đó gọi là nghiệp. 

Nghiệp đã chướng ngại tâm Bồ Đề của chúng ta, cho nên tâm Bồ Đề không thể hiện tiền. Đạo lý 

là ở chỗ này. Chúng ta tạo tất cả nghiệp thiện, được hay không? Nghiệp thiện cũng làm chướng 

ngại tâm Bồ Đề. Lời này phải giảng thế nào? Cái thiện này của bạn không phải chân thiện, cái 

thiện này của bạn là thiện của thiện ác. Thiện của thiện ác chẳng giúp ích được gì cả. Thiện của 

thiện ác chỉ có thể được phước báo hữu lậu trong tam giới, không thể khai trí tuệ. Cho nên Phật 

dạy chúng ta đoạn ác tu thiện, ở trong đây không xen tạp phân biệt, chấp trước đó gọi là chân 

thiện. Phân biệt là ý của mình, chấp trước là lợi hại của mình. Hay nói cách khác, phải đem tự tư 

tự lợi, kiến giải, chủ trương, thành kiến của mình thảy đều buông xả, đoạn ác tu thiện như vậy là 

tâm Bồ Đề. Tu hành như vậy mới khai trí tuệ, “cụ túc trí tuệ”. Trí tuệ hiện tiền mới “vĩnh bảo thọ 

mạng”. 

Quí vị phải biết, không những là người, mà mỗi một chúng sanh đều là thọ vô lượng. Mọi người 

không nên cho rằng Thế giới Tây phương Cực Lạc mới là thọ vô lượng, chúng ta ở đây thì không 

có. Nếu như chúng ta ở đây không có thọ vô lượng thì lời Phật nói trong Kinh là không thông 

rồi, là tự mâu thuẫn nhau rồi. Phật pháp là pháp bình đẳng. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là thọ 



198 



vô lượng, còn ở đây đoản mạng, vậy là không bình đẳng rồi, đâu thể gọi là Phật pháp được? Cho 

nên chúng ta với Phật A Di Đà ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc là như nhau, người nào cũng là 

thọ vô lượng, chỉ do chúng ta mê hoặc điên đảo không biết, không biết mình có tâm Bồ Đề, 

không biết mình có vô lượng trí tuệ, vô lượng thọ mạng, cho nên mới gọi là “kẻ đáng thương 

hại”. Vô lượng trí tuệ, vô lượng thọ mạng do tu mà có phải không? Không phải, là tự tánh vốn 

đầy đủ. Vấn đề hiện nay ở chỗ nào vậy? Bạn không thể giác ngộ, vấn đề là ở chỗ này. Vừa giác 

ngộ, vừa quay đầu, bạn liền có được ngay thôi. 

Ngày nay có biết bao nhiêu người, kể cả người Mỹ ở trong đó, hôm kia có vị đồng tu nọ đưa cho 

tôi xem một tin tức, nhà tiên tri của nước Mỹ đang giải thích tai nạn thế giới, tôi nhìn thấy có 

không ít người đang nghe, có thể thấy mọi người đều vô cùng quan tâm. Tai nạn lớn của toàn thế 

giới sắp đến rồi, có người nào mà không sợ hãi? Đây rốt cuộc là sự tình như thế nào? Thế gian 

có rất nhiều người thông minh, mọi lúc mọi nơi chúng ta đều có thể gặp được. Họ ở trong định 

nhìn thấy, ở trong mộng nhìn thấy, ở trong quá trình tu học nhìn thấy, cũng có người ở trong môi 

trường sống nhìn thấy, nhưng đều là biết được lẽ đương nhiên mà không biết sở dĩ nhiên của nó, 

cho nên lo lắng, sợ hãi, không thể giải quyết vấn đề. Chỉ riêng Phật pháp hiểu rõ, nhất là Phật 

pháp Đại thừa, cho nên Phật pháp gọi nó là “bảo”. Chúng tôi thể nghiệm càng ngày càng sâu sắc, 

thật sự là “bảo”, chỉ có “bảo” mới có thể giải quyết vấn đề. Những tai nạn này chỉ là việc vụn vặt 

tầm thường, là chuyện nhỏ. Nhà Phật nói “đại tam tai”, đó là tai nạn lớn đích thực; nước, lửa, gió 

là tam tai, có thể phá tan trời sơ thiền, nhị thiền, tam thiền, đó mới là tai nạn lớn. Tai nạn lớn đó, 

ở trong Phật pháp cũng không có gì đáng kể, chúng ta hiểu rồi thì sẽ không bị tai nạn, thật sự là 

thọ vô lượng. Người chưa hiểu, họ phải tiếp nhận tai nạn này. Giống như là có sinh tử, thọ mạng 

có dài ngắn, những tướng huyễn này, tóm lại không thể lìa khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước. Cho nên lìa khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, chính là chỗ mà Đại Sư Vĩnh Gia 

trong “Chứng Đạo Ca” đã nói: “Sau khi giác ngô ̣ rồi thì không cả đa ̣i thiên”. 

Phật pháp, nhất là Phật pháp Đại thừa, từ đầu đến cuối không có gì khác, chính là dạy chúng ta 

giác ngộ. Phật pháp dạy học có ba mục tiêu. Một là chuyển mê thành ngộ, đây là mục tiêu đứng 

đầu, mục tiêu chủ yếu. Chỉ cần mục tiêu này đạt được thì có thể nói hai mục tiêu trước sau tự 

nhiên đã hoàn thành, chuyển ác thành thiện, chuyển phàm thành thánh, không thành vấn đề gì cả. 

Mấu chốt là ở chuyển mê thành ngộ, điều này ở trong nhà Phật thường hay nói là “Phá mê khai 

ngộ, lìa khổ được vui”. Muôn ngàn lời nói, muôn ngàn Kinh luận, tóm lại không lìa khỏi nguyên 

tắc này. Cho nên phát tâm Bồ Đề là vô cùng quan trọng. Tâm Bồ Đề thật sự hiện tiền thì tho ̣ vô 

lượng liền đạt được. Tại sao vậy? Chắc chắn vãng sanh, một niệm hay mười niệm đều có thể 

vãng sanh. Nếu bạn không phát tâm Bồ Đề, cho dù một ngày niệm 24 giờ, niệm cả đời cũng 

không thể vãng sanh. Bạn phát tâm Bồ Đề thì một niệm hay mười niệm đều có thể vãng sanh. Ý 

nghĩa của từng câu từng chữ ở trong Kinh đều phải hiểu cho rõ ràng, phải hiểu cho sáng tỏ. 

Nguyện thứ hai:  “Nguyện nhất thiết chúng sanh, cụ túc tu hành, ly lão tử pháp, nhất thiết tai 

 độc, bất hại kỳ mạng” , đây chẳng phải điều mà mọi người chúng ta hiện nay cần hay sao? Tu 

phương pháp gì có thể lìa già, lìa chết vậy? Lìa già, lìa chết, ở trong đây còn có một cái, không 

phải sót mất mà là lược bỏ mất, đó là bệnh. Lìa già, lìa bệnh, lìa chết. Không già, không bệnh, 

không chết, có ai làm được không? Có rất nhiều người làm được. Người niệm Phật vãng sanh, 

đứng mà đi, ngồi mà đi, khi đi còn chào từ biệt với bạn bè thân thích, họ không phải chết, họ 

không có chết. Vãng sanh Thế giới Tây phương Cực Lạc là đang sống mà vãng sanh. Điều này 

quí vị nhất định phải rõ ràng, đây là pháp  “Không Già, Không Bệnh, Không Chết” . Cách tu như 



199 



thế nào vậy? Dựa vào “Kinh Vô Lượng Thọ” tu học thì thành công ngay. Nếu bạn muốn dựa vào 

“Kinh Vô Lượng Thọ” tu hành, trước tiên bạn đối với văn tự trong Kinh điển phải học thuộc. 

Thứ hai là phải hiểu sâu. Thứ ba là ứng dụng vào đời sống của mình thì vấn đề này giải quyết 

rồi, già, bệnh, chết đều xa lìa rồi. 

“Nhất thiết tai độc”, câu này là hoàn toàn nói tình trạng xã hội của chúng ta hiện nay, tai nạn, 

bệnh độc (bệnh độc này chính là ôn dịch, bệnh truyền nhiễm) đều không thể hại bạn. Chúng ta 

đối diện với hoàn cảnh này mà sợ hãi thì không thể giải quyết, tìm đủ mọi cách để dự phòng 

cũng không thể giải quyết, không thể phòng nổi. Chỉ riêng dựa vào thánh giáo, dựa vào lời dạy 

chân thật của Phật Bồ Tát, chúng ta mới có thể thoát khỏi những khổ nạn này. Cho nên Phật dạy 

chúng ta “đọc tụng Đại thừa”, đặc biệt là người học giáo chúng ta, người phát tâm hoằng pháp 

lợi sinh. 

Đọc tụng Đại thừa là môn học quan trọng nhất của chúng ta. Ở trong đọc tụng bao gồm nghiên 

cứu thảo luận. Các bạn đồng học hiện nay ở nơi này tu học, hoàn cảnh tu học này là nhân duyên 

hy hữu đứng đầu thế gian, nếu các bạn không thể nắm lấy thì lỗi lầm ở các bạn. Tôi trước đây tu 

học mười năm ở Đài Trung, mười năm như một ngày, không hề gián đoạn. Hoàn cảnh của chúng 

tôi so với các bạn khác nhau như trời với đất, các bạn ở trên trời, chúng tôi ở dưới đất. Tôi ở Đài 

Trung có bảy người bạn học chí đồng đạo hợp, chúng tôi sống chung với nhau mười năm. Mỗi 

tuần chúng tôi chỉ hội tụ một lần ba tiếng đồng hồ, cùng nhau nghiên cứu thảo luận. Bởi vì mỗi 

người có gia đình, có công việc nên không thể hội tụ mỗi ngày. Các bạn hằng ngày hội tụ với 

nhau, cho nên nếu như các bạn học tập giống kiểu như tôi, chí ít các bạn học một năm bằng với 

bảy năm của tôi; các bạn học hai năm thì bằng với mười bốn năm của tôi. Đây là lời nói rất thực 

tế. Tôi ở Đài Trung mười năm, các bạn ở nơi đây một năm rưỡi là hoàn thành rồi. Nếu không thể 

khéo dùng cơ duyên này thì đáng tiếc rồi. Không phải bạn không có phước báo, mà phước báo 

thật lớn, thế nhưng khi phước báo lớn đến thì không biết hưởng, vẫn ở trong đây sinh phiền não, 

thật là đáng tiếc! 

Phần trước tôi đã nói với quí vị là “hiếu học tâm thiết”, các bạn đã thiếu bốn chữ này. Thật sự 

đầy đủ “hiếu học tâm thiết”, bạn đối với thời gian từng giây từng phút đều sẽ không để nó luống 

qua. Đồng học hội tụ với nhau, từng giây từng phút đều đang nghiên cứu thảo luận. Chúng ta học 

giảng Kinh, một người giảng, mấy người còn lại nghe, sau khi nghe xong thì đưa ra ý kiến, đưa 

ra phê bình để giúp nhau cải tiến. Sự giúp cải tiến này không phải là giúp một người, mọi người 

đều được giúp cả, mọi người đều nâng cao cảnh giới, đâu có thời gian rảnh rỗi mà khởi vọng 

tưởng? Đây mới gọi là lo cho đạo đích thực. Nhất là quí vị đều từ nơi khác đến Sigapore làm 

khách, thời gian là quí báu hơn cả. Đúng như cái mà người hiện nay gọi là cần tranh thủ từng 

giây từng phút, chúng ta mới có thể thành công lớn, xây nghiệp lớn. Sự nghiệp lớn này là gia 

nghiệp của Như Lai, đâu chỉ có giữ thọ mạng không bị tai hại mà thôi. Hy vọng các đồng tu 

chúng ta nên thể hội thật sự nghĩa chân thật của Như Lai, cần mẫn nỗ lực, y giáo tu hành, tự lợi 

lợi tha, thì đời này chúng ta không có uổng phí rồi, sống có ý nghĩa, có giá trị. 

Trong “Cảm Ứng Thiên Hội Biên”, chúng ta xem thấy ngài trích dẫn bốn nguyện nói trong 

“Kinh Hoa Nghiêm”. Nguyện thứ nhất:  “Nguyện nhất thiết chúng sanh, phát Bồ Đề tâm, cụ túc 

 trí tuệ, vĩnh bảo thọ mạng, vô hữu chung tận” . Nguyện thứ hai:  “Cụ túc tu hành, ly lão tử pháp, 

 nhất thiết tai độc, bất hại kỳ mạng” . Hai nguyện này chúng tôi đã giới thiệu rồi. Phía sau còn hai 

nguyện: “Nguyện nhất thiết chúng sanh, cụ túc thành tựu, vô bệnh não thân, thọ mạng tự tại, 



200 



 năng tùy ý trụ” . Nguyện thứ tư:  “Nguyện nhất thiết chúng sanh, đắc bất lão bất bệnh, thường trụ 

 mạng căn, dũng mãnh tinh tấn, nhập Phật trí tuệ”.  Chúng ta tiếp tục xem hai nguyện này. 

Bốn nguyện này chúng tôi đã nói là điều mà tất cả chúng sanh mong cầu, vấn đề là có thể cầu 

được hay không? Nhà Phật có một câu nói: “Ở trong cửa Phật, có cầu ắt ứng”. Nếu như bốn 

nguyện này không thể cầu được thì câu nói “ở trong cửa Phật, có cầu ắt ứng” đã có vấn đề rồi, đó 

là lời hư dối, không phải lời chân thật. Phật Bồ Tát tuyệt đối không có vọng ngữ, từng câu nói 

nói ra đều là lời chân thật, vấn đề ở chỗ chúng ta cầu không được. Thế gian này, ở trong “Bát 

khổ” có “khổ vì cầu không được”. Tại sao cầu không được vậy? Vì không hiểu rõ chân tướng sự 

thật, cái mà bạn cầu không hợp lý, không hợp pháp, không thuận pháp tánh, cho nên bạn cầu mới 

không đạt được, cầu trái với nguyện. Nếu như thật sự làm như lý như pháp, thì không có gì mà 

không cầu được. Cầu làm Phật còn có thể cầu được, bốn nguyện này nếu đem so sánh với thành 

Phật thì chỉ là chuyện nhỏ. Cho nên quả thật đúng là có thể cầu được. 

Hôm qua chúng tôi cũng đã nói nguyên tắc cơ bản của mong cầu là phát tâm Bồ Đề. Chỉ cần 

phát tâm Bồ Đề thì bốn nguyện này là có cầu ắt ứng. Nếu như không phát tâm Bồ thì bốn nguyện 

này sẽ rất khó cầu được, cho nên phát tâm Bồ Đề rất quan trọng. “Kinh Vô Lượng Thọ” quí vị 

thường hay niệm, điều mà trong tam bối vãng sanh nói là thượng - trung - hạ tam bối, đoạn sau 

cùng là nói người tu học pháp môn khác cũng phát nguyện hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ. Bốn 

loại lớn này, Phật dạy cho chúng ta tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc là “Phát tâm Bồ Đề, nhất 

hướng chuyên niệm”. Bạn có thể vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc hay không? Nếu tâm 

hạnh của bạn tương ưng với tám chữ này thì bạn nắm chắc phần vãng sanh, còn nếu như trái 

ngược lại với tám chữ này thì không thể vãng sanh. 

Ở niệm Phật đường của chúng ta hiện nay là niệm Phật 24 giờ không gián đoạn, quanh năm suốt 

tháng không gián đoạn, đã làm được “nhất hướng chuyên niệm”, nhưng có thể vãng sanh hay 

không thì còn phải xem chúng ta có phát tâm Bồ Đề hay không. Nếu như không phát tâm Bồ Đề 

thì vẫn không thể vãng sanh, một ngày 24 giờ niệm Phật cũng không thể vãng sanh. Đây là điều 

chúng ta nhất định phải biết. Bởi vì bạn chỉ làm được nhất hướng chuyên niệm, bạn chưa có phát 

tâm Bồ Đề. Cho nên phát tâm Bồ Đề là vô cùng vô cùng quan trọng. 

 “Phát tâm Bồ Đề”  là chánh nhân của vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc.  “Nhất hướng 

 chuyên niệm”  là duyên. Nhân duyên đầy đủ thì bạn chắc chắn được sanh Tịnh Độ. Đạo lý, chân 

tướng sự thật này chúng ta đều phải làm cho rõ ràng, làm cho minh bạch, không được hiểu sai ý 

của Phật. 

Tâm Bồ Đề là tâm giác ngộ chân chánh, là tâm giác ngộ triệt để. Hình thức của tâm giác ngộ ra 

sao? Nói đơn giản nhất để chúng ta tự mình có thể thể hội, có thể thực hiện là: Khởi tâm động 

niệm phải thuận theo giáo huấn của Phật Đà, không thuận theo ý của chính mình; đem ý 

của mình buông xả, tất cả nương theo lời dạy của Phật; Phật Bồ Tát ở trong Kinh luận dạy 

chúng ta làm thì chúng ta chăm chỉ làm, dạy chúng ta không nên làm thì chúng ta không 

được làm, ngay cả ý nghĩ cũng không được phép sinh. Đây là hình thức của tâm Bồ Đề.  

Nguyện thứ mười ba của “Kinh Vô Lượng Thọ” là “Nguyện quang minh vô lượng”, chúng tôi 

cũng đã giảng tương đối cặn kẽ. Nói thực ra, do liên quan với tiến độ nên chúng ta không thể 



201 



giảng nhiều hơn. Kinh văn từng câu từng chữ đều hàm chứa vô lượng nghĩa. Chúng ta cần thể 

hội cho được, phải biết học tập như thế nào. 

Thiện pháp nhất định phải tu. Trong việc tu thiện, thiện pháp viên mãn nhất chính là vãng sanh 

Tịnh Độ. Thật sự mong cầu vãng sanh Tịnh Độ thì nhất định phải đem tất cả mọi chướng ngại 

vãng sanh Tịnh Độ buông xả. Mang theo nghiệp vãng sanh, đây không phải nói là đem theo 

những chướng ngại này mà bạn có thể vãng sanh, đó là điều không thể. Đại đức xưa nói với 

chúng ta rất rõ ràng, chỉ có thể mang theo nghiệp cũ, không thể mang theo mới. Nghiệp tạo trước 

khi chưa học Phật do bản thân ngu muội vô tri. Sau khi học Phật lại tạo nghiệp tiếp, vâ ̣y thì 

không có cách gì mang theo được. Sau khi học Phật thì phải nghe lời Phật, sửa chữa lỗi lầm, tất 

cả vì Phật pháp trụ lâu ở thế gian. Câu thường nói là “chánh pháp cửu trụ”, vì giúp đỡ tất cả 

chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, cho nên triệt ngộ cứu cánh là phát nguyện cầu 

sanh Tịnh Độ. Đây là giác ngộ triệt để đích thực, vãng sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc là 

lìa khổ được vui chân thật. Cái khổ của tam giới, thập pháp giới thảy đều lìa rồi, được lạc cứu 

cánh, đây là chỗ mà Thế Tôn, A Di Đà Phật, tất cả chư Phật ở trong Kinh luận chỉ dạy chúng ta. 

Nếu như chúng ta có thể thể hội được nỗi khổ tâm mà Phật Bồ Tát chỉ dạy, thật sự hiểu rõ rồi, y 

giáo phụng hành, thì bốn nguyện này không khó nữa. Nguyện thứ ba nói, không phải nguyện 

Phật Bồ Tát mà là nguyện tất cả chúng sanh (tất cả chúng sanh là bao gồm bản thân chúng ta ở 

trong đó). 

 “Cụ túc thành tựu vô bệnh não thân” . Chúng ta hiện nay thân thể không tốt, có bệnh, có phiền 

não. Làm sao có thể làm được ở trong đời này không có đau bệnh, không có phiền não, “thọ 

mạng tự tại” “năng tùy ý trụ”? Tùy ý trụ chính là bạn ở trong thế gian này muốn trụ bao lâu thì 

trụ bấy lâu, thọ mạng tự tại, muốn đi thì đi, muốn ở thì ở. Có thể làm được không? Có thể làm 

được. Chúng ta ở trong “Cao Tăng Truyện”, trong “Cư Sĩ Truyện”, trong “Thiện Nữ Nhân 

Truyện” thật sự nhìn thấy, thọ mạng của họ đến rồi, họ vẫn không muốn đi, vẫn muốn trụ thêm 

mấy năm vì chúng sanh làm thêm một chút việc, không có vấn đề gì. Pháp sư Giao Quang, người 

chú giải “Chánh Mạch Kinh Lăng Nghiêm”, khi thọ mạng đến rồi, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn 

Ngài, Ngài xin phép với Phật A Di Đà ở lại thế gian này thêm mấy năm nữa. “Kinh Lăng 

Nghiêm” từ xưa đến nay chú giải đều không viên mãn, Ngài muốn chú giải lại cho “Kinh Lăng 

Nghiêm”, sau khi làm xong rồi sẽ vãng sanh. Phật A Di Đà liền đồng ý ngay. Phật đã đi rồi, Ngài 

liền lưu lại, làm một bộ chú giải cho “Kinh Lăng Nghiêm”. Điều này chứng minh thọ mạng tùy 

ý. Người có loại công phu này không chỉ có một mình Pháp sư Giao Quang, lịch đại bất luận tại 

gia hay xuất gia, có rất nhiều người như vậy. Nhưng mà người như vậy trụ ở thế gian chỉ có một 

việc là giúp chánh pháp trụ lâu. Như Pháp sư Giao Quang chính là giúp chánh pháp trụ lâu, rộng 

độ chúng sanh. Dùng cách nói hiện nay để nói, vì tất cả chúng sanh phục vụ, họ không phải vì 

chính mình, họ không có chính mình, cho nên họ có thể “cụ túc thành tựu vô bệnh vô não”. Từ 

đó cho thấy, đau bệnh, phiền não đều là do bản thân chúng ta có tư tâm, có “ngã” chấp. Chấp 

trước cái thân này là ta, chấp trước vọng tưởng phân biệt của chính mình là ta; khởi tâm động 

niệm  “tôi phải thế này, thế nọ; ý của tôi là thế nọ, thế kia; tôi cho rằng như thế nọ, như thế kia” . 

Bạn có “ngã” thì bạn sẽ có bệnh, bạn sẽ có phiền não, bạn sẽ có đau khổ. 

Phật pháp tu hành, bất luận là pháp môn nào, bất luận là tông phái nào, tổng cương lĩnh trong 

“Kinh Kim Cang” nói rất hay:  “Nếu Bồ Tát có tướng ngã, tướng nhân, tướng chúng sanh, 

 tướng thọ giả, tức không phải Bồ Tát”.  Sao gọi là Bồ Tát vậy? Bồ Tát là người sáng suốt, là 

người tu hành. Không sáng suốt là mê hoặc điên đảo, không tu hành thì tạo nghiệp. Cổ thánh tiên 



202 



hiền làm ra hình mẫu Bồ Tát cho chúng ta thấy. Cận đại người xuất gia, Lão hòa thượng Hư Vân 

của tông môn, Ấn Quang Đại Sư của Tịnh Độ tông, các Ngài làm ra hình mẫu để cho chúng ta 

thấy. Hình mẫu gì vậy? “Không tướng ngã, không tướng nhân, không tướng chúng sanh, không 

tướng thọ giả”. Bạn quan sát thật kỹ, các Ngài đã tràn đầy trí tuệ. Cư sĩ tại gia, người thị hiện 

tướng Bồ Tát cũng không ít, ví dụ như cư sĩ Giang Vị Nông - người chú giải “Kinh Kim Cang 

Giảng Nghĩa”, ở Đài Loan chính mắt chúng tôi nhìn thấy lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam. Những nhân 

vật hàng đầu này đều là thị hiện hình mẫu tốt của người sáng suốt, người tu hành. Các ngài trụ 

thế chỉ có một mục tiêu đơn giản là giúp đỡ chúng sanh đoạn ác tu thiện, giúp đỡ chúng sanh phá 

mê khai ngộ, cả đời chỉ làm mỗi một việc như vậy. Cho nên thật sự là phối hợp giúp chánh pháp 

trụ lâu ở thế gian, không có một mảy may tư tâm, không hề có mảy may tự lợi. Đó là hạnh Bồ 

Tát chân thật. Chúng ta ở chỗ này xem thấy với những gì mà trong Kinh này đã nói là tương ưng. 

Tại sao họ không trụ thêm mấy năm vậy? Người sáng suốt, người tu hành sống ở thế gian này 

không phải là ý của mình, hoàn toàn do duyên phận; có duyên thì ở thêm một thời gian nữa, 

không có duyên liền đi ngay. Duyên là gì vậy? Duyên là chúng sanh có mong muốn học với họ 

hay không. Có người muốn học với họ thì họ phải trụ thế, “ở trong cửa Phật, không bỏ một ai”. 

Nếu không có người học với họ, trụ thế là không cần thiết, họ liền đi ngay. Có lẽ bạn sẽ nói, 

người muốn học với họ thì rất nhiều. Nhìn từ bên ngoài thì không sai, là rất nhiều. Có người thật 

sự học với họ hay không? Bên ngoài thì tuân theo, nhưng bên trong thì chống lại rất nhiều, 

những người đó thì không tính đến. Vẻ bề ngoài giống như học tập với Bồ Tát, học tập với thiện 

tri thức, nhưng trên thực tế, khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác hoàn toàn trái ngược lại với điều 

mà thiện tri thức, Phật Bồ Tát chỉ dạy, cho nên họ không có cần thiết phải trụ thế. Phật Thích Ca 

Mâu Ni năm xưa trụ thế, thị hiện nhập Niết Bàn cũng là sự việc như vậy. Phật nói rất hay, người 

cần được độ đều đã được độ; người chưa được độ, xem nhân duyên từ nay về sau. Duyên hiện 

nay chưa chín muồi, Ngài bèn đi ngay. Phật Bồ Tát trụ thế hay không, thời gian trụ thế dài hay 

ngắn, đều xem thái độ học tập của chúng ta có nghiêm túc hay không. Cho nên chúng ta tự mình 

phải suy nghĩ, chúng ta bị Phật Bồ Tát nhìn đúng rồi, hay là bị Phật Bồ Tát bỏ rơi? Tôi nói lời 

này thật hơi khó nghe. Bản thân chúng ta không chịu học tập thì Phật Bồ Tát cũng đành bó tay 

đối với chúng ta. Nhất là xã hội hiện nay dân chủ, tự do, mở cửa, không ai có thể can thiệp được 

ai. Vào thời xưa, cha mẹ, thầy cô có thể gò ép con cái, nhưng hiện nay thì không được, hiện nay 

gò ép là phạm pháp. Cho nên Phật Bồ Tát trụ thế, thời tiết nhân duyên như vậy, chúng ta nhất 

định phải hiểu rõ, phải sáng tỏ. 

Y giáo phụng hành, quả thật đúng là có thể được “vô bệnh, vô não”. Bệnh sinh ra từ đâu vậy? 

Chúng ta hiện nay biết, bạn nhiễm phải vi-rút. Nhưng mà mọi người không biết, vi-rút nguy 

hiểm nhất, nhà Phật gọi là tam độc tham - sân - si. Bên trong chúng ta có tham sân si nên mới bị 

nhiễm phải vi-rút bên ngoài. Bên trong không có tham sân si thì bên ngoài vi-rút như thế nào, 

bạn cũng không bị cảm nhiễm, hiện nay trong y học gọi là khả năng miễn dịch, hệ thống miễn 

dịch. Nhà Phật nói miễn dịch, đích thực là đoạn tham sân si, tâm địa “thanh tịnh, bình đẳng, 

giác”, đây là thật sự có thể miễn dịch. Tâm địa đại từ đại bi có thể giải độc, cho nên quả thật sự 

là có thể thành tựu “vô bệnh vô não” “thọ mạng tự tại”. 

Nguyện thứ tư nói:  “Nguyện nhất thiết chúng sanh, đắc bất lão bất bệnh” . Làm sao có thể được 

không già, đây cũng là điều mà mọi người mong cầu, đều hy vọng mãi mãi thanh xuân. Làm thế 

nào có thể không già? Người dường như đều sẽ già. Chúng ta nên biết, nguyên nhân của già ở 

chỗ phân biệt, chấp trước. Bạn có chấp trước thì bạn sẽ bị bệnh, bạn có phân biệt thì bạn sẽ bị già 

yếu. Đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, quyết định không có phân biệt, không có chấp trước 



203 



thì bạn sẽ không bị bệnh, bạn cũng sẽ không bị già yếu, chí ít hiện tượng già yếu sẽ chậm lại, 

cũng chính là chúng ta nói lão hóa rất chậm. Người phân biệt, chấp trước nghiêm trọng thì tốc độ 

lão hóa rất nhanh. Nếu như hoàn toàn không có phân biệt chấp trước thì sự lão hóa này sẽ chấm 

dứt. Thật vậy, sẽ không lão hóa nữa. Hiện tượng lão hóa già yếu còn không có thì họ làm sao bị 

bệnh được? Nguồn gốc của bị bệnh có ba loại. 

 Loại thứ nhất là bệnh sinh lý, gọi là “bệnh tùng khẩu nhập” . Bạn ăn uống không cẩn thận, 

mặc y phục không cẩn thận nên cảm nhiễm gió lạnh, đây là bệnh tật trên sinh lý. 

 Loại thứ hai là bệnh oan nghiệp.  Phần lớn là do sát sanh hại mạng, những oan hồn này tìm bạn 

để trả thù. Oan quỷ nhập thân đều là oan gia đối đầu của bạn. Loại bệnh này nhất định phải hòa 

giải, đối phương đồng ý sự hòa giải của bạn thì sẽ thoát ra, bệnh của bạn sẽ hết ngay. Trong 

“Tam Muội Thủy Sám”, Quốc sư Ngộ Đạt bị mụt ghẻ mặt người là thuộc vào loại này. 

 Loại thứ ba là bệnh túc nghiệp.  Loại này thì tương đối phiền phức. Bệnh này không phải do ăn 

uống nhiễm phải, cũng không phải oan gia đối đầu, mà là quả báo tạo tác tội nghiệp quá nhiều ở 

trong đời quá khứ, hoặc giả trong đời hiện tại của mình. Loại quả báo này nếu dùng cách nói 

hiện nay để nói, đó là chứng sa sút trí tuệ người già. Chúng tôi đã thấy rất nhiều, phần lớn đều là 

gia đình giàu có, trong xã hội có địa vị, có của cải. Người bị chứng bệnh này, muốn sống không 

được, muốn chết cũng không xong, hơi thở của họ không dứt, ngay cả con cái của mình họ cũng 

không nhận ra; họ cần nhiều người đến chăm sóc, đó là phước báo của họ, họ nằm ở trên giường 

hưởng phước. Chúng ta vừa thấy liền biết, đây là bệnh nghiệp chướng. Bệnh này có cứu được 

hay không? Cứu được! Sám hối, sám trừ nghiệp chướng thì bệnh này sẽ khỏi. Thế nhưng họ 

không tin, họ không biết sám hối, người nhà cũng không hiểu rõ đạo lý này nên không thể giúp 

được. 

Bạn hiểu rõ những đạo lý này, tiêu trừ nghiệp chướng, không kết oán thù với chúng sanh, đời 

sống sinh hoạt chú trọng vệ sinh thì có thể không già, không bệnh. Bạn có thân thể khỏe mạnh 

thì bạn mới có năng lực lo cho đạo, “dũng mãnh tinh tấn”. Thể lực suy yếu, muốn tinh tấn đã 

không được rồi, lúc đó là chậm rồi. Cho nên từ xưa đến nay, giai đoạn tu hành công phu đắc lực 

nhất là khi còn trẻ, khỏe. Chúng ta thấy trong “Lục Tổ Đàn Kinh”, Đại Sư Huệ Năng đắc đạo lúc 

24 tuổi. Cái có được là thể lực. Có thể lực thì vào niệm Phật đường niệm Phật bảy ngày bảy đêm 

như chẳng có việc gì. Đến khi già bảy, tám chục tuổi vào niệm Phật đường mấy giờ đã chịu 

không nổi rồi, muốn tinh tấn cũng vô phương. Những đạo lý này chúng ta đều phải biết, sau đó 

mới biết cần phải tu học như thế nào, làm như thế nào. 

Trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói bốn nguyện này, chúng ta thảy đều có thể đạt được, chắc chắn 

không phải là lời giả dối, không phải vọng ngữ. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 31) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 



204 



Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 32) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 32) 

Tối hôm qua chúng ta đã làm một cuộc diễn giảng tại Thiền tự Tịnh Đức, bàn đến truyền thống 

cổ xưa của Trung Quốc, đó là  “ngũ phúc, lục cực” . Ngũ phúc là nhân thiện, quả thiện. Lục cực 

là nhân ác, quả ác. Những việc này, không những ở trong lịch sử chúng ta thấy rất nhiều mà ngay 

trong xã hội hiện thực, nếu như chúng ta hơi lưu ý một chút thì sẽ thấy, báo ứng thiện ác đều 

ngay nhãn tiền. Nếu như chúng ta mong cầu hướng lành, lánh dữ, thì những báo ứng này không 

những là hình mẫu tốt nhất cho chúng ta học tập, nó cũng đủ để cảnh giác cho hành vi tạo tác, 

khởi tâm động niệm của chúng ta. 

Trong đoạn “Cảm ứng Thiên” này có kể một câu chuyện cho chúng ta. Vào thời triều Tùy, có 

một vị xuất gia tuổi tác ngoài 100 tuổi, vô cùng khỏe mạnh. Ông thông đạt giáo nghĩa “Pháp 

Hoa”, thường hay nói với người ta là quả báo mà ông có được rất thù thắng, khiến người ta rất 

ngưỡng mộ. Nói quả thì nhất định phải có nhân. Nhân như thế nào tạo thành vậy? Ông y giáo 

phụng hành lời dạy của Phật Bồ Tát. Bồ Tát Phổ Hiền dạy người:  “Lễ kính chư Phật, xưng tán 

 Như Lai, quảng tu cúng dường, sám trừ nghiệp chướng” , bốn câu này ông đã làm được rồi. 

Ông nói, cả đời ông tôn kính đối với người già giống như đối với cha mẹ của mình vậy. Cách nói 

này, người trước đây có sự thể hội rất sâu, người ngày nay thì khó rồi. Khó ở chỗ nào vậy? Ngày 

nay con cái bất hiếu, bất kính cha mẹ. Bạn bảo: “Tôi đối với tất cả người già giống như đối với 

cha mẹ”, họ nghe xong rất thản nhiên. Đây là phong khí xã hội, giáo dục xã hội. Vào thời đại 

này, bảo người có thể hồi tâm chuyển ý thật sự là độ khó, khó gấp rất nhiều lần so với trước đây. 

 “Tôn kính đối với tất cả chúng sanh là giống như tôn kính Phật Bồ Tát vậy” . Cách nói này, vào 

ngày nay chúng ta nghe đến cũng khá lạnh nhạt rồi. Tại sao vậy? Vì người hiện nay bất kính Phật 

Bồ Tát, bất hiếu với cha mẹ. Bất kính Phật Bồ Tát, bất hiếu với cha mẹ cho nên mới dẫn đến tai 

nạn to lớn này. Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, một ngày trước khi vãng sanh nói với một số học trò là 

tai nạn này, Phật Bồ Tát, thần tiên cũng không thể cứu nổi. Thầy nói lời này xong, ngày hôm sau 

thầy liền vãng sanh. Chúng ta thử nghĩ, lời nói này rất có đạo lý. Ngày nay ở trong xã hội này 

không có tấm gương tốt về hiếu thuận cha mẹ, không có tấm gương tốt về tôn kính Phật Bồ Tát. 

Một người thật sự hiếu thuận cha mẹ, người tôn kính Phật Bồ Tát, không những không dám làm 

càn làm bậy, mà ngay cả khởi một niệm ác cũng cảm thấy có lỗi với cha mẹ, thấy trái ngược với 

lời dạy của Phật Bồ Tát. Hiện nay ở trong xã hội này đi tìm ở đâu một người như vậy? Người thế 

gian đều là thấy lợi quên nghĩa, chung sống giữa người với người là quan hệ lợi hại, đạo nghĩa 

không còn nữa, vậy thì làm sao mà họ không gặp nạn được? 



205 



Người tuổi tác cao, từng trải sâu rồi, thì đối với nguyên nhân của tai nạn tương đối dễ dàng hiểu 

rõ, có sự thể hội rất sâu. Nhưng mà chúng ta khuyên bảo người khác, người ta không tin được. 

Bản thân chúng ta có tin hay không? Nếu bản thân chúng ta thật sự tin được là nhất định quay 

đầu rồi. Ở nơi nào có tai nạn, chúng ta đến nơi đó để cùng nhau đảm đương với người bị nạn, 

tuyệt đối không có ý nghĩ trốn tránh. Có ý nghĩ trốn tránh tai nạn là bạn tự tư tự lợi, ý nghĩ đó 

chưa buông xả. 

Chúng ta tìm một nơi an toàn để cất giữ pháp bảo, hy vọng pháp bảo không phải bị hủy diệt ở 

trong tai nạn này. Chúng ta xem thấy Thạch Kinh Phòng Sơn ở gần Bắc Kinh, đó chính là đại 

biểu tốt nhất mà người xưa đã làm. Người xưa đem toàn bộ “Đại Tạng Kinh” khắc vào trong đá, 

cất giữ ở trong núi sâu. Bộ “Đại Tạng Kinh” này vô cùng hoàn chỉnh. Tất cả Kinh điển có được 

ở trong “Đại Tạng Kinh hiện nay của chúng ta, toàn bộ đều có trong Thạch Kinh Phòng Sơn. 

Ngoài ra còn có một số Kinh mà trong “Đại Tạng Kinh” hiện nay của chúng ta không có do Kinh 

điển thất truyền. Thật quá hiếm có! Mấy trăm người đã làm việc trong 1.000 năm, đem việc lớn 

này làm viên mãn rồi. Tại sao họ làm vậy? Lưu truyền cho người sau, chỉ sợ Phật pháp bị hủy 

diệt ở trong tai nạn. Trong lịch sử Trung Quốc, mọi người đều biết “Tam vũ diệt pháp”. Cho nên 

mọi hành động, tất cả đều là vì chúng sanh, vì Phật pháp. Tổ sư đại đức thường nói, Kinh luận 

Phật pháp là “con mắt của trời người”, là trí tuệ chân thật, do đó phải bảo tồn. 

Trong đời này tôi cũng làm công việc lưu thông Phật pháp. Lượng Phật pháp quá lớn, quá rộng, 

năng lực, tài lực của bản thân chúng tôi vô cùng hữu hạn, cho nên tôi lưu thông có nguyên tắc. 

Thứ nhất là lưu thông Kinh điển thất truyền, nhìn thấy Kinh điển này số lượng rất ít, lượng lưu 

thông không lớn, sợ rằng ở trong chiến loạn, ở trong tai nạn bị thất truyền, cho nên chúng tôi 

phải in lượng lớn để tặng khắp thế giới, dùng phương pháp này để bảo tồn. Một nơi có tai nạn 

tổn thất rồi, còn có một nơi khác không gặp nạn. Chúng tôi không vì chính mình. Tôi không có 

thời gian để đọc những Kinh luận này, vì muốn bảo tồn những Kinh sách này, cho nên tôi ấn 

tống khắp các nơi. Còn một cái khác cần phải in nữa, chính là chúng tôi hiện nay đang giảng, 

đang học tập một số kinh luận, sách tham khảo này. Bản thân tôi một đời in Kinh, trọng điểm là 

ở chỗ này. Những Kinh sách khác là có rất nhiều người ủy thác, đó là tự họ đem tiền đến, nhờ 

chúng tôi in thay cho họ. Số lượng khoảng 1.000 bản trở lên, chúng tôi tính giá cho họ bao nhiêu 

tiền, họ đem tiền đến, chúng tôi gánh vác trách nhiệm thay họ in, thay họ tặng. Đây là gặp phải 

sự hạn chế về nhân lực, tài lực, bất đắc dĩ mới dùng loại lưu thông trọng điểm này. Trước đây, 

điều lo lắng nhất là “Tứ Khố Toàn Thư”, sợ sẽ bị hủy diệt mất trong tai nạn, nếu không thể lưu 

truyền lại được thì là điều đáng tiếc lớn nhất, đây không phải chỉ một mình tôi, mà đó cũng là 

mối lo trong giới học thuật Trung Quốc. Từ cuối đời nhà Thanh, gần như là nửa thế kỷ, ở trong 

giới học thuật có không ít người muốn đem “Tứ Khố Toàn Thư” phiên dịch, in ra, lưu hành, hy 

vọng nó không bị mất đi, nhưng mà phân lượng quá lớn, không có tài lực lớn như vậy, cũng 

không có những cơ duyên này. Sau khi triều Thanh mất nước, cục diện Trung Quốc bị quân phiệt 

các cứ, người nước ngoài áp bức, tiếp đó là kháng chiến, mãi cho đến mười mấy năm gần đây, ở 

Đài Loan, kinh tế chuyển biến tương đối tốt, có tài lực nên mọi người bèn nghĩ đến vấn đề “Tứ 

Khố Toàn Thư”, cho nên thương vụ Ấn Thư Quán dốc hết sức, in 300 bộ không lấy tiền, đây là 

hoàn toàn vì sự bảo tồn văn hóa. Khi họ in, có người đến nói cho tôi biết, tôi đoán khoảng 300 

bộ, hỏi họ thì quả nhiên là đúng 300 bộ. Tại sao không in nhiều? In nhiều thì sợ không có người 

mua, cũng không có chỗ dùng, sách nhiều như vậy ai cần làm chi? Chỉ có thư viện lớn. Sách này 

cho bạn, bạn cũng không có chỗ để. Chúng tôi đến nơi đó mua được một bộ cuối cùng. Một bộ 

cuối cùng này là người Nhật Bản nhường cho chúng tôi, người Nhật Bản đặt với họ rồi mà 



206 



không có tiền thanh toán, nên họ nhường cho chúng tôi. Người Nhật Bản còn yêu cầu chúng tôi 

trả phí giới thiệu là hai vạn Đài tệ, tôi cũng đưa cho họ. Chúng tôi có được một bộ cuối cùng. 

Ngoài ra còn một bộ cũng vô cùng quý báu, đó là “Tứ Bộ Bị Yếu”. “Tứ Khố” đương thời chỉ có 

bảy bộ, được viết tay. Trong thời kỳ chiến loạn đã mất hết một nửa, hiện nay chỉ còn ba bộ hoàn 

chỉnh. Trung Quốc đại lục có một bộ, Đài Loan có một bộ và dường như viện bảo tàng Anh 

Quốc cũng có một bộ (không biết có phải là viện bảo tàng Anh Quốc không, tôi nhớ không rõ 

lắm). Có ba bộ hoàn chỉnh và một số bộ bị thiếu, bản thiếu vụn vặt. Ba trăm bộ này được cất giữ 

trên toàn thế giới ở các thư viện lớn như thư viện trường học, vậy là không dễ gì bị mất rồi. Nếu 

như không phải hủy diệt cả thế giới thì những sách vở này có thể bảo tồn được. “Bị Yếu” thì vô 

cùng quí báu, chỉ còn lại một bộ, độc bản, cho nên mọi người đặc biệt coi trọng. Thư cục Trung 

Hoa ở Đài Loan đem nó in ra rồi. Một mình tôi đã mua của họ 34 bộ, chia tặng cho thư viện 

trường học của Trung Quốc mỗi một tỉnh, mỗi một thành phố đặc biệt. Bản thân tôi đã giữ lại hai 

bộ, một bộ để ở Daslas - Mỹ, một bộ hiện nay để ở Colombo. Chúng tôi luôn nghĩ đến những 

trân bảo này. Đây là trân bảo vô giá mà mấy ngàn năm nay, liệt tổ liệt tông, cổ thánh tiên hiền, trí 

tuệ của các Ngài, sự kết tinh của các Ngài đối với thể nghiệm cuộc sống đã lưu truyền cho người 

đời sau. Chúng tôi làm là sự việc này, không phải người, người chẳng sao cả, vì người là sinh vật 

sống, thật sự tai nạn đến còn có thể trốn tránh, còn những bộ sách này, nếu có tai nạn đến thì 

không thể chuyển được, sự tổn thất này còn nghiêm trọng hơn so với tổn thất mạng sống của 

chúng ta. Cho nên chúng ta phải biết hết sức quý trọng, biết vì hạnh phúc của toàn nhân loại, vì 

trí tuệ của toàn nhân loại mà chúng ta có trách nhiệm gìn giữ, có trách nhiệm vì họ bảo quản thật 

ổn thỏa, đời đời truyền nhau. Khởi tâm động niệm quyết không phải vì cá nhân, quyết không 

phải vì đoàn thể nhỏ, mà phải vì quốc gia dân tộc, vì toàn thể nhân loại. Ý thức này phải càng 

ngày càng tăng, tuyệt đối không được sút giảm. Nếu ý thức này bị sút giảm thì liền đọa lạc tam 

đồ, đọa lạc ác đạo, chúng ta phải hiểu rõ. Nếu như ý thức này thật sự càng ngày càng tăng, từng 

ngày có tiến bộ thì đây là một động lực quan trọng cho việc tu đạo, học Phật của chúng ta, thúc 

đẩy chúng ta dũng mãnh tinh tấn một cách tự nhiên, không cần tác ý, hằng ngày ở đó tích lũy 

công đức. Đây cũng chính là như ở trong Kinh, Phâ ̣t vì chúng ta dặn dò vậy. Phật mong chúng ta 

có thọ mạng lâu dài, cần hành tất cả thiện pháp; dặn dò chúng ta có trí tuệ, có phước đức để có 

thể giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. Lời dặn dò của Phật Bồ Tát chúng ta có tiếp nhận hay 

không? Những lời dặn dò, văn tự dặn dò này, chúng ta nghe rồi, thấy rồi, nhưng nếu không lưu ý 

là không khởi tác dụng được. Sao gọi là lưu ý vậy? Nghe rồi, thấy rồi thì lưu vào trong ý thức 

của chúng ta. Chúng ta phải thường xuyên tư duy, thường xuyên thể hội, cần nỗ lực phụng hành, 

đem nó ứng dụng vào trong đời sống chúng ta thì lời dặn dò của Phật Bồ Tát, chúng ta thật sự 

tiếp nhận được. Cho nên tất cả phải nghĩ vì chúng sanh, nếu nghĩ vì chính mình là hoàn toàn sai 

rồi. 

Hiện nay toàn thế giới có tai nạn, chúng ta nhất định phải có trí tuệ chân thật, phương tiện thiện 

xảo để giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn thay đổi tai nạn này. Hôm kia có đồng tu nói cho tôi 

biết, họ tiếp xúc cha cố của Thiên Chúa giáo, là vị thầy tôn giáo rất có tu dưỡng, có đức hạnh, vị 

thầy này nói, tai nạn sắp giáng xuống, nhưng không biết có một sức mạnh gì đó đang ngăn cản 

nó lại, làm cho tai nạn này hiện nay đã lắng dịu rồi. Chúng tôi nghe xong lời này, ở trong tâm có 

nghĩ, tai nạn vừa lắng dịu thì cho rằng những lời tiên tri này đều là giả, tạo tác tội nghiệp không 

có quan hệ gì, có thể tạo nhiều một chút. Người càng ngày càng phóng túng thì tai nạn đó lập tức 

liền giáng xuống ngay. Cho nên chúng ta phải dũng mãnh tinh tấn, quyết định không được giải 

đãi. Tôi thường nói, chúng ta niệm Phật là vì chúng sanh khổ nạn toàn thế giới mà niệm; chúng 

ta nghiên cứu Kinh giáo, chúng ta giảng Kinh, khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác, không có gì 



207 



không phải vì chúng sanh khổ nạn toàn thế giới mà nỗ lực, không được một mảy may phóng 

túng. Tuyệt đối không nên cho rằng không có tai nạn, từ đây có thể thoải mái một chút rồi. Vừa 

thoải mái thì ma liền có cơ hội. Quí vị đều xem qua “Tam Muội Thủy Sám”, Quốc sư Ngộ Đạt 

mười đời đều là cao tăng, thật sự tinh tấn, nên oan gia trái chủ không thể đến gần, khi Ngài hơi 

một chút thoải mái thì ma đã chiến thắng rồi, gần như giao nộp mạng. Đây là điều đáng để chúng 

ta cảnh giác. Hãy thử xem, vị đệ tử tham thiền của Pháp sư Đế Nhàn năm xưa, mỗi ngày dụng 

công tinh tấn nên oan quỷ không thể nhập vào người, đến khi làm hòa thượng thủ tọa, địa vị cao 

rồi thì không còn tinh tấn nữa, ý nghĩ ngạo mạn khởi lên thì oan gia tìm đến thân và cũng đã nộp 

mạng. Vì một cá nhân mà còn như thế, chúng ta ngày nay vì chúng sanh khổ nạn toàn thế giới, 

quên mình vì người, không được mảy may lơi lỏng. Bản thân ta sao cũng được, có đáng gì! 

Có rất nhiều đồng tu quen với tôi đều biết, vào năm xưa, khi tôi chưa học Phật, những người xem 

tướng đoán mạng đều nói tôi không thể sống qua 45 tuổi. Năm nay tôi đã hơn 70 tuổi rồi, lẽ ra là 

sớm phải chết rồi, tôi còn sợ chết gì nữa? Tôi không sợ! Tất cả vì chúng sanh khổ nạn. Trong 

Kinh Phật nói: “Thế gian người khổ nhiều”. Chúng ta vì những người này mà sống, cũng vì 

những người này mà chết, cho nên nhất định không có lý do chạy trốn, không nên trốn tránh. Ở 

nơi nào có tai nạn, ta đều muốn đi, nhưng mà đi phải có duyên phận, không có duyên phận cũng 

không được miễn cưỡng. Phật dạy chúng ta tùy duyên chứ không phan duyên. Chúng ta hiểu 

được đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật thì biết mình cần phải làm như thế nào. Nhưng mà 

phải nhớ kỹ “việc tốt thường nhiều dày vò”, bạn làm việc tốt thì nhiều người đố kỵ bạn, nhiều 

người chướng ngại, phá hoại bạn, thậm chí còn có người hãm hại bạn. Chúng ta đều rõ ràng, đều 

minh bạch, cho nên những người đó đang tạo nghiệp chướng, chúng ta quyết không được phỉ 

báng họ. Họ làm nhục, họ hãm hại chúng ta, nhưng chúng ta không làm, thế là chúng ta đã khuất 

phục được ma vương rồi. Chúng ta vẫn cứ làm lợi ích chúng sanh, lợi ích xã hội, không vì bản 

thân, chỉ cần hơi thở này chưa dứt thì ta nhất định sẽ không buông xả. Họ tạo tội nghiệp của họ, 

còn ta làm công việc cần làm của ta, vậy là đúng rồi. Chúng ta làm chánh, hạnh chánh thì Tam 

bảo gia trì. 

Các đồng tu từ Trung Quốc đến, có người nói với tôi là ở Trung Quốc có một số người tu hành 

già, khoảng tám - chín chục tuổi, nói với người trẻ là thế gian này có tai nạn, nhưng Singapore 

không có tai nạn. Tại sao Singapore không có tai nạn vậy? Ở nơi này có Phật pháp, có Phật Bồ 

Tát, có thần hộ pháp bảo vệ. Họ đến hỏi tôi:  “Thần hộ pháp là ai?” . Tôi nói:  “Đó là chính bạn. 

 Bản thân bạn cần mẫn nỗ lực tu trì, đoạn ác tu thiện, chuyển mê thành ngộ thì bạn chính là Phật 

 Bồ Tát, bạn liền có thể bảo vệ nơi này” . Tâm hạnh của bạn bất thiện, vậy bạn tương ưng với yêu 

ma quỷ quái. Tâm thiện, hạnh thiện là tương ưng với Phật Bồ Tát, vậy mới có thể cảm được chư 

Phật hộ niệm, long thiên thiện thần phù hộ, đạo lý là ở chỗ này. Cho nên bạn đến Singapore, tôi 

vô cùng hoan nghênh, vào niệm Phật đường, mỗi ngày hai mươi bốn giờ niệm Phật, hai giờ nghe 

Kinh.  Chúng ta  nhất định phải nghe Kinh, không nghe Kinh thì không rõ lý. Sau khi rõ lý rồi 

thì tu học mới như pháp, giải hạnh tương ưng, định tuệ cùng học. Việc mà chúng ta ngày nay làm 

là hoàn toàn không có thành tích gì thật tốt, có thể nói chúng ta mới chỉ chạm được một chút ở 

ngoài rìa mà thôi. Nhưng mà khu vực khác chưa có người làm, chúng ta chịu làm, muốn làm, cần 

mẫn nỗ lực đang làm, dùng công đức ấy hồi hướng pháp giới. Thế nhưng phải có công đức chân 

thật thì mới hồi hướng được, nếu không thì lấy gì hồi hướng? Hy vọng các đồng học chúng ta 

cùng nhau khích lệ, cùng nhau nỗ lực, quyết định không được giải đãi, quyết định không được 

phép xem thường. Thế giới này càng yên ổn thì chúng ta càng phải nỗ lực. 



208 



“Cảm ứng Thiên”, câu thứ hai mươi ba: “Côn trùng thảo mộc, do bất khả thương”.  

Hai câu nói này chính là nói yêu thương tất cả mọi vật, từ bi bình đẳng. “Côn” có nghĩa là nhiều, 

cũng chính là nói tất cả những loài côn trùng bò sát lớn nhỏ. Động vật nhỏ còn không muốn làm 

tổn hại, huống chi động vật lớn, đây là thật sự nuôi dưỡng tâm từ bi của chúng ta. Trong ba loại 

bố thí thì đây là thuộc về bố thí vô úy. Quả báo của bố thí vô úy là khỏe mạnh, trường thọ. Người 

Trung Quốc nói trong ngũ phúc có hai loại quả báo này. Cho nên chúng ta nhìn thấy “quả” thì 

phải biết tu “nhân” như thế nào. Người thật sự chịu tu nhân, về sau nhất định sẽ có quả báo tốt. 

Nhân duyên quả báo không mảy may sai chạy. 

Bộ sách “Cảm ứng Thiên” này đều là khuyên người tu nhân thiện, đoạn duyên ác. Vô lượng kiếp 

đến nay, chúng ta khởi tâm động niệm, mọi thứ tạo tác, nói thật ra là thiện ít, ác nhiều. Ở trong 

Kinh luận, Phật nói với chúng ta phiền não là đứng đầu, trong “Bách Pháp Minh Môn Luận” quy 

nạp lại nói, có 26 loại phiền não lớn, chỉ có 11 loại thiện pháp, chứng tỏ tập khí ác của chúng ta 

quả thật nghiêm trọng hơn so với tập khí thiện rất nhiều. Đối với động vật nhỏ như muỗi, kiến, 

khi nhìn thấy, chúng ta đã vô ý giết hại chúng hoàn toàn không có lý do. Nguyên nhân gì vậy? 

Do tập khí ác. Cho nên thánh nhân thế xuất thế gian dạy chúng ta bồi dưỡng tâm từ bi, bắt đầu 

bồi dưỡng từ đâu vậy? Yêu quý mạng sống của động vật nhỏ. Người học Phật biết, chúng cũng 

là một thân mạng. Cái thân mà chúng đang thọ là do nghiệp bất thiện của chúng trong đời quá 

khứ, nên chúng mới thọ cái thân nhỏ như vậy. Chúng ta trong đời quá khứ, không biết bao nhiêu 

lần thọ thân giống như chúng vậy. Thân tướng những động vật nhỏ hơn nữa, chúng vẫn có một 

thần thức thì làm sao có thể sát hại chúng được? Không những không được sát hại, mà khiến 

chúng sinh phiền não thì chúng ta cũng có lỗi lầm. Ngay cả động vật nhỏ này cũng có thức, thì 

sao có thể dùng tâm ác đối với người ta? Phật nói cho chúng ta biết, động vật càng nhỏ thì càng 

đần độn, ngu si; động vật lớn thì tánh linh cao một chút, cũng chính là tương đối thông minh một 

chút. Đây là cách nói thông thường, nhưng trên thực tế, nếu chúng ta tư duy thật kỹ, cách nói này 

rất khó đứng vững được. Bởi vì chúng ta quan sát thấy kiến cũng rất thông minh, tổ chức xã hội 

của chúng rất chặt chẽ, có kiến chúa, chúng cũng biết phân công, có thể thấy, chúng hoàn toàn 

không phải rất ngu xuẩn. Những côn trùng biết bay như ong mật, chúng cũng có tổ chức, có xã 

hội của chúng, sao có thể nói chúng hoàn toàn là ngu si? Những chân tướng sự thật này, chúng ta 

hãy quan sát thật kỹ. Các nhà động vật học trên thế giới chuyên nghiên cứu động vật, sự quan sát 

của họ tinh tế, tỉ mỉ hơn người bình thường, họ nghiên cứu động thái đời sống của chúng, từ 

trong động thái đời sống có thể thể hội được tâm cảnh của chúng. Cho nên nhất định không nên 

cho rằng giết chúng có lẽ chẳng có quan hệ gì, chúng rất ngu si, không biết trả thù. Ý nghĩ này 

của chúng ta là sai rồi. Trong sách xưa có ghi chép, một bạn nhỏ cứu đàn kiến khi bị nước nhấn 

chìm, đem đàn kiến này lên bờ, kiến biết báo ơn. Qua đó có thể thấy được, chúng có tánh linh. 

Chúng ta từ chỗ này liền có thể thể hội được, chúng biết báo ơn, nếu bạn giết hại chúng thì chúng 

cũng biết báo oán. Động vật nhỏ như vậy đều có tánh linh, đều biết báo ơn, báo oán, huống chi là 

động vật lớn? Cho nên Phật ở trong “Kinh Lăng Nghiêm” khuyên mọi người không nên ăn thịt 

chúng sanh. Trong Kinh Phật lại nói rất rõ ràng, nguồn gốc chiến tranh của thế gian chính là ăn 

thịt chúng sanh, oan oan tương báo, không bao giờ dứt. Nhưng mà ngày nay người thế gian, ai 

tin những lời này? Chúng ta khuyên người khác, người ta nói chúng ta là mê tín, họ châm biếm 

chúng ta, vậy còn cách gì bây giờ! Thế Tôn năm xưa còn tại thế, phương thức sống là đi bát. Đi 

bát thì không nên tạo thêm phiền phức cho người ta. Nói thực ra, Thế Tôn cả đời đều không 

muốn thêm một mảy may phiền phức nào cho người khác. Chúng ta nhìn thấy trong Kinh, tất cả 

tùy duyên, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Cho nên đi bát người ta cho cái gì thì ăn cái 



209 



nấy, quyết định không có phân biệt, không có chấp trước. Cho nên người ta cho thịt thì ăn thịt, 

cho cái gì ăn cái nấy, quyết không phải đề xướng ăn thịt. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này, đó là 

“Từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa”, không cần phải bảo người ta làm riêng đồ chay cho người 

xuất gia, vậy thì thêm một lần phiền phức, đạo lý là như vậy. Trong “Kinh Lăng Nghiêm” 

khuyên người ăn chay. Khi Lương Vũ Đế đọc đến Kinh văn này thì cảm động rất sâu, bản thân 

ông liền ăn chay trường. Ông là hộ pháp lớn của cửa Phật, toàn tâm toàn lực hộ trì Phật pháp, 

cho nên bản thân ông ăn chay trường, ông cũng khuyên bảo người xuất gia nên ăn chay trường, 

cho nên Phật giáo Trung Quốc ăn chay là do Lương Vũ Đế đề xướng. Đề xướng này là chính 

xác, thuận theo lời dạy của Phật Đà. Chúng ta biết, Phật giáo trên toàn thế giới, chỉ có Phật giáo 

Trung Quốc là ăn chay, Phật giáo nơi khác đều không có ăn chay. Đây là thuận theo lời giáo giới 

của Phật. Chúng ta phải thể hội được. 

Dù cho động vật nhỏ đi nữa, chúng cũng hoàn toàn giống như một con người, chúng bất hạnh 

luân hồi với cái thân tướng như vậy. Chúng ta nhất định không được xem chúng nhỏ yếu mà ức 

hiếp chúng, đó là ý nghĩ sai lầm, hành động sai lầm. Ở trong chú giải nói rất rõ ràng, không 

những những động vật nhỏ này có linh tánh mà chúng cũng có Phật tánh. Phật ở trong Kinh nói: 

“Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh”. Đã có Phật tánh thì đều được xem là Phật, chúng ta sao có 

thể hại Phật, sao có thể giết Phật chứ? Bản thân chúng ta tu hành muốn thành Phật, mà còn muốn 

đi hại Phật, giết Phật, vậy chúng ta làm sao có thể thành Phật được? Cho nên Phật chế định giới 

luật, điều thứ nhất là “không sát sanh”, ý nghĩa này quá sâu, quá rộng. Nếu như không đọc tụng 

Đại thừa, không hiểu sau nghĩa thú thì giới điều “không sát sanh” này rất khó thể hội. Thật sự 

làm được “không sát sanh”, thử hỏi xem những động vật nhỏ này có còn làm tổn thương bạn 

không? Không còn! Có thể thấy chúng có trí tuệ, có thể lựa chọn. 

Trong “Cao Tăng Truyện”, quí vị biết Ấn Quang Đại Sư ở thời cận đại, động vật nhỏ không làm 

tổn thương Ngài. Bất kể Ngài đến nơi nào, căn phòng Ngài ở, bạn đi tìm muỗi, ruồi, bọ nhẩy, 

kiến, một con cũng không thể tìm ra được. Bình thường thì rất nhiều, khi Ngài vừa đến nơi đó ở 

là không còn nữa, những động vật nhỏ này dời nhà rồi, nhà Phật nói là dời đơn. Tại sao Lão pháp 

sư có thể có cảm ứng như vậy, còn chúng ta không có? Đây là điều đáng để chúng ta suy nghĩ 

kỹ, chúng ta cần suy nghĩ nhiều. Đây là đạo lý gì vậy? Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi. 

Tâm chân thành thì trên có thể cảm động chư Phật Bồ Tát, dưới có thể cảm động trời đất quỷ 

thần. Ngay cả quỷ thần ở cõi ngạ quỷ cũng có thể cảm động, huống chi những động vật nhỏ của 

đường súc sanh này, đều nhận được cảm động. Đây là điều chúng ta cần phải biết. 

Cho nên người có tu hành chân chánh, khi nhìn thấy những động vật nhỏ này đều là chắp tay 

niệm Phật, niệm Tam quy y:  “Quy y Phật, không đọa địa ngục. Quy y pháp, không đọa ngạ quỷ. 

 Quy y tăng, không đọa bàng sanh” . Tôi nghĩ mọi người đều nghe rồi, nhưng chúng ta có thật sự 

phụng hành hay không? Rất nhiều người thường hay quên mất rồi. Ba câu nói này là lời chúc 

phúc đối với những động vật nhỏ này, cũng là nhắc nhở chúng. Chúng ta nói, chúng có hiểu hay 

không? Ngôn ngữ không hiểu, nhưng linh tánh là thông hiểu. Phần tâm chí thành, sự chúc phúc 

chí thành đó của chúng ta, quả thật chúng có thể cảm nhận được. Chỉ cần chúng ta chân thành, 

thế nào là chân thành vậy? Nhất tâm là chân thành. Chúng ta vì chúng mà chúc phúc, vì chúng 

mà niệm Tam quy y, cái tâm này không chân thành, còn xen tạp, tán loạn thì không có hiệu quả. 

Nếu như tâm thật sự chân thành thì sẽ có hiệu quả. Tâm chân thành, không phải đối với một việc, 

phải đem tâm này bình thường bồi dưỡng nên tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, 

tâm chánh giác, tâm từ bi. Đây là chân tâm của chúng ta. 



210 



Tánh đức vốn có trong tự tánh, chúng ta có, chư Phật Bồ Tát có, tất cả chúng sanh đều có. Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, chư Phật, tánh đức của các Ngài hiện tiền, tánh đức tự tại. Tánh đức 

của chúng ta bị chôn vùi ở trong tập khí phiền não, tuy có nhưng không khởi tác dụng, cho nên 

Phật dạy chúng ta phải khắc phục phiền não, khắc phục chướng ngại, phải khiến tánh đức hiện 

tiền. Cái mà nhà Nho nói là: “Khắc niệm tác thánh” cũng là ý nghĩa này. Khắc phục phiền não, 

khắc phục tập khí là quan trọng hơn hết. Căn tánh mỗi người đều không giống nhau. Người thiện 

căn phước đức dày thì dễ dàng, họ vừa nghe thì liền sáng tỏ, họ có thể làm được. Người phước 

đức dày, tuy đối với đạo lý này chưa có thông đạt, sau khi nghe rồi thì họ sinh tâm hoan hỷ, họ 

cũng rất muốn làm được. Chúng ta hằng ngày nghe Kinh, hằng ngày đọc Đại thừa mà không thể 

làm được, thì tự mình đã biết thiện căn phước đức của bản thân chúng ta mỏng cỡ nào. Vậy phải 

làm thế nào? Nghe nhiều, đọc nhiều, bồi dưỡng thiện căn, phước đức của chúng ta. Khi duyên 

chín muồi rồi, thì một cách tự nhiên rất hoan hỷ, đem việc “không sát sanh” làm được triệt để, 

làm được cứu cánh viên mãn. Không những không sát hại tất cả chúng sanh, mà tuyệt đối sẽ 

không khiến chúng sanh sinh phiền não. 

Không sát hại chúng sanh được quả báo trường thọ. Không não hại chúng sanh được quả báo 

khang ninh. Khang ninh là thân tâm an lạc. Một người cả đời không có việc phiền muộn, không 

có việc phiền não, đây là khang ninh. Quả báo của khang ninh là do không muốn làm cho tất cả 

chúng sanh sanh phiền não. Quả như thế nào thì nhân như thế ấy. Nhân duyên quả báo không 

mảy may sai chạy. 

Sự việc “nhân quả” này, quy kết đến cuối cùng thật sự chính là bốn chữ  “tự làm tự chịu” . Bản 

thân chúng ta tu thiện thì bản thân chúng ta nhận phước báo, bản thân chúng ta tạo ác thì chúng 

ta nhất định phải chịu ác báo, dứt khoát không được phép oán trời trách người. Oán trời trách 

người là tạo tội nghiệp lớn. Thế gian biết bao nhiêu người không hiểu đạo lý này, cho rằng tất cả 

việc bất như ý là người khác tạo cho ta, người khác kiếm chuyện với ta. Sai rồi! Tự làm tự chịu! 

Tại sao người khác không kiếm chuyện với người nào mà chỉ kiếm chuyện với ta? Ta và họ 

trước đây có ác duyên, họ kiếm chuyện với ta là để trả thù. Ta hiểu rõ rồi thì cần phải tiếp nhận. 

Thừa nhận quả báo mà không có một mảy may ý nghĩ oán hận thì cái kết này đã mở ra rồi, đã 

hóa giải rồi. Thánh hiền thế xuất thế gian dạy chúng ta: “Oan gia nên giải, không nên kết”. 

Không kết oán với người thì trên đường Bồ Đề mới thuận buồm xuôi gió. Trong cuộc sống một 

đời, thật sự được kiết tường như ý đều là do chính mình tự tu mà có. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 32) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 



211 



Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 33) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 33) 

Hôm qua chúng ta giảng đến câu thứ hai mươi ba:  “Côn trùng thảo mộc, do bất khả thương” . 

“Côn trùng” là động vật, “thảo mộc” là thực vật. Hôm qua chúng ta đã giảng đến những loại côn 

trùng nhỏ, ví dụ như: muỗi, kiến, v.v… 

Thánh  nhân  thế  xuất  thế  gian  bảo  chúng  ta  phải  dưỡng  tâm  từ  bi.  Không  chỉ  là  phải  yêu  quý 

những động vật nhỏ mà thảo mộc, thực vật cũng phải từ bi yêu quý thì tâm từ bi này mới là thật. 

Người yêu quý động vật thì có, thế nhưng có thể ngay cả thực vật cũng không làm tổn thương thì 

tương đối  ít rồi.  Ở trong chú  giải  có trích dẫn lời  trong  “Kinh Viên Giác”, nói  rõ  “tình và vô 

tình” là một thể cùng chung mạng sống. Lời nói này rất khó hiểu. Trên Kinh Đại thừa Phật nói 

rất nhiều. Chúng ta hãy tư duy, thể hội thật kỹ. Đây là chân tướng sự thật. Phật nói tổng nguyên 

tắc cho chúng ta là hư không pháp giới tất cả chúng sanh  (tất cả chúng sanh này là cách nói theo 

 nghĩa rộng, tất cả sự vật hiện tượng do nhiều duyên hòa hợp mà sinh) đều là duy tâm sở hiện, 

duy thức sở  biến, đều là từ  tâm tưởng sinh.  Từ  đó cho thấy, nó thật  sự là một  thể  cùng chung 

mạng sống, cũng là trong Đại Kinh thường nói:  “Phật mười phương ba đời có cùng chung một 

 pháp thân” , chính là cùng một thể sinh mạng, thực vật đương nhiên cũng không ngoại lệ. Trong 

“Kinh Lăng Nghiêm” nói hay hơn nữa:  “Như Lai thường thuyết, chư pháp sở sanh, duy tâm sở 

 hiện, nhất thiết nhân quả, thế giới vi trần, nhân tâm thành thể” . Có thể dùng mấy câu nói này 

để giải thích tám chữ trong “Kinh Hoa Nghiêm”:   “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” . Cho 

nên hai bộ Kinh này hợp chung lại tham khảo, ý nghĩa vô cùng rõ ràng. Trong “Lăng Nghiêm” 

còn nói vi tế hơn:  “Kỳ trung nãi chí, thảo diệp lũ kết, cật kỳ căn nguyên, hàm hữu thể tánh” . 

Thảo diệp là thực vật, lũ kết là sự tướng. Chúng ta cầm một sợi dây thừng, thắt cái nút, đây là sự 

tướng, đều có căn nguyên của nó, đều có thể tánh của nó. “Thể tánh” là pháp tánh, “căn nguyên” 

là tự tánh. Cho nên trước đây tôi đã từng nói: “Khẳng định hư không pháp giới tất cả chúng sanh 

là chính mình”, đây chính là Phật tri, Phật kiến. 

Người nhập Phật tri kiến chính là Đại Sư Thiên Thai gọi là quả vị Phật phần chứng, trong “Kinh 

Hoa Nghiêm” gọi là 41 quả vị Pháp Thân Đại Sĩ, kiến giải của họ chính là như vậy, vậy liền gọi 

là nhập Phật tri kiến. Nếu chúng ta thật sự khẳng định rồi thì bạn chính là người thượng thượng 

căn, pháp thượng thượng thừa. Chúng ta từ địa vị phàm phu bỗng vượt đến địa vị Như Lai, bỗng 

vượt đến địa vị Pháp Thân Đại Sĩ. Sự việc này có thể làm được hay không, vấn đề là ở trong 

khoảng một niệm của chúng ta có thể chuyển lại được hay không. 

Kinh giáo Đại Thừa huân tập lâu rồi, ánh sáng này là giống như tia chớp vậy, tạm thời phóng ra. 

Thiện căn mỗi người không giống nhau. Người thiện căn sâu dày thì tần số phóng ánh sáng gia 

tăng, số lần tăng nhiều, nhưng đáng tiếc là không duy trì được, một niệm vừa giác ngộ thì niệm 

thứ hai lại quên mất rồi. Đây là nguyên nhân gì vậy? Tập khí phiền não quá nặng, chớp mắt là đã 

mê rồi. Nếu như có thể duy trì được nguồn ánh sáng này thì bạn liền chứng quả, bạn liền nhập 

địa vị Phật, địa vị Phật phần chứng. Sự hành trì của bạn không có gì khác với chư Phật Bồ Tát, 



212 



bạn một lòng từ bi đối với tất cả động vật nhỏ, thực vật và đối với chư Phật Như Lai, đối với cha 

mẹ của mình nhất định không có khác nhau. Yêu thương muỗi, kiến, yêu thương những hoa cỏ 

cũng giống chăm sóc cha mẹ, phụng sự chư Phật thì bạn chính là Pháp Thân Đại Sĩ. Nếu như bạn 

còn có tâm phân biệt thì bạn là phàm phu. 

Chúng ta đời này được thân người, nghe Phật pháp, cái duyên này là thù thắng không gì sánh 

bằng. Chúng ta thử xem quá khứ trong 2.000 năm qua ở Trung Quốc, các bậc tổ sư đại đức, thiện 

nam tử, thiện nữ nhân tại gia, người tu hành chứng quả không ít. Họ cũng là phàm phu, tại sao có 

thể chứng quả Thánh? Chính là nghe pháp liên tục, tu hành không gián đoạn, cho nên mới có thể 

thành  tựu.  Tại  sao  chúng  ta  không  thể  thành  tựu  vậy?  Vì  từ  hai  phương  diện  nghe  pháp  và  tu 

hành,  chúng  ta  thường  xuyên  gián  đoạn.  Gián  đoạn  thì  sức  mạnh  liền  yếu  đi  rồi.  Nếu  như  lại 

cộng thêm tập khí phiền não ở bên trong, bên ngoài có ngũ dục lục trần cám dỗ, thì công phu về 

hai phương diện “hành - giải” của chúng ta gần như bằng không. Không những không thể tiến bộ 

mà  từng  ngày  đang  thụt  lùi,  lùi  mãi  đến  địa  ngục  A  Tỳ.  Hiện  tượng  này  cũng  ngay  trước  mắt 

chúng ta, chúng ta cũng thấy rất nhiều, rất nhiều. 

Singapore nơi này được xem là tuyệt vời. Mỗi ngày có hai giờ giảng Kinh, trên thực tế giảng có 

đủ hay không vậy? Chắc chắn là không đủ! Hai giờ nghe kinh, vẫn còn hai mươi hai giờ khởi 

vọng  tưởng,  cho  nên  Phật  pháp  không  thắng  nổi  thế  pháp,  tâm  thanh  tịnh  không  thắng  nổi  ý 

nhiễm ô. Nguyên nhân không thể thành tựu của chúng ta là ở chỗ này. Các đồng học chúng ta, 

mỗi ngày ở trên Kinh giáo hạ công phu chí ít phải tám giờ đồng hồ mới có thể đem giải môn của 

chúng ta bảo toàn được, củng cố được. Tám giờ nghiên cứu Kinh giáo, tám giờ niệm Phật, thật 

sự  có thể thật  thà cần mẫn làm được như vậy thì trong ba hay năm  năm,  chúng ta cũng không 

thua gì  các đại  đức xưa. Sự việc này phải  tự  chính mình làm, không nên chờ người  khác đốc 

thúc.  Thời  đại  hiện  nay  việc  dạy  học  đốc thúc đã không thể làm đươ ̣c ,  thời  đại  trước  thì  làm 

được. Hiện nay là dân chủ, tự do mở cửa, bất kỳ người nào cũng không có quyền đốc thúc bạn, 

cũng không dám đốc thúc bạn. Ở nước Mỹ, người làm cha mẹ đều không dám trách mắng, răn 

dạy con cái. Ngay cả trẻ con năm - sáu tuổi, nếu như cha mẹ đánh nó, mắng nó thì hàng xóm sẽ 

đến báo với cục cảnh sát, họ nói người làm cha mẹ đó ngược đãi trẻ con, họ còn xử tội ngồi tù. 

Bạn nói xem, có đáng lo hay không? Người làm cha mẹ không dám quản con cái thì thầy làm sao 

dám quản học trò? Xã hội hiện nay như thế nào? Cha mẹ với con cái là bạn bè, thầy cô với học 

trò cũng là bạn bè. Thật sự làm được tiêu chuẩn của bạn bè thì được xem là khá rồi. Chân thật 

mà nói, làm bạn bè cũng còn chưa được. Xã hội ngày nay là như vậy. Cho nên tu hành có thể 

thành tựu hay không, điều đó hoàn toàn dựa vào chính mình. 

Chúng tôi khích lệ mọi  người,  khuyên mọi  người  một  chút,  chỉ  là trong lúc  giảng Kinh thuyết 

pháp  mà  thôi.  Bạn  nghe  rồi,  chỉ  làm  một  chút  tăng  thượng  duyên  như  vậy  với  bạn.  Bạn  nghe 

xong, hoan hỷ, hiểu rõ rồi thì theo lời này mà làm. Bạn nghe xong mà không hài lòng, thì buổi 

giảng sau bạn có thể không đến. Cho nên tôi hiểu rõ tình trạng xã hội hiện nay của chúng ta. Thật 

sự  có thể thành tựu hay  không, phải  dựa vào sự  giác ngộ  của mình, phải  dựa vào  công phu tự 

mình khắc phục chính mình. 

Tôi thường nói, duyên ở nơi này vô cùng thù thắng, có thể ở nơi này tu học là sự thành tựu của 

thiện căn, phước đức, nhân duyên từ vô lượng kiếp. Ở nơi này có hộ pháp nhiệt tâm hộ trì, đời 

sống sinh hoạt không phải lo lắng một chút nào, cho nên có thể đem toàn bộ tinh thần, toàn tâm 

toàn lực để lo cho đạo, mong cầu “hạnh - giải” tương ưng. Nếu có thể nắm lấy cơ hội này, ra sức 



213 



nỗ lực thì năm,  ba năm nhất định sẽ có thành tựu bất khả tư nghì. Chúng ta phải nghĩ đến, thế 

gian có biết bao nhiêu người muốn cầu cơ duyên này mà không cầu được. Khi tôi còn trẻ học tập 

ở Đài Trung, cảm thấy cái cơ duyên đó là tương đối tốt rồi, so với các bạn cùng lắm chỉ được 

một phần bảy. Một phần bảy là gì? Mỗi tuần một lần, chúng tôi cùng với thầy và đồng học lên 

lớp nghiên cứu thảo luận, còn các bạn hiện nay mỗi tuần bảy lần, cho nên duyên của tôi chỉ bằng 

một phần bảy của các bạn. Duyên của các bạn nhiều gấp sáu lần của tôi, vậy thành tựu của các 

bạn cũng phải cao hơn tôi gấp sáu lần mới đúng. Các bạn không thể vượt qua tôi, đó là do các 

bạn không dụng công, các bạn đem cơ hội vứt bỏ mất rồi. Tôi ở Đài Trung đã học mười năm. 

Các bạn ngày nay có cơ hội này, ở trong duyên phận này thì một năm của các bạn bằng với bảy 

năm của tôi, chỉ cần hai năm thì hơn tôi quá nhiều rồi. Chúng tôi vào thời đó, đồng học đều là cư 

sĩ tại gia, đều có gia đình, có sự nghiệp. Mỗi người phải bận bịu chăm lo cho gia đình, phải bận 

bịu công việc, cho nên một tuần chỉ trích ra thời gian ba giờ để cùng nghe giáo, học tập với thầy, 

một tuần lên lớp một lần. Chúng tôi học giảng Kinh cũng là một tuần lên lớp một lần, một buổi 

học này là ba giờ. Hằng ngày được lên lớp, chúng tôi đâu có cái số mạng tốt như vậy! Từ đó cho 

thấy, cơ hội này hiếm có. Cơ hội hiếm có mà chúng ta có được rồi, quả đúng như Phật ở trong 

Kinh thường nói:  “Thân người khó được, nay đã được. Phật pháp khó nghe, nay đã nghe” . 

Phật pháp, thế pháp đều phải nhìn cho thật xa, nhìn cho thật sâu, nhìn quá gần thì sẽ không có 

thành tựu. Muốn thành tựu đích thực thì phước tuệ phải song tu. Trong phước có tuệ, trong tuệ 

có phước. Phước - tuệ là một, không phải hai. Các vị pháp sư hoằng pháp lợi sanh trên toàn thế 

giới, phước - tuệ là hai, không phải một, họ không thể hợp chung lại được, có thể nói là phước 

nhiều  hơn  tuệ.  Phước  báo  thì  không  thể  thoát  khỏi  lục  đạo.  Ở  lục  đạo  đi  hưởng  phước  trong 

đường nào là khó nói rồi, phải xem công phu của bạn. Ngũ giới - thập thiện có thể đạt 90 điểm 

thì phước mà bạn tu ở nhân thiên. Ngũ giới - thập thiện không đạt đến tiêu chuẩn này, bạn đến 

đâu để hưởng phước là điều rất khó nói. Lời Phật nói ở trong Kinh từng câu đều chân thật, không 

có một chữ nào là lừa dối chúng sanh. Chúng ta phải nghĩ ra cho được. 

Phước tuệ phải song tu. Ở trong phước không có tư tâm, ở trong phước duy trì tâm “thanh tịnh, 


bình đẳng, giác” là trong cái phước đó có tuệ, có thể giải quyết vấn đề. Ở trong phước có tư tâm, 

sự hưởng thụ danh vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần không buông xả triệt để thì không thể thoát 

khỏi lục đạo luân hồi. Trong đây nêu ra hai công án, quí vị hãy xem thật kỹ, rất đáng để chúng ta 

phản tỉnh. 

Câu chuyện thứ nhất: Khi Phật thuyết pháp, có một con sò nhỏ ở bên cạnh cũng đang nghe Phật 

giảng Kinh, bất ngờ bị người ta vô ý giẫm chết. Do duyên cớ được nghe Kinh, cho nên sau khi 

mạng chung, nó sanh về Trời Đao Lợi, làm vua Trời Đao Lợi. Về sau dùng thân phận vua Trời 

Đao Lợi, lại đến nghe Phật giảng Kinh thuyết pháp, chứng quả Tu Đà Hoàn. Câu chuyện này nói 

cho chúng ta biết, động vật nhỏ cũng có tánh linh, sao chúng ta có thể làm tổn thương nó? 

Câu  chuyện  thứ  hai:  Có  một  người  xuất  gia,  đạo  nhãn  chưa  khai,  thường  hay  tiếp  nhận  cúng 

dường của cha con vị thí chủ. Vị thí chủ này là người ăn chay trường. Sau khi chết, người xuất 

gia phải trả nợ, liền hiện thân nấm rơm trong vườn rau của người thí chủ ấy. Cây nấm rơm đó 

chính  là  ông.  Mỗi  ngày  cây  nấm  rơm  này  cúng  dường  cho  cha  con  họ,  đây  chứng  tỏ  thực  vật 

cũng có tánh linh. Cha con này mỗi ngày ra vườn để hái nấm rơm, không hề nghĩ đến là trước 

đây cúng dường vị pháp sư đó. Mỗi ngày hai cha con đi hái nấm rơm là mỗi ngày ông phải trả 

nợ. Ở trong Phật pháp thường nói:  “Một hạt cơm thí chủ, lớn như núi Tu Di, đời này không 



214 



 liễu đạo, mang lông đội sừng để trả” . Đó là nói biến thành súc sanh. Còn câu chuyện trên nói là 

biến thành thực vật, phải trả nợ. 

Trong pháp thế xuất thế gian, chúng ta rất rõ ràng, rất minh bạch, quyết định không có chuyện 

chiếm phần hơn. Ai có thể chiếm của ai được chứ! Nhất định cũng không có chuyện chịu thiệt. 

Ai chịu thiệt, ai bị lừa? Không có! Nhân quả thông ba đời. Đời này người ta chiếm phần hơn của 

chúng ta, chúng ta đã chịu thiệt rồi, không ngờ rằng đời sau còn có người trả nợ, báo đền. Chúng 

ta  phải  hiểu  được  đạo  lý  này.  Đương  nhiên  chúng  ta  cũng  không  cần  người  ta  đến  trả  nợ,  vì 

những thứ này là oan oan tương báo, trả tới trả lui không bao giờ dứt, không phải là việc thích 

thú gì. Khai ngộ quan trọng, chứng quả quan trọng, vãng sanh quan trọng, đây mới là cứu cánh 

liễu thoát. Sau đó quay trở lại giúp đỡ những chúng sanh có duyên này. Phật pháp nói rất hay : 

 “Phật không độ người không có duyên” . Những người nào có duyên với chúng ta vậy? Trong 

đời quá khứ, đời đời kiếp kiếp oan thân trái chủ có duyên. Kết có ơn là duyên phận, kết có oán 

cũng là duyên phận. Cái chúng ta thiếu người khác là duyên phận, cái người khác thiếu chúng ta 

cũng là duyên phận. Cái được gọi là duyên phận là báo ơn, báo oán, đòi nợ, trả nợ, vẫn là cái 

vòng như vậy. Chúng ta kết duyên rất nhiều, phải mau mau thành tựu để quay trở lại  giúp đỡ 

những oan thân trái chủ này, thảy đều được độ. Cho nên bản thân nhất định phải chú trọng, coi 

trọng giải hạnh như nhau, định tuệ học ngang nhau. Nhất là tình trạng xã hội hiện nay, nếu không 

cần mẫn nỗ lực thì chắc chắn sẽ đọa lạc, hơn nữa đọa lạc tốc độ nhanh, cho nên từng giây từng 

phút phải đề cao tính cảnh giác. Khi buông bản Kinh xuống thì liền đề khởi câu Phật hiệu lên, 

liền niệm Phật. Khi buông Phật hiệu xuống, liền mở quyển Kinh ra. Mỗi ngày chúng ta có thể 

nghiên cứu giáo lý tám giờ, niệm Phật tám giờ thì vọng tưởng của chúng ta tự nhiên liền ít thôi, 

không có thời gian để khởi vọng tưởng. Hy vọng các đồng học chúng ta cần mẫn nỗ lực, không 

nên phụ lòng cơ duyên hy hữu khó gặp này. 

“Căng cô tuất quả, kính lão hoài ấu, côn trùng thảo mộc, do bất khả thương” . Ý của bốn 

câu này nói là “hành nhân”. 

Câu  thứ  hai  mươi  bốn: “Nghi  mẫn  nhân  chi  hung,  lạc  nhân  chi  thiện” .  Câu  tiếp  theo: “Tế 

nhân chi cấp, cứu nhân chi nguy” . Đây đều là hành nghĩa. 

Nhân và nghĩa đều là sự ứng dụng của trung hiếu. Phần trước đã báo cáo qua với quí vị, “Hiếu” 

chính là nhà Phật gọi là tự tánh, thể tánh. “Trung” là đại dụng của tự tánh. Nhà Phật nói “trung 

đạo”, chư Phật Như Lai, Pháp Thân Đại Sĩ, đời sống của các Ngài, đối nhân xử thế tiếp vật, làm 

đủ dạng thị hiện, đủ dạng giáo hóa đều là hành trung. “Trung” là sự ứng dụng của hiếu. “Nhân 

nghĩa” là sự ứng dụng của trung. Đây là điều chúng ta cần phải hiểu rõ. Chúng ta học Phật thì 

phải học từ đâu, tự mình đã rõ ràng, đã minh bạch rồi. Nếu như con người không hiểu những đạo 

lý lớn này thì như người xưa nói con người có gì khác so với cầm thú đâu! Cầm thú là động vật, 

người cũng là động vật, nhưng chỗ bất đồng, chỗ khác biệt giữa người với cầm thú là người có 

thể thể hội đạo lớn của vũ trụ nhân sinh, hiểu rõ thực tướng các pháp, đây mới gọi là làm người. 

Những đạo lý lớn này, chắc chắn không phải vừa sinh ra là đã biết. Trong lịch sử xưa nay trong 

và ngoài nước, chưa từng thấy người mới sinh ra là đã biết rồi, tất cả đều là do học mới biết. 

Nói  về  “học”  thì  bẩm  phú  của  mỗi  người  không  giống  nhau.  Nhà  Phật  thường  nói  ba  căn  là 

“thượng,  trung,  hạ”.  Người  thượng  căn  thì  năng  lực  tiếp  nhận  mạnh,  gọi  là  “nghe  một  biết 

mười”, “một nghe ngàn ngộ”. Người trung căn thì kém một chút. Người hạ căn thì kém hơn một 



215 



chút  nữa.  Căn  tánh  không  giống  nhau  hình  thành  như  thế  nào  vậy?  Người  thế  gian  thật  sự  là 

người mê, có người nói đây là do di truyền. Nếu như nói di truyền, sao có cha mẹ rất thông minh 

mà con cái rất vụng về? Điều này về di truyền thì nói không thông rồi. Có một số cha mẹ hoàn 

toàn  không  thông  minh,  rất  bình  thường  mà  con  cái  rất  thông  minh.  Có  thể  thấy,  nếu  nói  di 

truyền thì cách nói này rất khó đứng vững. Phật nói rất hay, vô lượng kiếp đến nay tập tánh của 

mỗi người không giống nhau. Cách nói này, chúng ta nghe xong có thể tiếp nhận được. 

Người chắc chắn không phải chỉ có một đời này. Nếu như cho rằng người chỉ có một đời này, 

đời  sau không còn nữa, đây là đoạn kiến. Có người  nói,  người  chết  rồi,  đời  sau vẫn là người, 

Phật nói đây là thường kiến. Hai loại kiến giải này đều sai lầm. Ấn Độ cổ có rất nhiều nhà tôn 

giáo.  Nhà  tôn  giáo  cổ  đại  Ấn  Độ  không  có  người  nào  mà  không  tu  thiền  định.  Chúng  ta  biết, 

thiền định có thể đột phá thời không khác nhau , hay nói cách khác, họ có thể nhìn thấy không 

gian bốn chiều, không  gian năm  chiều, thậm  chí  là không  gian tầng thứ  cao hơn  nữa. Phạm  vi 

sinh hoạt đó thì quá lớn. Họ nhìn thấy Trời Dục Giới, Trời Sắc Giới; nhìn thấy tình trạng chân 

thật của lục đạo, cho nên lục đạo luân hồi không phải do Phật giáo nói. Trước khi Phật Thích Ca 

Mâu Ni chưa xuất hiện, tất cả tôn giáo của Ấn Độ đều đã nhìn thấy rồi, đều chứng thực sự việc 

này rồi. Tôi đã sống ở Mỹ rất nhiều năm, nước Mỹ rất nhiều người cũng chứng minh sự việc này 

là thật. Họ không phải dùng thiền định, họ dùng phương pháp thôi miên. Thôi miên, nói thực ra 

cũng là thuộc vào một loại của thiền định, có điều không có sâu như thiền định mà thôi. Ý chí 

này phải tập trung, nếu ý chí không tập trung thì không thể vào trạng thái thôi miên được. Nếu 

bạn là người nghĩ ngợi lung tung thì vị thầy thôi miên đó đối với họ hoàn toàn vô phương. 

Làm thế nào mới có thể nhập vào trạng thái thôi miên vậy? Nghe sự chỉ huy của họ, nghe lời họ. 

Họ  bảo  ta  làm  như  thế  nào  thì  phải  phục  tùng  100%,  như  vậy  rất  dễ  dàng  vào  trạng  thái  thôi 

miên. Vào trạng thái thôi miên thì họ liền biết được đời quá khứ của ta. Họ biết được quá khứ 

một đời, quá khứ hai đời, người nhập thật sâu thì có thể đạt đến ba đời, bốn đời, nhưng mà thông 

thường nhất, phổ biến nhất là quá khứ một đời. Có thể đạt đến ba đời, bốn đời thì tương đối ít 

rồi, đó chính là chúng tôi dùng thí dụ của thiền định để nói, định công tầng thứ sâu hơn. Sự việc 

này không phải là giả. 

Người chết rồi hoàn toàn không phải tất cả đều hết. Nếu chết rồi tất cả đều hết thì chúng ta còn 

phải học Phật làm gì? Không cần thiết! Người chết rồi, sự việc phía sau rất là nhiều, vô cùng vô 

tận. Chân tướng sự  thật  này, chúng ta cần hiểu rõ. Chúng ta biết  có đời  trước, biết  có đời  sau. 

Người  thông  minh  có  “mắt  trước  sau”,  đây  là  điều  mà  người  xưa  nói.  “Mắt  trước  sau”  là  gì? 

Thấy đời trước, thấy đời sau, cái nhãn quang đó là thấy xa rồi. Có thể nhìn thấy quá khứ, vị lai 

thì người này sẽ không tạo nghiệp nữa. Tại sao vậy? Họ biết tạo nghiệp có quả báo. Thiện có 

thiện quả, ác có ác báo. 

Thập pháp giới y chánh trang nghiêm, không chỉ là thập pháp giới, mà chính là Nhất Chân Pháp 

Giới trên quả địa chư Phật Như Lai  (“Hoa Nghiêm” gọi là Hoa Tạng, Tịnh Độ gọi là Thế giới 

 Cực  Lạc),  cũng  không  thể  lìa  khỏi  nguyên  tắc  nhân  quả.  Điều  này  mọi  người  đều  biết.  “Hoa 

Nghiêm” nói:  “Ngũ chu nhân quả” , “Pháp Hoa” nói:  “Nhất thừa nhân quả” . Pháp thế xuất thế 

không thể tách rời nhân quả. Đây là chân lý. Nhân quả nói đến chỗ rốt ráo. Xưa nay các tổ sư đại 

đức đã làm tổng kết cho chúng ta rồi,  “lý không ra khỏi tâm tánh, sự không ra khỏi nhân quả” . 

Hai câu nói này đã đem dạy học 49 năm của Phật Thích Ca Mâu Ni nói hết rồi. Phật như vậy, 

Nho gia, Đạo gia Trung Quốc sao lại không phải là như v ậy? Không những ở trên lý luận hoàn 



216 



toàn tương đồng, mà ở trên thế pháp cũng giống nhiều, khác ít, đều không thể xa rời chữ “Trung” 

này. 

Sao gọi là “Trung”? Chúng tôi gần đây cũng đã giảng không ít lần, bởi vì giảng đến “Cảm ứng 

Thiên”, có nói  đến  “trung hiếu”,  cái  chữ này  chính là trong tâm  Bồ Đề  gọi  là thâm tâm. Chữ 

“Hiếu” này là trực tâm của tâm Bồ Đề, cũng là tâm chí thành mà Thế Tôn nói ở trong “Quán 

Kinh”. Tâm chí thành đã đến cực điểm, đây là trung hiếu. Có một mảy may nghiêng lệch thì liền 

bất trung, bất hiếu. 

Ai có thể đem trung hiếu làm được viên mãn nhất? Quả địa Như Lai, đó là nói đến cứu cánh viên 

mãn. Trung hiếu viên mãn thì nhân nghĩa đương nhiên viên mãn, cũng chính là nói ứng dụng vào 

trong đời sống của họ, vào trong công việc của họ, vào trong đối nhân xử thế tiếp vật, đều biết 

làm  vô  cùng  viên  mãn.  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  lệch  một  độ.  Nếu  như  chúng  ta  nói  360  độ,  Bồ  Tát 

Đẳng Giác lệch một độ là vô cùng gần kề rồi. Bồ Tát Pháp Vân Địa lệch hai độ. Nếu như chúng 

ta dùng cách này để nói, Bồ Tát quả vị Sơ Tín đã lệch 52 độ. Năm mươi hai độ thì coi như là khá 

rồi. Phàm phu chúng ta lệch xa 180 độ. Từ đó cho thấy, chúng ta học Phật là học “trung - hiếu - 

nhân - nghĩa” mà thôi. 

Chúng ta học câu kinh văn thứ hai mươi bốn: “Nghi mẫn nhân chi hung, lạc nhân chi thiện” . 

Phía sau là: “Tế nhân chi cấp, cứu nhân chi nguy” . 

“Hung”, “thiện”, “cấp”, “nguy”. Chúng tôi hôm nay nhìn thấy những chữ này, cảm xúc rất là sâu 

xa. Hung tai, nguy cấp hiện nay quá nhiều rồi, quá nghiêm trọng rồi, gần như là phủ khắp toàn 

cầu. Đây là do nhân tố gì tạo nên vậy? Cổ nhân Trung Quốc nói là do “thất giáo”. Vào thời xưa, 

câu nói này là vô cùng nghiêm trọng. “Thất giáo” là gì vậy? Họ không có được giáo dục. Người 

xưa, bất kỳ người nào nghe thấy câu nói này đều cảm thấy vô cùng nhục nhã. “Không có được 

giáo dục” thì bạn không biết được đạo làm người. Thế nhưng hiện nay nói hai câu này thì người 

ta không hiểu, không biết  ý nghĩa là gì.  Chữ “Giáo” này, ngày nay  ở  bề  ngoài  mọi  người  thấy 

giống như giáo dục rất phát triển, nhưng mà giáo dục của nhà Phật nói và giáo dục của xã hội 

chúng ta hiện nay khác nhau rất xa. Giáo dục xã hội hiện nay là giáo dục gì vậy? Giáo dục khoa 

học  kỹ  thuật.  Chúng  ta  thử  nghĩ,  giáo  dục  khoa  học  kỹ  thuật  đã  đi  ngược  lại  với  quy  luật  tự 

nhiên, mọi người hàng ngày làm trái quy luật tự nhiên, cho nên một số nhà tiên tri nước ngoài 

nói, trái đất muốn làm một cuộc trả thù chung đối với nhân loại, bạn làm tổn hại nó, nó phải báo 

thù bạn. Lời nói này nghe ra giống như là lời nói đùa vậy, nhưng trên thực tế hiện nay, những 

thiên tai nhân họa này, há chẳng phải trái đất đưa ra phản kháng, đưa ra kháng nghị với nhân loại 

sao? Con người vẫn mờ mịt không hiểu, cho rằng đây là tai họa tự nhiên, không liên quan gì với 

hành vi của chúng ta. Đây chính là họ không được giáo dục. 

Nền giáo dục của cổ thánh tiên hiền, không chỉ là nhà Phật, mà nền giáo dục truyền thống Trung 

Quốc như Nho gia, Đạo gia, Bách gia chư tử thời Tiên Tần, không nhà nào mà không giảng đạo 

làm người. 

Tông chỉ giáo dục thứ nhất là dạy người hiểu rõ mối quan hệ của người với người, gọi là giáo 

dục  nhân  luân,  người  Trung  Quốc  nói  là  giáo  dục  luân  lý.  Cho  nên  dân  tộc  Trung  Quốc,  mấy 

ngàn năm giữ vững đến hôm nay, vẫn không có bị đào thải, vẫn không có bị diệt vong, do nhân 

tố gì vậy? Giáo dục luân lý. 



217 



Tông chỉ giáo dục thứ hai là dạy người hiểu rõ mối quan hệ giữa người với đại tự nhiên, biết 

yêu thương vật. Giáo dục luân lý dạy bạn yêu thương người. Đây là dạy bạn có thể yêu thương 

vật, yêu thương môi trường cư trú, môi trường sống, môi trường vật chất của chúng ta. Đây là sự 

thật. Ví dụ nói đến trồng hoa, rất nhiều người ưa thích hoa cỏ, nếu như các vị hơi lưu ý một chút 

thì sẽ thấy, nếu bạn có tâm tương yêu đối với hoa cỏ này thì nó sinh trưởng đặc biệt tốt, nó báo 

đáp bạn; nếu bạn không có tâm thương yêu đối với cây hoa đó, hoa sẽ nở không đẹp, cũng sinh 

trưởng không tốt, cho dù cùng là một cây, cùng là một chậu hoa. Điều này tôi thấy rất rõ ràng. 

Trước đây Quán Trưởng Hàn ưa thích hoa, bà chăm sóc cây hoa đó, hoa nở đặc biệt đẹp. Bà ra 

nước ngoài du lịch thì giao cho người khác chăm sóc, khi bà trở về thì cây hoa gần như khô héo, 

sắp chết, bà phải mất một vài tuần mới có thể hồi phục nó lại.  “Thảo mộc thông nhân tình” , cho 

nên  người  thế  gian  nói  “hoa  có  thần  hoa,  cỏ  có  thần  cỏ” .  Đối diện chúng ta ,  cây  tiên nhân 

chưởng nở hoa, mỗi đóa đều có thần hoa. Các bạn mắt thường không nhìn thấy. Bạn đối với nó 

tốt thì nó báo đáp bạn, bạn đối với nó không tốt thì nó liền chết khô. Bạn quan sát tỉ mỉ thì sẽ 

hiểu rõ. 

Giáo dục sâu hơn một cấp nữa là khiến bạn hiểu rõ mối quan hệ giữa người với trời đất quỷ 

thần. Đây chính là siêu việt thời không khác nhau . Có như vậy mọi người sống với nhau mới có 

thể hòa thuận, mới có thể hòa hợp. Mục đích của giáo dục ở đâu vậy? Chẳng qua là dạy người có 

thể chung sống hòa hợp, hòa thuận với người, với vật, với trời đất quỷ thần, tôn trọng lẫn nhau, 

kính yêu lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, như vậy mới có thể sống đời sống hạnh phúc mỹ mãn. Đời 

sống hạnh phúc mỹ mãn nhất chính là Thế giới Cực Lạc, chính là Pháp Giới Nhất Chân. Cho nên 

Phật dạy người đời sống tràn đầy trí tuệ chân thật, quyết định không có mê tín. Nếu con người 

không có trí tuệ thì đời sống sẽ vô cùng vất vả, vô cùng đáng thương. Ngày nay thế giới này tại 

sao tràn ngập tai nạn, tràn ngập nguy cơ vậy? Vì giáo dục của thánh hiền đã mất hết rồi, không 

có người đề xướng, cũng không có người chịu học. Ngày nay chúng ta chung sống với thiểu số 

những đồng tu này, chúng ta rất may mắn, ở thời đại này mà chúng ta còn có thể nghe được lời 

dạy của thánh hiền, còn có thể đọc sách thánh hiền. Đúng như lời cư sĩ Bành Tế Thanh nói: “Vô 

lượng kiếp đến nay, một ngày hy hữu khó gặp”. Bạn gặp được rồi, duyên đầy đủ rồi, thế nhưng 

bạn có thể thành tựu hay không thì phải xem thiện căn, phước đức của bạn. Thiện căn là gì? Sau 

khi bạn tiếp xúc rồi sinh tâm hoan hỷ, bạn có thể tin, có thể hiểu, đây là thiện căn của bạn. Phước 

đức là bạn có thể thực hiện, bạn đem tin hiểu của bạn thực hiện vào trong đời sống, thực hiện vào 

trong công việc, thực hiện vào trong đối nhân xử thế tiếp vật; bạn có thể giống chư Phật Bồ Tát, 

giống cổ thánh tiên hiền, nhân từ ái vật, đây là bạn có phước đức. Thiện căn - phước đức - nhân 

duyên, ba cái đều đầy đủ rồi thì bạn đời này sẽ có thành tựu rất lớn. Thành tựu rất lớn là gì vậy? 

Vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, đi làm Phật, làm Bồ Tát. Phật, Bồ Tát không phải thần tiên, không 

nên hiểu sai. Phật, Bồ Tát là ý nghĩa gì vậy? Người Ấn Độ gọi là Phật, người Trung Quốc gọi là 

thánh nhân. Người Ấn Độ gọi là Bồ Tát, người Trung Quốc gọi là hiền nhân. Phật,  Bồ Tát là 

người sáng tỏ triệt để đối với chân tướng vũ trụ nhân sanh. Người phải làm người minh bạch, 

không nên làm người hồ đồ. Người sáng tỏ gọi là thánh nhân, người hồ đồ gọi là phàm phu. Điều 

này chúng ta phải hiểu cho rõ ràng. Sự khác nhau giữa phàm và thánh, chúng tôi cũng giảng rất 

nhiều, rất nhiều. Chúng ta phải học tập như thế nào? Những tài liệu giảng dạy này là tư liệu vô 

cùng tốt. Không cần nói phải học hết sách, học một câu, vài câu thì cả đời thọ dụng cũng không 

hết. 

Hiện nay thế gian tai nạn nhiều, quí vị đều biết. Có rất nhiều người khuyến khích phải tìm một 

nơi an toàn để di dân. Lời này nói có đúng hay không? Nói không sai, nhưng mà bạn phải chú ý 



218 



đến “trung - hiếu - nhân - nghĩa”. Nếu như một người sống bất nghĩa, sống vất vưởng, cẩu thả thì 

người  đó  sống  ở  thế  gian  còn  có  ý  nghĩa  gì  nữa?  Xã  hội  cũ  Trung  Quốc  thường  nói:  “Kẻ  sĩ 

nguyện chết vì tri kỷ.” Sĩ là gì? Người có học, người rõ lý, ở chỗ có nhân nghĩa thì có vào nơi 

dầu sôi lửa bỏng cũng không từ. Họ sống có ý nghĩa, sống có giá trị thì sao có thể tham sống sợ 

chết, đâu có loại đạo lý này! Con người ở trong một đời, gặp được một người tri kỷ thì không dễ 

dàng, vào thời xưa còn khó, hiện nay càng khó hơn. Tôi đến Singapore, cư sĩ  Lý Mộc Nguyên 

với tôi là tri kỷ đích thực. Ở nơi đây xây dựng sự nghiệp, hoàn toàn là lợi ích chúng sanh, lợi ích 

xã  hội,  vì  Phật  pháp  trụ  lâu.  Nếu  đúng  như  lời  tiên  đoán  của  người  nước  ngoài  đã  nói  là 

Singapore sẽ bị chìm xuống đáy biển, thì tôi cũng sẽ theo cùng với Singapore chìm xuống đáy 

biển, tôi cũng sẽ không đi tìm một nơi an toàn để sống cẩu thả, vất vưởng. Người đó sống có ý 

nghĩa gì! Khi sống, người ta sẽ chỉ vào mặt mà mắng. Ở chỗ có nghĩa, chúng ta còn muốn tìm 

đến một nơi khác để tị nạn thì chúng ta học Kinh này để làm gì, đọc sách để làm gì? Ngay cả một 

chút đạo lý như vậy cũng không hiểu, huống chi ở trong Kinh giáo, Phâ ̣t nói cho chúng ta r ất rõ 

ràng là “cảnh tùy tâm chuyển”. 

Chúng ta có thể chuyển biến cảnh giới này không? Đáp án đều là khẳng định. Bắt đầu chuyển từ 

đâu  vậy?  Bắt  đầu  chuyển  từ  tâm  địa.  Chuyển  tâm  phàm  phu  thành  tâm Phật,  chính  là  chuyển 

phàm thành thánh. Tâm chuyển rồi thì thân liền chuyển ngay. Quả thật đúng là trong Phật pháp 

dạy người “không già, không bệnh, không chết”. Lời này đều là thật, quyết không phải giả. Ai có 

thể làm được vậy? Phật và Pháp Thân Đại Sĩ làm được rồi. Nếu như chúng ta nâng cao đ ến cảnh 

giới Pháp Thân Đại Sĩ thì cũng có thể làm được. 

Người tại sao lại bị già, bị bệnh, bị chết vậy? Bạn có ý nghĩ, bạn có vọng tưởng. Chỉ cần bạn có 

vọng  tưởng,  có  phân  biệt,  có  chấp  trước  thì  bạn  chắc  chắn  sẽ  già,  sẽ  bệnh,  sẽ  chết.  Điều  này 

chúng ta ở trong Kinh Đại Thừa đã đọc quá nhiều rồi. Nếu như bạn không có vọng tưởng, không 

có phân biệt, không có chấp trước thì bạn sẽ không già, không bệnh, không chết. Bệnh từ đâu mà 

có vậy? Phật thường nói tam độc “tham - sân - si”. Ở trong tâm có tham sân si, tâm đó của bạn 

còn độc hơn bất cứ thứ gì, đó là vi rút. Trong tâm có vi rút nghiêm trọng, bên ngoài có ngũ dục 

lục trần cám dỗ, cảm nhiễm thì bạn làm sao mà không sinh bệnh được? Nhà Phật đã tìm ra nguồn 

gốc của bệnh rồi. Thánh nhân Trung Quốc chúng ta cũng rất tuyệt vời. Sách y của Trung Quốc, 

quyển đứng đầu là “Hoàng Đế Nội Kinh” “Linh  Khu”. Nội dung chủ  yếu mà bên trong đó nói 

không phải là trị bệnh, mà là nói trường sinh. Căn cứ vào cách nói của cổ nhân Trung Quốc, tuổi 

thọ của con người chí ít phải sống 200 năm. Con người là một bộ máy, bộ máy này có thể bảo 

dưỡng tốt, có thể chăm sóc tốt thì tuổi thọ của nó phải là 200 năm. Nếu không đến 200 năm mà 

bạn đã chết rồi, đó là do bạn không chăm sóc tốt. Giống như các bạn hiện nay dùng máy móc 

vậy, bạn không chăm sóc tốt, bạn đem nó làm hư hại mất rồi. 

Cổ nhân Trung Quốc chăm sóc thân tâm cũng là chú trọng đến thanh tâm quả dục. Điều này rất 

gần kề với lý luận mà Phật pháp nói. Thanh tâm quả dục, Phật pháp là đem dục hoàn toàn đoạn 

sạch, thanh tịnh đến cực điểm. Quả dục là chưa có đoạn hết. Có rất nhiều người nhìn thấy thân 

thể  này  của  tôi  vẫn  còn  tốt,  tuổi  tác  của  tôi  lớn  như  vậy  vẫn  có  thể  đi  lại  thoăn  thoắt,  nguyên 

nhân gì vậy? Dục vọng của tôi ít hơn mọi người, cho nên lão hóa chậm, tật bệnh thật sự là giảm 

thiểu. Đạo lý là như vậy. Tôi một ngày ăn một bữa, rất bình thường, tinh thần rất tốt. Rất nhiều 

người quan tâm đến tôi, sợ tôi bị suy dinh dưỡng, họ cho cái này, biếu cái nọ, tôi cảm thấy phiền 

phức. Chăm sóc mình như thế nào vậy? Thanh tâm quả dục. Tốt nhất đem cái dục đó mỗi ngày 



219 



giảm  bớt,  mỗi  năm  giảm  bớt,  giảm  đến  hoàn  toàn  không  còn  nữa,  đó  mới  là  một  người  bình 

thường. 

Thầy  dạy  tôi:  “Thấy  rõ,  buông  xả” .  Chư  Phật  Như  Lai  buông  xả  triệt  để  rồi.  Buông  xả  danh 

vọng lợi  dưỡng của mình, buông xả mọi  dục vọng của mình, thậm  chí  là ngay  cả  cái  thân này 

cũng buông xả, ý nghĩ đều buông xả. Trong Kinh nói rất hay, Phật Bồ Tát là ứng, chúng sanh có 

cảm thì Phật Bồ Tát có ứng. Ứng hóa, quyết không phải Phật Bồ Tát khởi tâm động niệm. Phật 

Bồ  Tát  mà  có  khởi  tâm  động  niệm  là  phan  duyên  rồi,  không  phải  tùy  duyên.  Ứng  hóa  là  tùy 

duyên. Chúng ta phải  tùy  duyên thì mới  tự  tại,  còn phan duyên là không tự  tại.  Phan duyên là 

trong tâm  muốn làm như thế  nào đó, vậy là sai  rồi.  Cho nên chúng ta phải  học Phật  Thích Ca 

Mâu Ni. Phật Thích Ca Mâu Ni làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta. Thông thường người bình 

thường, hai chữ học Phật chỉ để ở ngoài cửa miệng, trên thực tế không biết ý nghĩa đích thực của 

học Phật, cũng không biết học Phật như thế nào. Chúng ta thử nghĩ lời giáo huấn mà Phật cho 

chúng ta, thật sự là chân lý, thật sự là chí thiện, nhà Nho nói “chỉ ư chí thiện”. Hôm nay đã giảng 

cho các vị một chút nguyên tắc như vậy. Làm sao đem  “mẫn nhân chi hung, lạc nhân chi thiện, 

 cứu nhân chi  nguy”  thực hiện vào trong sự  tướng, chúng ta còn phải  nghiên cứu thảo luận thật 

kỹ. Làm sao đem những câu này thực hiện. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 33) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 34) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 34) 

Chào chư vị đồng tu, chào mọi người. 

Hôm qua chúng tôi đã giảng đến  “Nghi mẫn nhân chi hung, lạc nhân chi thiện, tế nhân chi cấp, 

 cứu nhân chi nguy” . Hung tai nguy cấp ở ngày nay có thể nói đã đạt đến cực điểm. Ngày nay 

chúng ta nhìn thấy bốn câu nói này, gần như là chỉ toàn bộ nhân loại trên đi ̣a cầu gặp phải tai nạn 

lớn, không phải là một người, hai người, cũng không phải 100 người. Thương xót, không phải 



220 



chỉ có một cái tâm thương xót, đó có công dụng gì? Thương xót là cần thể hiện bằng hành động, 

mà hành động này là phải từ trong nội tâm triệt để sám hối, trong tôn giáo gọi là “hối cải”. Đó 

mới là sinh khởi tâm thương xót đích thực. 

Tai nạn lớn trên thế giới hình thành như thế nào vậy? Trong những buổi giảng Kinh, chúng tôi đã 

giảng rất nhiều lần rồi. Trước tiên bạn phải nhận thức, chúng ta hiện nay đang sống trên địa cầu 

này, thái dương hệ này, hệ ngân hà này là  y báo của chúng ta. Y báo chuyển theo chánh báo, 

Phật ở trong Kinh Đại Thừa nói quá nhiều rồi. Nếu bạn thật sự hiểu được ý nghĩa của câu nói 

này,  bạn  liền  biết  tai  nạn  của  toàn  thế  giới,  tai nạn  của  thái  dương  hệ,  tai  nạn  của  hệ  ngân  hà, 

nguồn  gốc  từ  đâu  mà  có.  Bản  thân  ta  làm  việc  bất  thiện,  bởi  vì  đây  là  y  báo  của  ta,  y  báo  là 

chuyển theo chánh báo. Chúng sanh không thể giải quyết nổi vấn đề này, nhất định phải chịu tai 

nạn này, phải chịu quả báo. Nhận thức của họ sai rồi, cho rằng sự việc này không liên quan gì 

với ta. Những người này làm sai rồi, ta không có làm sai. Quan niệm này là sai lầm rồi! Tất cả 

người là hoàn cảnh nhân sự của chính chúng ta. Tất cả vật là hoàn cảnh vật chất ở trong đời sống 

chúng ta. 

Ngày nay hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh vật chất đều không tốt. Truy cứu đến nguyên nhân căn 

bản, đó là do chúng ta tự mình giữ tâm không tốt, bản thân chúng ta làm người chưa làm tốt, cho 

nên hoàn cảnh y báo của chúng ta mới tồi tệ như vậy. Đây là chỗ then chốt căn bản của tiêu tai 

miễn nạn. Cho nên tự mình phải nhận thức rõ ràng, tự mình phải biết quay đầu. Trước kia khởi 

tâm động niệm không có gì không phải vì mình, tự tư tự lợi, cho nên mới tạo thành cục diện này, 

tạo thành tình trạng của ngày nay. Tâm lượng của chúng ta quá nhỏ, khi đại kiếp nạn đến, một 

gậy thật nặng này, cuối cùng đã đánh thức chúng ta rồi. Sửa chữa lỗi lầm triệt để, vì tất cả chúng 

sanh chịu khổ chịu nạn, đây mới là thật sự hiểu rõ, thật sự thức tỉnh. 

Kinh giáo Đại Thừa, lời dạy của Phật Bồ Tát thật sự có cơ duyên thực hiện. Chúng ta vào chỗ 

dầu sôi lửa bỏng cũng không tiếc, chúng ta phải  đi làm. Những gì không liên quan với lời dạy 

của Phật thì tuyệt đối không được làm, cho dù đối với bản thân đời này có lợi ích lớn, chúng ta 

cũng không cần. Chúng ta biết những thứ đó là cám dỗ, những thứ đó là lợi lộc trước mắt, là 

danh vọng lợi dưỡng. Người thế gian ngưỡng mộ vinh hoa phú quý, những thứ này là khói mây 

chớp mắt, hậu quả là ở tam đồ, là khổ báo. Khi mê thì không biết, nhưng khi giác ngộ thì hiểu rất 

rõ ràng, hiểu rất minh bạch. Bản thân chúng ta giác ngộ rồi, sáng tỏ rồ thì phải đem những đạo lý 

này, những sự thật này nói cho người có duyên biết. Nhà Phật thường nói: “Phật không độ người 

không có duyên”. Ai là người có duyên vậy? Người chịu nghe, có thể lý giải, có thể tiếp nhận, có 

thể y giáo phụng hành là người có duyên. Cho nên bản thân chúng ta đến khắp các nơi để hoằng 

pháp, trước tiên chúng ta phải biết quán cơ. Ở trong quán cơ, chỗ quan trọng nhất là đại chúng 

thường  trụ.  Nếu  như  đại  chúng  thường  trụ  vắng  mặt,  không  thích  nghe,  tín  đồ  bên  ngoài  vẫn 

không ít, nơi này không được đi. Đây là kết duyên cho các tín đồ. Thường trụ không có ý học 

Phật, thường trụ vẫn chạy theo tự tư tự lợi, thường trụ vẫn chạy theo danh vọng lợi dưỡng, không 

có xem Phật pháp ra gì cả, vậy sao có thể đi được? Chúng ta ở nơi này, trước đây ở Cư Sĩ Lâm 

giảng  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  các  bạn  nhìn  thấy  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  mỗi  một  buổi  giảng  đều 

đến,  không  thiếu  buổi  nào  cả.  Hôm  nào  có  việc  không  đến  được,  ông  vẫn  xin  tôi  nghỉ  phép. 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  đã  giảng  qua  nhiều  lần  rồi,  ông  ở  nhà  nghe  băng  ghi  hình.  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ”, ông tụng rất thuộc, mỗi ngày tụng ba biến. Ông nói với tôi, mỗi ngày ông chỉ ngủ 

hai giờ đồng hồ, cho nên tôi thấy ông can hỏa rất vượng. Ông ngủ không đủ là vì nguyên nhân gì 



221 



vậy? Hộ trì chánh pháp, hy vọng mọi người các bạn có pháp duyên thù thắng, ở nơi này học tập 

nghiêm túc, nối tiếp huệ mạng Phật, tương lai hoằng pháp lợi sanh. 

Cư Sĩ Lâm với Tịnh Tông Học Hội nơi này, tất cả nhân viên làm việc không có người nào không 

nghe Kinh, không có người nào không niệm Phật. Họ là vì ai vậy? Vì chúng sanh khổ nạn toàn 

thế giới, không vì chính mình. Đây là đạo tràng gì vậy? Có rất nhiều người từ Trung Quốc đến, 

những lão pháp sư đến bên này nhìn thấy rồi tán thán “đây là đạo tràng hàng đầu thế giới”. Lời 

này có thật không? Chúng tôi nghe xong rất hổ thẹn, vì chúng tôi làm vẫn chưa đủ tốt, nếu như 

thật sự làm rất tốt thì thế gian đâu có những tai nạn này. Nói thực ra là rất hiếm có, cư sĩ Lý lãnh 

đạo ở nơi đây, có một nhóm người thật sự phát tâm phối hợp giúp đỡ như vậy, có thể nói toàn là 

người làm công ích, một xu, một chút đãi ng ộ cũng không nhâ ̣n, nhiều nhất là chỉ ở Cư Sĩ Lâm 

ăn một bữa cơm mà thôi. Tôi cũng là làm công ích, mọi người đều là làm công ích, ở đây không 

có đãi ngộ. Mọi người có thể cần mẫn làm, dốc sức làm như vậy. Chúng tôi báo ơn Phật, báo ơn 

chúng sanh. Thật sự làm được  “trên đền bốn ơn nặng”  thì mới có thể  “dưới cứu khổ ba đường” , 

cho nên chúng tôi đem “biết ân, báo ân”  đặt lên vị trí hàng đầu. Có rất nhiều nơi muốn mời tôi, 

muốn tôi lưu trú lại. Tôi không phải người nhân tình có thể lưu trú được. Tôi rất cảm kích bạn, 

nhưng tôi không được phép. Lưu tôi la ̣i là phải làm chánh pháp . Nơi này làm là chánh pháp, bạn 

không bảo tôi đến, tôi cũng phải đến. Nếu như bạn tự tư tự lợi, vì đạo tràng nhỏ, vì đoàn thể nhỏ 

của mình, bạn quỳ dưới  đất van nài, tôi cũng không đi. Tôi không có thời gian nhiều, tôi cũng 

không có tinh thần nhiều như vậy. 

Hôm nay trong sách nói đến cái gì là hung, cái gì là nguy, cái gì là cấp, chúng ta cần nhận thức 

thật rõ ràng, thật minh bạch. Đây không phải hung tai nhỏ, không phải nguy cấp nhẹ nhàng chậm 

chạp, mà là vô cùng nghiêm trọng. Ngày nay chúng ta hết lòng hết dạ dạy người, có mấy người 

tin? Bạn dạy người ta phải làm như thế này, như thế này…, nhưng chính mình không làm được, 

người ta nghe rồi sẽ có rất nhiều nghi vấn, đặt rất nhiều dấu hỏi: “Lời của bạn nói là thật hay là 

giả?”. Thích Ca Mâu Ni Phật, bản thân Ngài năm xưa còn tại thế, nói được là làm được. Nói thực 

ra, sau khi Ngài làm được rồi thì Ngài mới nói. Chúng ta thực ra là lơ là sơ ý, đem hành nghi cả 

đời của Phật Thích Ca Mâu Ni quên sạch sẽ rồi. Hành nghi của Ngài chính là tấm gương tốt của 

chúng ta, chính là hình mẫu của chúng ta. Thế Tôn vì dạy dỗ chúng sanh, vì tuyên dương chánh 

pháp, không ngại vất vả khó nhọc. “Phật quá vất vả, Phật quá mệt rồi”, những từ ngữ này chúng 

ta ở trong Kinh, trong đại tạng giáo chưa từng nhìn thấy, chúng ta ngày nay sao có thể nói mệt, 

sao có thể nói vất vả, sao có thể nói không chịu nổi chứ? Đây không phải là lời của đệ tử Phật, 

mà là lời của ma. Ở trong ma vương có những tự vựng này, Phật Bồ Tát không có những tự vựng 

này. Cho nên ở trong tai nạn lớn, lúc nguy cấp nghiêm trọng, chúng ta ngày nay còn có cơ hội ở 

nơi này học tập, đây là tam bảo gia trì, đây là thiện căn, phước đức, nhân duyên tích lũy từ vô 

lượng kiếp của mọi người trong đời quá khứ đã chín muồi. Những chúng sanh khổ nạn sau này, 

làm sao được độ? Phải dựa vào các bạn, các bạn có nghĩ đến hay không? Nếu như bạn nghĩ đến 

sự việc này thì sao bạn có thể không nỗ lực? Sao bạn có thể không quyết tâm cố gắng? 

Có lẽ các đồng tu muốn hỏi:  “Chúng tôi thiện căn phước đức rất mỏng, trí tuệ rất ít, chúng tôi 

 có thể làm được không?” . Phật ở trong Kinh nói cho chúng ta biết, thiện căn, phước đức, trí tuệ 

của tất cả chúng sanh cùng với Như Lai không hai không khác. Thế nhưng bạn không tin. Hiện 

nay bạn chưa có trí tuệ là vì phiền não của bạn che đậy kín, bạn không có lòng tin đối với chính 

mình. Học Phật, điều đầu tiên là khôi phục tâm tự tin, khắc phục tập khí phiền não của chính 

mình, nhất định được chư Phật hộ niệm. Phước báo không đủ thì tự có long thiên thiện thần phù 



222 



hộ bạn, gia trì bạn, tuyệt đối không cầu người. Thế gian, người phước báo lớn đi nữa cũng không 

được phép mở miệng xin họ một xu nào. Đó là việc của họ. Chúng ta cầu nơi Phật. Cầu nơi Phật 

là chánh lý, chánh pháp. Đây là năm xưa Đại Sư Chương Gia dạy cho tôi. Tâm của chúng ta vĩnh 

viễn thanh tịnh, vĩnh viễn là tự  tại.  Phật  dạy người  phá mê  khai  ngộ, đoạn ác tu thiện, chuyển 

 phàm thành thánh, chúng ta học là học ba sự việc này. Nếu duyên đầy đủ thì chúng ta đối với tất 

cả  chúng  sanh  khổ  nạn  này  làm  việc  nhiều  một  chút,  duyên  không  đầy  đủ  thì  làm  việc  ít  một 

chút,  không  có  duyên  thì  không  làm.  Đâu  có  thể  cưỡng  cầu  được!  Nếu  có  một  mảy  may  tâm 

cưỡng cầu, bạn liền không tự tại, hay nói cách khác, bạn liền không có trí tuệ rồi. Chúng ta ngày 

nay cầu là vì tất cả  chúng sanh khổ nạn mà cầu, quyết không phải vì bản thân mà cầu. Vì bản 

thân mà cầu là tạo nghiệp. Vì tất cả chúng sanh mà cầu là phước đức, là công đức. Học Phật đã 

nhiều năm như vậy, ngay cả một chút đạo lý này vẫn không hiểu sao? 

Chúng ta ngày nay làm sao cứu khổ cứu nạn? Đem tất cả ác mà bản thân trước đây đã tạo, nhất 

định phải đoạn sạch sẽ, đó chính là thật sự quay đầu. Nếu vẫn chưa tu tất cả thiện thì bắt đầu từ 

hôm nay nỗ lực mà phụng hành. Cái gì là thiện? Cái gì là ác? “Cảm ứng Thiên” là tiêu chuẩn tốt 

nhất, Ấn Quang Đại Sư vì chúng ta giới thiệu. Phật đã nói rất nhiều về tiêu chuẩn “thiện - ác”, 

tản  mạn  trong  Kinh  luận  Đại  Thừa,  không  dễ  dàng  đọc  tụng.  “Cảm  ứng  Thiên”  hơn  1000  chữ 

này, đem “thiện - ác” tập trung ở trong đây, từng câu đều là ý mà trong Kinh Phật đã nói, cho 

nên bộ sách này chính là Kinh Phật. 

Chúng ta tu hành, bước đầu tiên là  “đoạn ác tu thiện” , cứ dựa vào bản này mà phụng hành là 

được rồi; bước thứ hai là  “chuyển mê thành ngộ” , “Hoa Nghiêm” là giáo trình hay nhất, “Bát 

Nhã” cũng là một giáo trình tốt; bước thứ ba là  “chuyển phàm thành thánh” , “Kinh Vô Lượng 

Thọ” là giáo trình tốt nhất. Chúng ta không cần tìm đọc quá nhiều, vì đọc quá nhiều thì tinh thần 

bị phân tán, còn phải tốn biết bao nhiêu thời gian. Ở trong Phật pháp nắm lấy cương lĩnh trọng 

yếu, hiểu được một câu thì phải làm được một câu. Ở trong chú giải đã nêu ra rất nhiều ví dụ, 

đều là nói đại đức xưa đã làm thế nào để giúp đỡ người khác, chúng ta có thể xem, có thể làm 

tham khảo những ví dụ này. Tôi ở chỗ này nói với mọi người là tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc 

là bắt đầu cứu từ căn bản. Ở trong pháp căn bản,  “Y báo chuyển theo chánh báo” , đây chắc chắn 

là chân tướng sự thật.  “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” , “Hoa Nghiêm” nói:  “Duy tâm sở hiện, 

 duy thức sở biến” . Chúng ta đối với lý luận cơ bản này, đối với nguồn gốc của vạn pháp, phải 

đem nó tham thấu thì chúng ta sẽ biết làm thế nào, chúng ta cũng sẽ có tín tâm để làm. Chúng ta 

có chân tín, có nguyện thiết thì làm sao mà không thể chuyển cảnh giới được? Hy vọng các đồng 

học đem sự việc này suy nghĩ nhiều một chút, quan sát nhiều, thể hội nhiều. 

Ở trong bốn câu này, có một câu:  “Lạc nhân chi thiện” . Cái gì là thiện, chúng ta phải đem nó 

nhận thức rõ ràng. Thế gian tất cả mọi việc tốt, nếu xen tạp tư tâm ở trong đó thì là bất thiện. Nếu 

có 90% là vì công chúng, bên trong còn xen tạp 1% vì bản thân thì đây là bất thiện. Việc tốt mà 

trong đó hoàn toàn không có tư tâm, đó gọi là thuần thiện. Chúng ta phải đem tiêu chuẩn nâng 

đến  cảnh  giới  này.  Có  lẽ  đồng  tu  sẽ  nói,  cảnh  giới  này  quá  cao,  người  thế  gian  bình  thường 

không thể làm được. Tôi cũng hiểu. Bản thân chúng ta phải nâng cao đến cảnh giới này, yêu cầu 

người khác là không nên rồi. Yêu cầu bản thân là phải thuần thiện. Yêu cầu người khác, người ta 

làm 90% vì bản thân, 10% vì người khác là khá rồi, rất hiếm có rồi. Tại sao vậy? Vì họ chưa giác 

ngộ, họ không hiểu rõ chân tướng sự thật. Người giác ngộ nhất định không được phép, xen vào 

tư tâm 1% cũng không được phép. Chúng tôi ở đây hằng ngày giảng, hằng ngày khuyên, hy vọng 

quí vị tỉnh ngộ trở lại một chút. Khi khuyên thì giống như tỉnh rồi, hiểu rõ rồi, nhưng khi chúng 



223 



ta rời khỏi cái bàn này thì lại hồ đồ rồi, lại mê rồi. Cho nên Thế Tôn phải khuyên người suốt 49 

năm. Trong 49 năm, rốt cuộc có bao nhiêu người tỉnh ngộ trở lại vậy? Không nhiều, chỉ có số ít 

người thật sự tỉnh ngộ trở lại, số ít người này chính là chúng sanh căn cơ chín muồi. Người vẫn 

chưa có quay đầu, đó là chưa chín muồi. Bảo những người chín muồi đó tiếp tục hãy giúp đỡ 

những người chưa chín muồi. Chánh pháp trụ lâu, đời đời đều có truyền nhân thì chúng sanh mới 

có phước. 

Hiện nay dạy học phải gian nan hơn nhiều so với trước đây, nói lời thực tế, bất luận ở đức hạnh, 

ở trí tuệ đều phải vượt qua Tổ sư đại đức xưa nay thì mới có thể cứu vãn vận mệnh thế giới. Nếu 

như trí tuệ, đức năng của chúng ta ngang bằng với Tổ sư đại đức xưa nay thì không thể cứu nổi 

cái thế gian này. Chúng ta không làm thật thì sao được? Không làm thật, vậy không những không 

thể giúp được người khác mà cứu chính mình cũng không cứu nổi. Thật sự có năng lực giúp đỡ 

người khác thì bản thân bạn có thể được độ, tự - tha không hai. 


***************** 

Mời xem “Cảm Ứng Thiên” mục thứ hai mươi sáu. 

 “Kiến nhân chi đắc, như kỷ chi đắc. Kiến nhân chi thất, như kỷ chi thất” . 

Mục này là nói về  “được - mất” . Phật ở trong Kinh nói cho chúng ta biết, “được - mất” không 

phải  chân thật,  nhưng mà người  thế  gian đều mê  ở  trong đó, do đó tạo ra biết  bao nhiêu là tội 

nghiệp. Trong 24 điều bất tương ưng hành pháp thì  “được - mất”  là xếp vào điều thứ nhất. Có 

thể thấy, chúng sanh đối với vấn đề này là mê sâu biết bao, nghiêm trọng biết bao. “Cảm Ứng 

Thiên”, bốn câu này nói rất hay. Cách nhìn, cách nghĩ của người thế gian đối với sự việc này là 

không bình thường. Nhìn thấy người khác có được thì sinh đố kỵ, nhìn thấy người khác bị mất 

thì liền sinh tâm hoan hỷ. Một tâm niệm này liền tạo vô lượng tội nghiệp. 

 “Thái thượng cứu nhân chi quá” . Đây là lỗi lầm của người. Bốn câu này là “cứu nhân chi quá”, 

dạy người thấy người khác không có khác gì với chính mình, nhìn thấy người khác có được thì 

có thể sinh tâm hoan hỷ, nhìn thấy người khác bị mất thì có thể sinh tâm thương xót. Phạm vi của 

“được - mất” vô cùng rộng lớn. Ở trong thế pháp thì được danh vọng lợi dưỡng, được ngũ dục 

lục trần, còn trong Phật pháp thì được thiền định, được giác ngộ, được chứng quả, pháp thế xuất 

thế đều bao gồm ở trong đó. Phật nói cho chúng ta biết, “được - mất” cũng là quan hệ của nhân 

quả,  không  có  gieo  nhân  thì  chắc  chắn  không  thể  có  được  quả.  Thế  gian,  cái  mà  tất  cả  chúng 

sanh mong cầu chẳng qua là phú quí, thông minh, trí tuệ, khỏe mạnh, trường thọ, người Trung 

Quốc gọi là “ngũ phúc” (phần trước đã giới thiệu qua với quí vị rồi), đều là có nghiệp nhân. Cho 

nên gieo nhân thiện, được quả thiện. Gieo nhân bất thiện mà mong cầu được quả thiện, đâu có 

đạo  lý  này?  Ở  trong  Kinh  Phật  thường  nói  “không  có  chuyện  đó”.  Chúng  ta  hy  vọng,  mong 

muốn được điều gì thì phải cố gắng t ạo nhân. Nhân của bạn tạo thù thắng thì quả báo của bạn sẽ 

thù  thắng.  Nhân  của  bạn  mỹ  mãn  thì  quả  báo  cũng  mỹ  mãn.  Hai  câu  nói  này  là  vô  cùng  quan 

trọng. Trong hai câu nói này, chúng ta có thể nhìn thấy, quyết định không có tâm đố kỵ. Không 

những không có tâm đố kỵ mà còn phải có tâm tùy hỷ. Tâm tùy hỷ là pháp Bồ Tát. Cái tâm mà 

Bồ Tát Phổ Hiền tu là “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”, đây là đại hạnh của Bồ Tát. 

Đồng tu học Phật chúng ta luôn luôn lơ là, bỏ lỡ cái lợi lớn này trước mắt. Đây là điều chúng ta 

cần phải suy nghĩ, soi xét lại. 



224 



Đồng tu học Phật đều biết  “phải đoạn ác, phải hành thiện” , nhưng mà thiện  thì luôn luôn không 

thể thành tựu,  ác thì hằng ngày vẫn tiếp tục đang tạo, đặc biệt là khẩu nghiệp. Trong khi tiếp xúc 

giữa người với người liền tạo khẩu nghiệp, phê bình, thị phi sự “được - mất” của người khác. Sự 

phê bình  của bạn có chính  xác hay không? Cho dù là chính xác, là sự thật,  nhưng cũng không 

nên nói. Nếu như phê bình không chính xác thì chẳng phải là bạn đã xử oan cho người rồi sao? 

Xử oan cho người là tạo tội nghiệp rất nặng. Nếu như phê bình của bạn không có ảnh hưởng gì 

đối với xã hội thì tội lỗi của bạn nhỏ, nếu như có ảnh hưởng rất lớn đối với xã hội, ảnh hưởng 

không tốt thì tội lỗi của bạn thật lớn rồi. Nếu như bạn phỉ báng Tam Bảo, khiến tất cả tín chúng 

thối thất tâm đạo, ở trong “Kinh Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo”, quí vị thử xem thì sẽ 

biết, đây là tội đọa địa ngục. Không nên xem nhẹ, tùy tiện nói năng, giống như không có gì quan 

hệ quá lớn. Nhất thời khoái  ý làm đứt đoạn thiện căn của người khác, chiêu đến tội nghiệp địa 

ngục A Tỳ. Người làm những việc này, chúng ta ở trong xã hội thường xuyên nhìn thấy, thường 

xuyên nghe thấy. Phật Bồ Tát nhìn thấy rất đau lòng, rất thương tiếc, đúng như trong Kinh gọi là 

“kẻ đáng thương xót”. Tại sao tạo sự việc này vậy? Nghe tin đồn nhảm, không đi tìm hiểu những 

chân  tướng  sự  thật  này.  Tôi  trong  đời  này,  những  sự  việc  này  gặp  phải  rất  nhiều.  Tôi  có  một 

nguyên tắc, việc gì không liên quan với tôi thì tôi không quan tâm, không có cần thiết phải để 

tâm đến, cười xòa là xong, cũng không nên để ở trong lòng, vì để ở trong lòng cũng là tội nghiệp. 

Hy  vọng  tâm  của  mình  thanh  tịnh,  hy  vọng  tâm  của  mình  thuần  thiện,  một  mảy  may  ác  niệm 

cũng không nên để ở trong tâm. Hay! Đây gọi là giữ tâm tốt. Bạn đem những thứ lộn xộn, những 

thứ rác rưởi thị phi, nhân ngã này để ở trong tâm, tâm của bạn liền bất thiện, tâm của bạn liền 

không tốt rồi. Nếu như những truyền thuyết này có quan hệ với bản thân, với đại chúng, chúng ta 

nhất định phải đi điều tra một chút, chứng minh một chút, xem có phải là sự thật hay không, sau 

đó hãy phê bình. Cho nên không được nghe theo lời một chiều, nghe theo lời một chiều là ngu si, 

mê hoặc. Nhất là người làm lãnh đạo. Chúng ta đọc sách xưa, thử xem những đế vương cổ đại 

này, người nói nhỏ to bên tai họ quá nhiều, nhưng họ có tin hết hay không? Họ để đó làm tham 

khảo, họ nhất định đi điều tra chứng minh. Cho nên họ sẽ không xử oan người tốt, cũng sẽ không 

mắc lừa người xấu. Sự thông minh này đều là thầy chỉ dạy họ, cha mẹ chỉ dạy họ. Cổ nhân có 

nói là:  “Lời đồn nhảm dừng ở kẻ trí” . Người thật sự có trí tuệ thì họ mới biết xử lý như thế nào. 

Nhưng mà người không có trí tuệ nhiều, người không có trí tuệ khi nghe tin lời đồn nhảm, đặt 

điều sinh sự. Hiện nay thế gian này người có trí tuệ quá ít, quá ít rồi. Bạn muốn hỏi tại sao không 

có trí tuệ vậy? Vì không có thánh hiền dạy dỗ. 

Hiện nay nền giáo dục của toàn thế giới, tuyệt đại đa số là giáo dục công lợi, hám lợi lập công, 

đối với danh vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, giáo dục cạnh tranh. Chỉ cần có ý nghĩ cạnh tranh 

này thì chắc chắn sẽ làm việc tổn người lợi mình, làm việc tổn hại thiên lý. Đây là giáo dục hiện 

đại. Giáo dục hiện đại, nói lời hơi khó nghe là tăng trưởng tâm luân hồi, giúp đỡ chúng sanh tạo 

nghiệp  luân  hồi.  Người  học  Phật  tuy  nhiều,  nhưng  có  được  bao  nhiêu  người  thật  sự  trên  Kinh 

điển chịu nghiên cứu, chịu thảo luận, cần mẫn học tập? Ngạn ngữ nói: “Trước cửa địa ngục tăng 

đạo nhiều”. Cái tội lỗi này là quá nặng, quá nặng! Dùng bảng hiệu thánh hiền mà vẫn tạo nghiệp 

luân hồi như xưa, cho nên họ sẽ đọa rất nặng, đọa địa ngục A Tỳ. Cái bảng hiệu này không được 

phép giả mạo. Hiện nay pháp luật thế gian, đối với tất cả giả mạo đều phải trị tội. “Phật”  là tấm 

bảng hiệu chính danh đứng đầu của thế xuất thế gian, bạn tùy tiện giả mạo, cái tội nghiệp này là 

nặng hơn hết. Chúng ta ngày nay đã nắm tấm bảng hiệu này thì phải  y giáo phụng hành, chăm 

chỉ học tập theo Phật Bồ Tát. Tóm lại là phải học cho giống mấy phần, nếu học mà hoàn toàn 

không giống là có tội lỗi. Bạn không được phép nói  “tôi không có tạo tội nghiệp, tôi không có 

 hại  người” .  Bạn  không  có  hại  người,  nhưng  cầm  đến  tấm  bảng  hiệu  này  mà  không  có  y  giáo 



225 



phụng hành là tạo tội nghiệp rồi. Tội nghiệp gì vậy? Đem hình tượng Phật pháp phá hoại, chính 

là tội danh như vậy. Tội danh này là đảm đương không nổi rồi! Hình tượng Phật Bồ Tát là gì? 

Chúng ta ngày nay khởi cái tâm gì, động ý nghĩ gì, làm sự việc gì? Phật pháp ngày nay ở trong 

xã hội tại sao suy yếu đến như vậy? Chúng ta đọc sách xưa, vào thời xưa, triều đình và nhân dân 

đối với người xuất gia, không có ai mà không tôn trọng. Xã hội hiện nay xem thường đối với 

người xuất gia, nguyên nhân ở chỗ nào vậy? Vào thời xưa, người xuất gia học Phật là giống Phật 

Bồ  Tát,  quả  thật  là  chuẩn  mực  của  trời  người,  cho  nên  mọi  người  tôn  trọng,  mọi  người  kính 

ngưỡng. Hiện nay trong xã hội, tại vì sao xem thường đối với người xuất gia vậy? Người xuất gia 

không  y  giáo  phụng  hành,  không  có  học  Phật  Bồ  Tát.  Học  tập  theo  ai  vậy?  Lời  này  chúng  tôi 

không cần phải nói. Chúng ta phải soi lại, phải giác ngộ, phải quay đầu. Đối tượng của học tập 

nhất định phải làm cho rõ ràng, làm cho minh bạch. Không học theo Phật Bồ Tát là sai rồi. Cao 

tăng đại đức là điển hình của chúng ta, thế nhưng chúng ta phải quan sát tỉ mỉ, người nổi tiếng, 

có đi ̣a vi ̣ cao có ph ải thật sự là có đức hạnh hay không? Người mà danh phù hợp với thực là tấm 

gương của chúng ta, chúng ta cần phải học tập theo họ. 

Khi tôi mới học Phật, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam tiến cử Ấn Quang Pháp Sư, bảo tôi học tập theo Ấn 

Quang Pháp Sư. Cao tăng đại đức cùng thời đa ̣i v ới Ấn Quang Đại Sư quá nhiều, tại sao thầy 

không giới thiệu người khác mà lại cứ giới thiệu Ấn Quang Đại Sư? Đạo lý ở trong đây, nỗi khổ 

tâm ở trong đây, chúng ta có biết hay không? Người xuất gia nhiều, chúng ta ở trong Kinh Phật 

xem  thấy,  trong  rất  nhiều  người  xuất  gia  như  vậy,  có  đệ  tử  Phật  thật,  có  con  cháu  ma  vương. 

Thời kỳ Mạt Pháp, ma đã phát đại nguyện, bảo đồ tử đồ tôn của họ, thảy đều đến cửa Phật xuất 

gia, khoát lên áo Cà Sa để hủy diệt Phật pháp. Điều này trong Kinh Phật có ghi chép. Chúng ta 

sinh trong thời kỳ Mạt Pháp, cho nên ở trong số người xuất gia có Phật mà cũng có ma. Chúng ta 

phải có tuệ nhãn mới có thể biện biệt. Chúng ta học tập theo Phật, không nên học tập theo ma. 

Học tập theo Phật, chúng ta ở trong đời này sẽ thành tựu. Học tập theo ma thì chúng ta trong một 

đời này chắc chắn đọa tam đồ. Lợi hại ngay chính mình làm sao có th ể không biết? Bốn câu nói 

này, chúng ta phải nắm lấy, khắc ghi trong lòng, phải thường xuyên nhớ kỹ. Nhất định phải từ bỏ 

tự tư tự lợi, niệm niệm vì lợi ích chúng sanh, niệm niệm vì giúp đỡ người khác. Ai có được tâm 

này?  Thế  nhưng  cái  tâm  này  thực  hiện  được  cũng  không  phải  là  việc  dễ  dàng.  Bạn  muốn  làm 

việc tốt, không có duyên, không có cơ hội, duyên không đủ, luôn có biết bao nhiêu người chướng 

ngại bạn, không để bạn làm việc tốt, không hy vọng bạn thành tựu một thiện hạnh, nghĩ đủ mọi 

cách để cản trở. Sự việc này quá nhiều, quá nhiều rồi. Từ đó cho thấy, duyên là vô cùng quan 

trọng. Phải rộng kết thiện duyên với tất cả chúng sanh, ở trong đời này làm không thành thì còn 

có đời sau. Bồ Tát độ chúng sanh là đời đời kiếp kiếp vĩnh viễn không nghỉ ngơi. Quí vị đồng tu, 

các bạn biết, lần trước tôi thành tâm thành ý muốn giúp người Úc châu xây một viện dưỡng lão 

thì bị người phá hoại. Những người phá hoại đó có thể làm việc tốt hay không? Họ cũng không 

thể! Bản thân họ không làm được, nhưng chướng ngại người khác làm. 

Bình luận thị phi của một người thì tương đối không dễ dàng. Quan sát một người, trước sau, trái 

phải  mỗi  mặt  thấy rõ ràng, nhưng vẫn không dám  đưa ra quyết  đoán. Người  thời  xưa nói  hay: 

“Luận định sau khi đậy nắp quan tài”, vậy mới có thể bình luận nhân phẩm của bạn. Khi bạn vẫn 

chưa chết thì không dám nói. Tại sao vậy? Vì cả đời tạo ác, nhưng khi lâm chung biết sám hối, 

sửa chữa lỗi lầm thì vẫn là người tốt. Người như vậy niệm Phật vẫn có thể vãng sanh, vẫn có thể 

làm  Phật,  cho  nên  quay  đầu  là  bờ.  Chết  rồi  thì  không  thể  quay  đầu,  đó  liền  đoán  định,  họ  là 

người bất thiện. Cho nên đoán định một người, bạn biết khó khăn cỡ nào! Cổ nhân viết truyện ký 

cho người, đều là sau khi chết, người sau viết. Lịch sử của một triều đại, cái triều đại này đã diệt 



226 



vong  rồi,  người  triều  đại  sau  viết.  Đây  đều  là  ý  nghĩa  của  “Luận  định  sau  khi  đậy  nắp  quan 

 tài” . 

Chúng ta chướng ngại người khác hành thiện, quả báo là người khác chướng ngại chúng ta hành 

thiện. Nhân duyên quả báo không mảy may sai chạy, nhất là ở xã hội hiện tại này, quá rõ ràng 

rồi, quá nhanh rồi. Cho nên đồng học chúng ta phải nhớ kỹ, gặp được có cơ hội này, việt tốt phải 

mau mau làm, nhìn thấy người khác làm việc tốt, chúng ta phải giúp đỡ họ, thành tựu họ.  Thành 

 tựu việc tốt của người, không thành tựu việc xấu của người. Việc họ làm, đối với xã hội, đối 

với nhân dân, đối với chúng sanh là bất lợi thì chúng ta tuyệt đối không đi giúp đỡ họ. Nếu như 

là việc có lợi ích, chúng ta phải toàn tâm toàn lực quan tâm, toàn tâm toàn lực phối hợp giúp đỡ, 

tuyệt đối không có đố kỵ chướng ngại, mà chỉ có hằng thuận, tùy hỷ. Đây là hành Bồ Tát đạo. 

Cho nên quy  kết  đến cuối  cùng, nhất  định phải  có trí tuệ  chân thật,  quyết  không được xen ta ̣p 

tình kiến ở bên trong. Tình kiến là si mê. Trí tuệ chân thật, chánh đại quang minh, đây là điều 

chúng ta cần phải học tập. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 34) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 35) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 35) 

Chào chư vị đồng tu, chào mọi người. 

Chúng ta xem “Cảm Ứng Thiên”, đoạn thứ hai mươi bảy:  “Bất chương nhân đoản, bất huyễn 

 kỷ trường” . 

Hai câu nói này xem ra rất bình thường, nhưng có quan hệ rất lớn đối với người tu hành chân 

chánh. Mở đầu của tiểu chú nói rất hay:  “Nhân chi hữu đoản, như văn phụ mẫu chi danh, nhĩ 

 khả đắc văn, khẩu bất khả đắc ngôn giả” . Lời nói này là vào xã hội thời xưa, hiện nay chúng ta 

rất khó thể hội rồi. Trung Quốc thời xưa, có thể nói là từ triều Hán mãi cho đến triều Thanh, 



227 



trước sau duy trì lễ tiết, cái gọi là “dùng lễ trị thiên hạ”. Ý nghĩa của câu nói này rất sâu. Vào 

thời cổ đại, quan hệ vô cùng mật thiết mới được gọi tên. Thông thường tên của một người, ở 

trong một đời chỉ có hai người là có thể gọi tên của người đó, một người là cha mẹ, một người là 

thầy. Lễ xưa, con trai 20 tuổi trưởng thành thì hành quan lễ (quan lễ chính là đội mũ). Hai mươi 

tuổi là thành niên rồi, đội mũ là biểu thị họ trưởng thành. Bắt đầu từ ngày này trở đi, anh em, bạn 

bè, bạn học cùng trang lứa của họ, mọi người cùng nhau chúc mừng cho họ, đồng thời tặng cho 

họ một cái tên riêng, cho nên họ có tên và tên riêng. Tên của họ thì không được gọi mà chỉ gọi 

tên riêng, đây là tôn kính đối với họ. Cho nên sau khi thành niên, chỉ có cha mẹ và thầy là những 

người có thể gọi tên của họ. Cho dù làm quan ở triều đình, hoàng đế đối với họ cũng gọi tên 

riêng, chứ không gọi tên, đây là tôn kính đối với họ. Nếu như hoàng đế không gọi tên riêng mà 

gọi tên của họ thì người này đã có tội rồi, không đối xử họ giống như người khác, hay nói cách 

khác, họ đang đợi xử tội. Thông thường không phải một người bình thường có thể tùy tiện gọi 

tên của một người, huống chi con cái đối với tên của cha mẹ, không dám gọi. Người khác gọi tên 

cha mẹ của họ, họ có thể nghe, họ dứt khoát không được nói. Ở chỗ này nói “Bất chương nhân 

đoản”, dùng thí dụ này, ý nghĩa này rất là sâu xa. Nghe thấy người khác nói thị phi, nói hay dỡ, ý 

là nói giống như nghe người ta nói tên của cha mẹ bạn vậy. Bạn chỉ được nghe, bạn không được 

nói, nói là đại bất kính, là đại bất hiếu đối với cha mẹ. Chú giải dùng cái ví dụ này rất hay. Hiện 

nay không có người học lễ, cũng không có người giảng lễ. Đọc đến câu này, người hiện tại hiểu 

được là không nhiều rồi, cũng không có cách gì thể hội được, thậm chí là ý nghĩa này rốt cuộc 

rộng cỡ nào, người hiện nay cũng không thể nghĩ được. 

Vào thời xưa, đối với xưng hô vô cùng coi trọng, dứt khoát không được lộn xộn. Đây là căn bản 

của giáo dục luân lý. Thế nhưng người phương tây không có, ngay cả cái khái niệm này cũng 

không có. Người phương tây, con cái tùy tiện gọi tên của cha mẹ. Điều này ở trong xã hội xưa 

Trung Quốc không thấy. Trung Quốc vào thời xưa, tôn kính đối với một người thì ta gọi tên 

riêng, đây là bình thường. Nếu như họ có đạo đức, có học thức, có cống hiến đối với quốc gia xã 

hội, thì mọi người cũng không gọi tên riêng của họ, mà đặt cho họ một danh hiệu khác, gọi là 

hiệu. Đây là đối với họ tôn kính hơn rồi. Nếu như rất mực tôn kính thì ngay cả hiệu cũng không 

gọi, mà gọi địa danh của họ. Ví dụ như Lý Hồng Chương, Hồng Chương là danh của ông. Ông 

làm đến tể tướng, được đại chúng xã hội tôn kính, cho nên ngay cả tên, tên riêng và hiệu của ông, 

người ta đều không gọi, mà gọi là Lý Hợp Phì (ông là người Hợp Phì), gọi địa danh của ông. 

Điều này không những tôn kính đối với ông mà đối với quê hương của ông cũng tôn kính. Hợp 

Phì đã sinh ra nhân vật lớn như vậy, đây là sự vinh dự của toàn bộ người Hợp Phì, cho gọi [địa 

danh] là cái ý này. Thông thường xã hội cũng dùng phương pháp này để xưng hô đối với người 

xuất gia. Thời triều Tùy, Trí Giả Đại Sư, gọi “Trí Giả” đã là đối với Ngài rất tôn kính rồi. Pháp 

danh của Ngài là Trí Khải, nhưng không gọi Trí Khải mà gọi Trí Giả, đây là rất tôn kính rồi. Rất 

mực tôn kính, nhưng ngay cả tên này cũng không gọi, mà gọi là Thiên Thai Đại Sư, vì Ngài trụ 

tại núi Thiên Thai. Rất mực tôn kính thì gọi địa danh của họ, nơi họ sinh ra và lớn lên, hoặc giả 

nơi họ thường ở. Điều này chúng ta đã thấy quá nhiều ở trong sách cổ rồi. Phàm là cách xưng hô 

này, đều là được người xã hội đương thời phổ biến kính ngưỡng. 

Tiến thêm một bước nữa là miệng không được phép nói,  “nhĩ diệc bất khả đắc văn, tắc cánh 

 thượng giả” . Trên một bậc nữa, không những là nghe xong không được nói, mà tốt nhất là nghe 

cũng không nên nghe. Điểm này rất quan trọng. 



228 



Chúng ta tu hành, điều quan trọng nhất là tu  Tâm Thanh Tịnh. Phật pháp quy kết đến cuối cùng 

là có ba môn:  Giác, Chánh, Tịnh. 

 Thứ nhất là môn “Giác”  

Môn “Giác” là Tánh tông tu, là Thiền tông tu, phải người thượng thượng căn mới đắc lực, không 

phải người thượng thượng căn thì không thể vào cửa. Nếu nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh thì người căn tánh trung hạ, cả đời không làm được. Cho nên đi cửa “Giác” tất nhiên là 

nhanh, nhưng nhất định là số ít người. Ở trong lịch sử Thiền tông Trung Quốc, dưới hội của Đại 

Sư Lục Tổ Huệ Năng, số người được độ nhiều nhất cũng chỉ có 43 người. Quí vị thử nghĩ, người 

tiếp nhận Đại Sư Lục Tổ Huệ Năng giáo huấn là bao nhiêu người? Chúng tôi tính sơ lược một 

chút, mấy chục vạn người chắc chắn là có. Trong mấy chục vạn người, chỉ có 43 người khai ngộ, 

chỉ là thiểu số. Nếu không phải căn thượng thượng thì chắc chắn không làm được. Từ Lục Tổ trở 

về trước, từ khi Tổ sư Đạt Ma đến Trung Quốc, cả đời chỉ được một người, cho nên đơn truyền. 

Từ Lục Tổ về sau, những Tổ sư đại đức này dưới hội khai tuệ chỉ có ba người, năm người, chưa 

từng có vượt qua mười người, năm - ba người là rất nhiều. Cho nên cửa “Giác” tuy hay nhưng 

rất khó đi. 

 Thứ hai là môn “Chánh”  

Môn “Chánh” cũng không dễ dàng. Môn “Chánh” là nghiên cứu giáo lý, tiệm tu. Môn “Giác” là 

đốn tu, đốn siêu. Ngoài Thiền tông ra, toàn là thuộc vào Giáo Hạ; thiên thai, hiền thủ, tam luận, 

pháp tướng, duy thức đều là thuộc về Giáo Hạ, điển tịch quá nhiều, giống như đi học vậy, từ tiểu 

học, trung học đến đại học, phòng nghiên cứu, dần dần từ từ nâng cao lên. Người căn tánh trung 

hạ đi con đường này là thuận tiện, nhưng mà hao tốn thời gian quá nhiều. Thời gian dài thì tương 

đối sẽ có nhiều chướng ngại, chướng ngại về mặt nhân sự, chướng ngại về mặt hoàn cảnh luôn là 

điều không thể tránh khỏi, cho nên tiến thì ít mà thoái thì nhiều, thành tựu cũng tương đối gian 

nan. Chúng ta ở trong truyện sử đều xem thấy, nếu không có bền chí, không có nghị lực, không 

thể thật sự hành công phu khắc kỷ thì không thể thành tựu. Cho nên con đường Giáo Hạ vô cùng 

xa xôi, cũng không phải dễ học. 

 Thứ ba là môn “Tịnh”.  

“Tịnh” là tu tâm thanh tịnh. Từ môn này, ở trong Phật pháp Đại Thừa có hai tông phái, Tịnh Độ 

tông đi cửa này, Mật tông cũng đi cửa này, đều là tu tâm thanh tịnh. Người tu tâm thanh tịnh, nếu 

như thường xuyên xen tạp thị phi hay dở thì tâm của bạn làm sao có thể được thanh tịnh? 

Thường xuyên nghe thị phi, thường xuyên nói thị phi thì tạo khẩu nghiệp nặng, không những tâm 

không thanh tịnh mà tương lai tạo quả báo cũng rất khó tưởng tượng, trong Kinh Phật nói là đọa 

địa ngục “Kéo Lưỡi”. Địa ngục “Kéo Lưỡi” là quả báo của khẩu nghiệp. Nghiệp mà bạn đã tạo 

đối với người khác, đối với xã hội, nếu như có tổn hại lớn thì không chỉ đọa địa ngục “Kéo 

Lưỡi”, mà có thể từ địa ngục “Kéo Lưỡi” sẽ chuyển đến địa ngục “Vô Gián”, trong “Phát Khởi 

Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh” có nói, vừa mở đầu liền nói rõ ràng rồi. 

Tông chỉ thật sự của bộ Kinh này là dạy người tu hành tin sâu nhân quả, đoạn ác tu thiện, nhất là 

khẩu nghiệp. Có thể biết thường xuyên gìn giữ tâm thanh tịnh của mình, giữ vững sự thành thật 

của mình, người này cho dù đạo nghiệp không thể thành tựu thì cũng là người thiện của trời 



229 



người. Thiện mà nhà Phật nói, cổ nhân có tổng kết một đời giáo pháp Phật Đà. Lý mà Phật Bồ 

Tát nói không ngoài tâm tánh, nói ra những sự tướng không ngoài nhân quả. Nếu như nhân quả 

hoàn toàn tương ưng với tâm tánh thì đây là đại thiện, đó là sự hành trì của Phật Bồ Tát. Chúng 

ta học Phật, quí ở chỗ có thể nắm bắt được cương lĩnh thì chúng ta tu học sẽ không cảm thấy khó 

khăn. Sau khi hiểu rõ nhân quả rồi, bạn sẽ khẳng định gieo nhân thiện, được quả thiện. Chúng ta 

mong cầu quả thiện, tại sao không đi gieo nhân thiện? Tôi đời này biết giữ tròn đối với điểm này. 

Người khác nói thị phi, tôi lập tức tránh xa, tôi không muốn nghe, vì nghe xong tâm địa sẽ bị ô 

nhiễm. Người khác phá hoại tôi, nói thị phi về tôi, có đồng tu cầm những băng ghi âm này, hoặc 

giả ghi lại những lời nói này, cầm đến đưa tôi xem, tôi hoàn toàn không xem, đem băng ghi âm 

đi ghi những thứ khác, những phần ghi chép thì vứt vào sọt rác, không lưu lại trong A Lại Da 

Thức những chủng tử này, đây là chủng tử không tốt. Người khác đặt điều sinh sự, phỉ báng là 

oan gia. Oan gia nên giải, không nên kết. Cứ để họ đi tạo tác, chúng ta không nên nghe. Chúng ta 

chỉ nhớ ưu điểm của người khác, không nên nhớ khuyết điểm của người; chỉ nghe thiện hạnh, 

việc tốt của người khác, không nghe ác ngôn, ác hạnh của người. Đây không chỉ là tu tâm thanh 

tịnh, cũng là tu sự thành thật của mình. Người ở trong một đời thường xuyên giữ gìn tâm thanh 

tịnh, giữ gìn thành thật, mặc dù đời sống vật chất có thiếu thốn, có vất vả đi nữa, đời sống tinh 

thần phong phú thì sẽ sống rất vui vẻ, “lý đắc tâm an”, đạo lý hiểu rõ rồi thì tâm an. Nhất là bạn 

đã nghe Phật pháp, đã phát nguyện cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Bạn thử nghĩ, Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc là “các bậc thượng thiện đều hội về một chỗ”, tâm hạnh của bạn bất 

thiện thì làm sao có thể đi được? A Di Đà Phật tuy từ bi đến tiếp dẫn bạn, nhưng tiếp dẫn vẫn 

phải có điều kiện. Bản thân bạn tâm hạnh bất thiện, bạn niệm Phật có cần mẫn đi nữa, tâm 

nguyện của bạn có khẩn thiết đi nữa, nhưng mà không tương ưng với hoàn cảnh lớn của Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, Phật A Di Đà tiếp dẫn bạn đi, bạn hàng ngày cãi nhau với người khác, 

hàng ngày sinh thị phi với người khác, bạn làm náo loạn Thế giới Cực Lạc rồi, tình cảm của bạn 

đối với A Di Đà Phật sâu dày đi nữa, A Di Đà Phật cũng sẽ không vì bạn mà đem Thế giới Cực 

Lạc hủy đi. Cho nên muốn vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, điều kiện của bản thân là 

thiện tâm, thiện hạnh. Khổng Phu Tử dạy chúng ta  “Chỉ ư chí thiện” , vậy mới có điều kiện “các 

bậc thượng thiện đều hội về một chỗ” ở Thế giới Tây phương Cực Lạc. Tôi thường nói, một mảy 

may ác ý cũng không được phép có. Nếu có một may may ác ý, ác niệm thì không thể vãng sanh. 

Không nên cho rằng pháp môn này không linh, tôi tu cả đời, niệm Phật cả đời, hàng ngày lạy 

Phật, hàng ngày niệm Phật, đến lúc lâm chung vẫn không thể vãng sanh, “Phật Thích Ca Mâu Ni 

lừa người”. Thật ra, Phật không hề lừa dối bạn, mà chính bạn đã hiểu sai ý nghĩa. Thật sự mong 

cầu Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì mảy may ác ý cũng không được phép có. 

Hai câu nói này là quan trọng. Tuyệt đối không được phép nói khuyết điểm của người khác, tốt 

nhất nghe cũng không nên nghe. 

Câu phía dưới là:  “Bất huyễn kỷ trường” . Chúng ta có sở trường, có ưu điểm thì không nên 

khoe khoang, không nên khoa trương, điều đó không có lợi ích gì. 

Hôm qua chúng ta học đến “Cảm Ứng Thiên”, đoạn thứ hai mươi bảy: “Bất chương nhân đoản, 

bất huyễn kỷ trường”. Hai câu nói này, đối với chúng ta làm người xử thế là lời chỉ dạy quý báu 

nhất. Sống ở thế gian, mọi người đều có công việc và bổn phận riêng. Công việc, bổn phận làm 

tốt rồi, là bổn phận thì bạn cần phải làm tốt, vậy có gì đáng để kiêu ngạo? Cho nên không có lý 

do để khoe khoang sở trường của mình. Làm tốt là bổn phận, làm không tốt chính là lỗi lầm, 

chính là tội nghiệp. 



230 



Tạo tác tội nghiệp dễ dàng nhất, thường thường nghiêm trọng nhất là khẩu nghiệp, đặt điều sinh 

sự, khơi chuyện thị phi. Quí vị đều biết, hiện nay thế gian này có tai nạn lớn. Hôm qua đồng tu 

Úc châu, Mỹ điện thoại đến hỏi tôi là ngày 18 tháng 8 xử lý như thế nào? Bạn hỏi, xử lý như thế 

nào, đến đâu để tránh nạn? Ngạn ngữ thường nói, “chạy trời không khỏi nắng”, bạn trốn ở đâu 

được? Ngày nay điều quan trọng nhất, người thông minh nhất là làm thế nào có thể hóa giải kiếp 

nạn này, chứ không phải trốn tránh. Kiếp nạn từ đâu mà ra vậy? Từ trong tâm biến hiện ra.  “Tất 

 cả pháp từ tâm tưởng sanh” , trong Tướng tông nói:  “Chư pháp sở sanh, duy tâm sở hiện” . 

Nguồn gốc của nghiệp chướng là ở khởi tâm động niệm của mình, hóa giải vẫn là ở khởi tâm 

động niệm. Sự hóa giải này không phải nhất thời, không phải một lần. Lần này kiếp nạn đến rồi, 

chúng ta mau mau đoạn ác tu thiện, nhưng khi kiếp nạn không còn nữa thì lại tạo ác nghiệp tiếp. 

Loại tâm thái này là vô phương tránh khỏi tai nạn! Ác nghiệp, ác niệm phải đoạn mãi mãi thì 

kiếp nạn mới thật sự hóa giải. Chúng ta lợi dụng cơ hội này, cơ hội này là cơ hội tốt cho tu hành, 

đây là thời tiết nhân duyên, không được chậm trễ. Chúng ta phải ở trong thời gian ngắn nhất, 

đem cảnh giới của mình nâng cao lên, nâng lên đến cảnh giới của Phật Bồ Tát thì kiếp nạn này 

liền không còn nữa, kiếp nạn này liền hóa giải. Không chịu nâng cao lên, hoặc giả là tôi nâng lên 

một chút, kiếp nạn qua rồi tôi lại đi xuống, thế là xong rồi, không có cái đạo lý này! Đại đức xưa 

đã từng làm tấm gương cho chúng ta thấy. Thời triều Tống có Pháp sư Oánh Kha (trong “Vãng 

sanh truyện” có viết về Ngài, ở trong “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục” cũng có viết về Ngài, ở trong 

“An Sĩ Toàn Thư”, “Tây Quy Trực Chỉ” cũng có ghi chép về Ngài), đây là một người xuất gia 

không giữ thanh quy, vi phạm giới luật. Ông cũng được xem là người không hồ đồ, được xem là 

người giác ngộ. Trong tâm ông tự suy nghĩ, hành vi cả đời của mình, tương lai quả báo nhất định 

ở địa ngục (điều này bản thân ông biết chắc chắn ở địa ngục). Ông thỉnh giáo các đồng tham đạo 

hữu, có cách gì có thể cứu ông không? Các đồng học bèn đưa cho ông quyển “Vãng Sanh 

Truyện”. Sau khi xem xong, ông vô cùng cảm động, cho nên đóng cửa lại, niệm A Di Đà Phật ba 

ngày ba đêm, không ăn gì, không uống nước, cũng không ngủ. Suốt ba ngày ba đêm dốc sức, 

nhìn chung ông thành tâm, cho nên “thành tắc linh”, ông niệm thấy A Di Đà Phật rồi. A Di Đà 

Phật nói với ông:  “Tuổi thọ của con còn 10 năm nữa, con cố gắng tu hành, sau 10 năm ta sẽ trở 

 lại tiếp dẫn con” . Pháp sư Oánh Kha nói với A Di Đà Phật:  “Tập khí ác của con rất nặng, không 

 ngăn nổi cám dỗ, bên ngoài vừa dụ dỗ, con lại tạo tội nghiệp. Ở trong 10 năm này, con không 

 biết lại tạo bao nhiêu tội nghiệp. Thọ mạng 10 năm, con không cần nữa. Bây giờ con muốn đi 

 với Ngài” . Sự khẩn cầu này của ông, A Di Đà Phật đồng ý nhận lời. A Di Đà Phật nói với 

ông:  “Sau ba ngày, ta đến tiếp dẫn con, có được không?” . Pháp sư Oánh Kha nói:  “Dạ, được!” . 

Ông vô cùng hoan hỷ, mở cửa liêu phòng ra và nói cho đại chúng biết ba ngày sau ông sẽ vãng 

sanh. Ở trong chùa không có người nào tin ông, một người không có ác nào không làm, đóng cửa 

ba ngày, không biết làm gì ở trong đó, lại nói sau ba ngày ông sẽ vãng sanh. Được! Thời gian ba 

ngày cũng không dài, mọi người sẽ theo dõi ông, xem thử sau ba ngày ông có vãng sanh hay 

không? Đến ngày thứ ba, quả nhiên ông thay quần áo sạch sẽ, tắm rửa, mời đồng tham đạo hữu 

trong đạo tràng, giúp ông niệm Phật để tiễn đưa ông đi. Đương nhiên là mọi người đều rất hoan 

hỷ. Một người thật sự có thể vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, bạn thấy, ông không bị 

bệnh, người bình thường như vậy, niệm đến thời gian chưa đầy một khắc (thời gian một khắc rất 

ngắn), ông bèn nói với mọi người:  “A Di Đà Phật đến rồi, tôi phải đi” . Từ biệt với mọi người, 

liền ngồi ngay đó ra đi. Đây đã chứng thực lời mà trong “Kinh A Di Đà” nói: “Nếu một ngày, 

nếu hai ngày, nếu ba ngày đến bảy ngày…” không hề sai. Bạn ở niệm Phật đường đã niệm lâu 

như vậy, không có niệm thấy A Di Đà Phật là tâm của bạn không thành. Tại sao người ta niệm 

ba ngày là thấy được A Di Đà Phật rồi, còn các bạn niệm lâu như vậy, tin tức của A Di Đà Phật 

cũng không có? Nguyên nhân do đâu thì tự mình phải biết. Ông vãng sanh Thế giới Tây Phương 



231 



Cực Lạc chính là đi làm Phật rồi. Quí vị thử nghĩ, từ địa vị phàm phu bỗng chốc nâng lên đến 

cảnh giới của Phật Bồ Tát. Đây là một điển hình rất tốt, một tấm gương rất tốt của chúng ta. Tôi 

tin lịch đại người giống Pháp sư Oánh Kha như vậy, thật sự quay đầu, triệt để quay đầu, sửa chữa 

lỗi lầm, từ một người ác trở thành một người tối thiện. Đây là thật sự quay đầu trong khoảng một 

niệm. Người vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc như vậy, từ xưa đến nay không biết có 

bao nhiêu người, không có người ghi chép lại, họ cũng không nói cho người biết. Người niệm 

Phật vãng sanh không biết có bao nhiêu người. “Vãng Sanh Truyện”, “Tịnh Độ Thánh Hiền 

Lục” có thể ghi lại là số ít, chỉ là một phần mười, một phần trăm mà thôi.  Sự thật này chúng ta 

phải biết. Chúng ta còn có gì sợ sệt, còn có gì sợ hãi? Chúng ta phải sống cuộc sống như thế nào? 

Hãy cứ thật thà niệm Phật. Thân thể này của chúng ta còn lưu ở thế gian này, tạm thời vẫn chưa 

đi thì phải thay A Di Đà Phật làm công việc tuyên dương nhiều thêm, vì tất cả chúng sanh làm 

gương nhiều thêm, vậy là đúng rồi. Giúp A Di Đà Phật tiếp dẫn đại chúng, khuyên tất cả chúng 

sanh niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, nhất định phải sửa chữa lỗi lầm. 

Hôm qua tôi đã nói với quí vị rồi, mở đầu của chú giải này rất hay: “Nhân chi hữu đoản, như văn 

phụ mẫu chi danh. Nhĩ khả đắc văn, khẩu bất khả đắc ngôn dã”. Các bạn nghe lại băng ghi hình 

hôm qua một chút, tôi đã giảng rất rõ ràng. Mấy câu nói này, hiện nay giảng với các bạn, có thể 

các bạn không có ấn tượng, nhưng vào thời xưa là rất nghiêm trọng rồi. Thời đại này, có xảy ra 

tai nạn lớn như vậy, nói thực ra là không có tiếp nhận lời dạy của thánh hiền. Tất cả thuận theo 

tập khí của mình mà sống thì đâu có đạo lý nào không tạo nghiệp? Tạo tội nghiệp cực kỳ nghiêm 

trọng mà vẫn cho là việc tốt, không biết bản thân có sai lầm. Học Phật, không những làm trái 

ngược với lời dạy của Phật Bồ Tát, mà thiện pháp thế gian cũng chẳng biết gì cả; đem tất cả pháp 

ác xem là thiện pháp; đem tất cả ác niệm, tà niệm xem là chánh niệm, cho nên chiêu cảm tai nạn 

lớn. Chúng ta ngày nay phải triệt để sám hối, khiến bản thân chúng ta một đời phải sống ở trong 

thế giới cảm ân, hạnh phúc, mỹ mãn thật sự. Làm thế nào mới có thể làm được vậy?  Tai không 

 nghe tiếng ác, mắt không thấy việc ác thì bạn mới có thể giữ vững tâm thanh tịnh của mình. 

Nhưng mà thế gian rất nhiều người, người học Phật cũng không tránh khỏi, vẫn có người xuất 

gia chuyên đi nghe việc ác của người khác, từ sáng đến tối gặp người là kiếm chuyện thị phi, tạo 

tội nghiệp cực trọng mà họ không biết. Việc của người khác thì có liên quan gì với ta chứ? Nghe 

còn không nên nghe. Có một số đồng tu nói với tôi:  “Pháp sư! Có người nào đó phao tin về 

 thầy…” . Họ nghe người ta đặt điều, còn đem băng ghi âm để ghi lại rồi tặng cho tôi, tôi hoàn 

toàn không nghe. Những văn tự này tôi hoàn toàn không xem, tôi đều đem nó cho vào sọt rác, xử 

lý sạch. Tại sao vậy? Tôi muốn gìn giữ một ấn tượng đẹp nhất. Trong mắt tôi, mọi ngươi đều là 

người tốt, mọi người đều là người thiện, mọi người đối với ta đều có ân đức. Mặc dù họ có 

những lời phỉ báng, đặt điều thị phi, nhưng đó là sự hiểu lầm của họ. Hoặc giả là họ nghe và tin 

theo lời đồn nhảm của người khác, không phải là chủ ý của họ thì việc gì phải để ở trong tâm? 

Việc gì phải khiến tâm thanh tịnh của mình nhiễm phải một điểm dơ bẩn? Vấn đề đến từ bên 

ngoài, bạn tiếp nhận hay không? Bạn không tiếp nhận thì bạn vĩnh viễn gìn giữ tâm thanh tịnh, 

tuyệt đối sẽ không bị ô nhiễm. Bạn tiếp nhận thì mới bị ô nhiễm. Chúng ta việc gì phải làm 

những việc này? 

Là người thì phải hiểu được một nguyên tắc lớn là  “Làm thiện với người” . Phật ở trong Kinh 

nói rõ ràng hơn, thấu triệt hơn:  “Tất cả chúng sanh đều là cha mẹ quá khứ của ta và là chư 

 Phật vị lai” . Đã là cha mẹ quá khứ thì chúng ta phải dùng tâm hiếu kính, tâm hiếu thuận để đối 

đãi. Đã là chư Phật vị lai thì chúng ta phải dùng tâm cung kính để đối đãi. Đây chẳng phải nói rất 

rõ ràng, rất minh bạch rồi sao? Dùng tâm hiếu thuận, tâm cung kính đối đãi tất cả chúng sanh, 



232 



thành tựu thiện nghiệp của mình, thành tựu “Thanh Tịnh - Bình Đẳng - Giác” của mình, đây mới 

là học Phật chân chánh, đây mới là quay đầu chân chánh. Việc lợi hại với mình, nhất thiết không 

quan tâm. Việc có lợi hại với chúng sanh, nhưng không có gì hại lớn, cũng không cần quan tâm. 

Nếu như có tổn hại lớn thì phải dùng trí tuệ để xử lý, không được phép xử lý theo cảm tình. Có 

người lừa gạt chúng ta, tôi đã từng gặp rồi, trước đây Pháp sư Đạo An cũng gặp rất nhiều. Việc 

gì vậy? Lừa tiền. Pháp sư Đạo An thường hay bị người gạt. Thầy là người đặc biệt, thầy không 

phải không biết, vì không biết đó là khờ khạo rồi, thầy biết người ta gạt thầy, nhưng thầy vẫn cứ 

đưa cho họ, điểm này là đặc biệt. Biết bạn đến gạt tôi, tôi vẫn đưa cho bạn, đây là phương pháp 

độ chúng sanh. Sau khi gạt lâu rồi, nếu như một ngày nào đó họ biết được, hóa ra mỗi lần gạt, lão 

hòa thượng đều biết, họ liền sinh tâm hổ thẹn, liền quay đầu thôi. Lão hòa thượng không khờ dại! 

Chúng ta gặp phải những việc này, nếu như không có trí tuệ và sự độ lượng giống như Pháp sư 

Đạo An, thì còn có một phương pháp khác, đó là điều tra chứng minh, đi điều tra thử xem có 

phải sự thật không. Nếu như họ thật sự cần giúp đỡ mà cách thức họ dùng là không chính đáng, 

chúng ta vẫn phải giúp đỡ họ. Nếu như họ đem số tiền lừa gạt này đi ăn uống, vui chơi, làm 

những việc không chính đáng thì chúng ta có thể không đưa cho họ. Đây cũng là một phương 

pháp xử lý. 

Người ở trong mỗi niệm phải nghĩ hướng về chỗ thiện, niệm niệm nghĩ sở trường của người. 

Mỗi người đều có ưu điểm, đều có sở trường, cũng đều có khuyết điểm, cũng đều có lỗi lầm, cho 

nên mới nói là  “Người không phải thánh hiền, không ai không có lỗi” . Phải tha thứ lỗi lầm của 

người, tán thán sở trường của người khác, bồi dưỡng đạo tâm của mình. Bạn thật sự có đạo tâm 

thì chắc chắn không có tai nạn, chắc chắn có Phật Bồ Tát hộ niệm, chắc chắn có thần hộ pháp 

phù hộ,  “người cùng tâm ấy, tâm cùng lý ấy” . Chúng ta gặp được người thiện, chúng ta phải tận 

lực bảo vệ họ, che chở họ, thiện tương ưng với thiện. Tâm của bạn bất thiện, hạnh của bạn bất 

thiện thì chư Phật Bồ Tát và chư thiện thần xa lánh, yêu ma quỷ quái sẽ vây quanh bạn. Trong 

“Cảm Ứng Thiên” này nói rất nhiều, nói rất tường tận, bạn sẽ thường xuyên gặp tai nạn, bạn sẽ 

thường xuyên gặp chuyện bất như ý. 

Chúng ta ngày nay ở trong môi trường này, tôi đã từng nói với quí vị nhiều lần, cái môi trường tu 

học này ngàn năm khó gặp, không phải thật dễ dàng gặp được. Ở nơi này có hộ pháp chân chánh, 

chăm sóc còn chu đáo còn hơn cha mẹ. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên ở đây chăm sóc chúng ta. Mỗi 

ngày ông chỉ ngủ hai giờ, thường xuyên quên ăn cơm. Người như vậy đến hộ trì chúng ta, nếu 

chúng ta không dụng công, không quyết tâm cố gắng thì làm sao xứng đáng với người ta? Sáng 

hôm qua, ông đến Cư Sĩ Lâm, đã xảy ra tai nạn xe, xe không biết đụng vào chỗ nào, vỏ xe bị nổ. 

Hai giờ đồng hồ, ông hoàn toàn bị quên hết mọi thứ, cái gì cũng không biết, nhưng ông lại có thể 

lái xe đến Cư Sĩ Lâm. Người ta nhìn thấy tình trạng xe như thế, xem ông có bị thương hay 

không. Mở cửa xe ra, ông bước ra, không sao cả, nhưng cái gì ông cũng không biết. Hứa Thanh 

Tiêu cùng một số người dìu ông lên lầu hai, cho ông uống nước, ăn một chút cháo, sau hơn một 

giờ đồng hồ, ông mới hồi phục tri giác. Quá vất vả rồi, quá mệt mỏi rồi! Từ sáng đến tối đều là 

muốn làm sao bảo vệ đạo tràng tốt hơn, làm thế nào chăm sóc mọi người tốt hơn. Lý Văn Hoa có 

ở đây không? Bảo anh ấy điện thoại cho hội trưởng, nói hôm nay tôi đi Hồng Kông, xin ông 

không nên ra sân bay đưa tiễn, để ông nghỉ ngơi nhiều một chút. Sau này tôi đến hay đi, đều 

không mong ông đến đón tiếp hay tiễn đưa, không có cần thiết. Ông quá vất vả rồi, mong ông 

nghỉ ngơi nhiều một chút. Ông ngủ không đủ giấc, thường hay quên ăn cơm. Không được! Ông 

nói, có một hôm, vào nửa đêm tỉnh dậy, bụng đói rồi, suy nghĩ tại sao lại đói? Một ngày không 

ăn cơm. Đại Bồ Tát ở nơi đây hộ trì chúng ta, toàn tâm toàn lực chăm sóc, đi khắp thế giới, 



233 



không thể tìm ra người thứ hai. Chúng ta có người như vậy ở bên cạnh chăm sóc chúng ta, bản 

thân chúng ta không chăm chỉ, không nỗ lực, đó chính là tội nghiệp. Nếu như bạn khởi vọng 

tưởng, tội nghiệp đó sẽ càng nặng. Cái ân đức này hơn cả cha mẹ. 

Chúng ta đã dán câu liễn  “Tri ân, Báo ân”  của Phác lão khắp nơi, phải thường xuyên nghĩ đến. 

Làm sao báo ân? Cần mẫn nỗ lực dụng công, thành tựu đức hạnh, học vấn của mình, tương lai 

gánh vác sứ mệnh hoằng pháp lợi sanh, tiếp nối huệ mạng Phật, vậy mới có thể báo ân thật sự. 

Ngày nay người chăm sóc chúng ta không phải người thông thường. Không thể thuận theo giáo 

giới của Phật là có lỗi với hội trưởng Lý. Nhất định phải vứt bỏ thành kiến của mình, từ bỏ tập 

khí phiền não của mình, thuận theo lời dạy của Phật. Cái nhân duyên này vô cùng hi hữu. 

Trước đây các bạn có rất nhiều đồng tu biết, trưởng Quán Hàn chăm sóc cho tôi, sánh với Lý 

Mộc Nguyên đó kém rất xa. Lý Mộc Nguyên là ngay cả nhà của mình cũng không quan tâm, 

mạng sống còn không quan tâm. Bạn đến đâu để tìm ra thiện tri thức như vậy? Tôi nhìn thấy ông 

hộ trì như vậy, cho nên tôi quyết định không rời khỏi Singapore. Tôi rời khỏi Singapore là tôi có 

lỗi với ông. Úc châu nơi đó, tôi đã nói với ông rồi. Tôi giúp đỡ Úc châu đoàn kết tôn giáo, hòa 

hợp chủng tộc. Nếu như đúng là sự việc này, họ mời tôi, tôi sẽ đi tham gia, không phải sự việc 

này thì tôi không đi. Úc Châu mở Phật thất, Ngộ Hạnh làm là được rồi. Tôi muốn đem toàn bộ 

thời gian để ở nơi đây, phối hợp với hội trưởng Lý. Ở nơi này có kiếp nạn, tôi cũng sẽ không rời 

khỏi, tôi cũng sẽ không tìm một nơi để tránh nạn. Đâu có loại đạo lý này! Người phải có đạo 

nghĩa, quyết định không được có tự tư tự lợi. Tự tư tự lợi là gốc rễ của tất cả tội nghiệp, cần phải 

nhổ bỏ tận gốc, chúng ta mới có thể tiêu nghiệp chướng, mới có thể hóa giải tai nạn. 

Hôm nay chín giờ rưởi là chúng tôi phải ra sân bay. Sáng hôm nay ngưng giảng Kinh một lần. 

Ngày mai giảng “Kinh Hoa Nghiêm” như thường lệ. Các bạn đồng tu xem ở trên mạng. Tôi ở 

Hồng Kông cũng giảng “Kinh Hoa Nghiêm” như thường lệ. Buổi tối ở Hồng Kông giảng 53 

tham, cũng có đường truyền internet, các bạn cũng có thể thu được. 

Tốt rồi, chúng ta chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 35) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 





234 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 38 ) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 38 ) 

Chào chư vị đồng tu, chào mọi người. 

Hôm qua tôi đã giảng đến câu thứ 29: “Thôi đa thủ thiểu” . Dưới đây là câu thứ 30: “Thọ nhục 

bất oán” , câu thứ 31: “Thọ sủng nhược kinh” . Ba câu này chính là ba thiện căn  “vô tham, vô 

 sân, vô si”  mà nhà Phật nói. 

Phật nói cho chúng ta biết, thế gian tất cả mọi thiện pháp đều là lấy ba cái căn bản này mà sinh 

khởi, hay nói cách khác, ba thiện căn này có thể sinh vô lượng vô biên thiện pháp. Ngược lại của 

ba thiện căn là “tham sân si” tam độc. Tam độc phiền não có thể sinh vô lượng vô biên ác pháp. 

Câu nói này người xưa nay thường nói, có đồng tu học Phật nào mà chẳng biết? Tuy người nào 

cũng biết, nhưng có người nào chịu thật lòng đi làm? Không thể thật lòng đi làm là vì đối với ý 

nghĩa chân thật của ba thiện căn hoàn toàn chưa hiểu rõ.  Ba độc, ba thiện căn là “lợi - hại” sát 

 sườn của chúng ta. Đây là sự nhận biết đối với tất cả pháp, có thể nói là ở mức thấp nhất. Người 

có trí tuệ bậc cao có thể biện biệt chân vọng, tà chánh của vũ trụ nhân sinh. Người bậc trung có 

thể biện biệt thị phi, thiện ác. Người bậc hạ biết được lợi hại. Nói lời thành thật, chúng ta ở trong 

toàn bộ Phật pháp, ngay cả hạ hạ căn cũng còn chưa được. Nguyên nhân ở đâu vậy? Lợi hại sát 

sườn cũng không biết, vậy thì làm sao có thể tìm làm lánh dữ? 

Sáng sớm hôm nay, thầy Ngộ Hoằng gởi đến hai bức thư điện tử được truyền đến từ trong máy 

vi tính. Hai bức thư này dường như đều là từ Mỹ truyền đến. Vấn đề mà hai người hỏi là giống 

nhau. Mọi người đều quan tâm, mấy tháng gần đây này sẽ có tai nạn liên tiếp xảy ra. Rốt cuộc có 

xảy ra hay không, đều vẫn thuộc về tin đồn. Mấy hôm nay tôi giảng Kinh tại Hồng Kông, ở bên 

Hồng Kông cũng có đồng tu đến từ Canada và từ các nơi khác, họ nói với tôi là tai nạn chắc chắn 

sẽ  xảy  ra.  Tôi  hỏi  họ:  “Duyên  cớ  gì?”.  Họ  nói, họ  cảm  giác  thấy  có  rất  nhiều  điềm  báo  trước, 

hiện tượng rất không tốt lành, khí hậu biến đổi thất thường, gió thổi vào cây thì cây đó bị chết, 

xưa nay chưa từng thấy, đã xảy ra rồi. Tâm người cũng thất thường, biến đổi thế nào vậy? Biến 

thành tê dại. Họ nói, thật sự có một số người dường như sống ở thế gian này không còn bình tĩnh 

nữa, họ bảo là có tai nạn này cũng hay, chết sớm cho tốt. Hiện nay người có quan niệm này rất 

nhiều, đây là hiện tượng bất thường. Tai nạn thật sự có xảy ra đột ngột, phần lớn vẫn là có điềm 

báo trước. Chỉ cần chúng ta thật bình tĩnh quan sát là có thể nhìn thấy rất rõ ràng. Mọi người 

quan tâm là làm sao có thể tránh khỏi tai nạn này. Các tín đồ tôn giáo trên toàn thế giới, bất luận 

tôn giáo họ tin là tôn  giáo gì, không có người nào mà không thành kính cầu nguyện. Sự thành 

kính cầu nguyện này có hiệu quả hay không? Chúng ta biết, hiệu quả là điều chắc chắn. Chúng ta 

cũng nghe được lời  đồn đại  này từ  rất  sớm.  Cho nên niệm  Phật  đường  của thôn  Di Đà Cư Sĩ 

Lâm, trước khi vẫn chưa có cách gì xây dựng, thì trước tiên lợi dụng tầng 4 của Cư Sĩ Lâm để 

mở niệm Phật đường. Mấy tháng gần đây, niệm Phật đường mở cửa 24 giờ, có không ít đồng tu 

đang niệm Phật ngày đêm không gián đoạn. Chúng ta là học trò của Phật, đã học theo Phật nhiều 

năm,  lời  dạy của Phật  đối  với  chúng ta,  ý nghĩa  ở  trong Kinh điển chúng ta thể hội  được bao 

nhiêu? Khẳng định tất cả pháp mà Phật nói, quả thật là lưu xuất ra từ trong tự tánh. 

Đầu năm Dân Quốc, Đại Sư Âu Dương Cánh Vô nhắc nhở chúng ta, Ngài nói cho mọi người 

biết: “Phật pháp không phải tôn giáo, không phải triết học, mà là điều không thể thiếu của người 



235 



hiện nay”. Thế gian, mọi hiện tượng biến đổi, Phật nói là  “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” . 

Tâm với tánh đều rất khó hiểu, nhận thức ý nghĩa của chữ này chúng ta đều không hiểu. Ở trong 

ý thức, trong tưởng tượng của chúng ta, cái tâm đó không phải cái tâm mà Phật nói. Tại sao biết 

không phải cái tâm mà Phật nói vậy? Quí vị thử đọc “Kinh Lăng Nghiêm” thì sẽ rõ ngay. “Kinh 

Lăng Nghiêm” vừa mở đầu là một đoạn kinh văn rất dài. Đoạn kinh văn đó là để chúng ta hiểu rõ 

Phật nói ý nghĩa của “tâm”. Cuộc đối thoại giữa Phật Thích Ca Mâu Ni với tôn giả A Nan, sau 

khi chúng ta xem xong, mới biết được chính chúng ta đã hiểu sai ý đối với những danh từ thuật 

ngữ  này  trong  Kinh  Phật.  Thiền  Tông  nói  hay:  “Nếu  người  biết  được  tâm,  đại  địa  không  tấc 

 đất” . Ý nghĩa của lời nói này là: nếu như đem hai chữ “tâm tánh” này hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ 

rồi, bạn liền thành Phật, bạn không phải là phàm phu. Hay nói cách khác, phàm phu đối với hai 

chữ này có khái niệm mơ hồ, không rõ ràng; thật sự hiểu rõ ràng thì bạn chính là Phật, bạn chính 

là Bồ Tát. Lời nói này là thật, không phải giả. Tâm tánh, hai chữ này thật sự nhận thức được rồi, 

mức thấp nhất bạn là Bồ Tát Sơ Trụ Viên Giáo, là Pháp Thân Đại Sĩ. Người ở trong mười pháp 

giới không có năng lực này. 

Phật lại nói với chúng ta:  “Y báo chuyển theo chánh báo” .  Đây là lời Phật nói. Vào thời xưa, lời 

mà Kham Dư Gia nói là xem phong thủy, chấm tử vi. Chấm tử vi thường nói:  “Tướng tùy tâm 

 chuyển” .  Người  xem  phong  thủy  thường  nói:  “Người  phước  ở  đất  phước,  đất  phước  người 

 phước ở” . Nếu bạn đem những lời này gộp chung lại, suy nghĩ thật kỹ là chúng ta đã có biện 

pháp  tiêu  trừ  tai  nạn  rồi.  Có  tai  nạn  hiện  tiền  là nơi  đây  không  phải  đất  phước.  Tại  sao  không 

phải đất phước vậy? Chúng ta không có phước, nếu như chúng ta chịu tu phước thì nơi này liền 

biến thành tốt rồi. Người phước ở đất phước, mà đất phước thì làm gì có tai nạn? Cho nên các 

bạn đem lời của Phật Bồ Tát, đem lời của cổ nhân tổng hợp lại xem, chúng ta sẽ tìm ra phương 

pháp phòng tránh tai nạn vô cùng có hiệu quả, đó là đoạn ác tu thiện. 

Đoạn ác tu thiện, bắt đầu đoạn từ đâu vậy? Bắt đầu đoạn từ trong tâm thì mới thật sự có hiệu quả. 

Thật sự phát tâm đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, nhưng mà tiêu chuẩn của thiện ác phải hiểu cho 

rõ ràng. Trong “Cảm Ứng Thiên”, ba câu nói này chính là ba thiện căn, chúng ta có thể làm được 

hay  không? Phật  nói  cho chúng ta biết,  tiêu chuẩn đơn  giản nhất  của thiện ác là ngũ  giới  thập 

thiện, nói từ trên sự, mỗi một điều chúng ta phải thật sự làm được. Thập thiện nghiệp đạo, chữ 

đạo đó chính là con đường hạnh phúc. Chúng ta muốn cầu phước, phước có từ đâu vậy? Phước 

từ thiện mà có. Không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, không lưỡng 

thiệt,  không  ác  khẩu,  không  ỷ  ngữ,  không  tham,  không  sân,  không  si,  bạn  phải  làm  thật  mới 

được. Nói từ trên lý, phàm là vì bản thân, vì cá nhân, vì gia đình, cái ý niệm này là ý niệm ác; vì 

xã hội, vì nhân dân, vì chúng sanh, cái niệm này là niệm thiện. Đem lý và sự kết hợp lại, chúng 

ta phát tâm vì xã hội, vì nhân dân, vì chúng sanh tu học thập thiện nghiệp đạo, đây là chân thiện. 

Vì bản thân ta, vì gia đình mình, vì đoàn thể nhỏ của ta mà tu thập thiện nghiệp thì không chuyển 

nổi nghiệp, hay nói cách khác, tiêu tai, chuyển đổi tai nạn thì làm không được, nhưng cá nhân có 

thể được phước. Bởi vì cái phước báo đó của bạn quá nhỏ nên không thắng nổi nghiệp lực của 

bạn.  Trong  Kinh  Đại  Thừa  thường  nói,  chúng  sanh  tạo  nghiệp  lực  tham  sân  si,  sức  mạnh  của 

nghiệp có thể sánh với núi Tu Di, sâu như biển lớn. Chúng ta tu một chút xíu ngũ giới thập thiện 

liền có thể tránh được, là không có cái đạo lý này. Cho nên, nhất định lý luận với sự tướng phải 

kết hợp thành một thể, mới tạo nên sức mạnh to lớn và sức mạnh này có thể tiêu nghiệp chướng, 

có thể thay đổi hoàn cảnh sống của chúng ta. 



236 



Tâm lượng của bạn càng lớn thì phước báo của bạn sẽ càng lớn. Ngạn ngữ Trung Quốc thường 

nói “lượng đại phước đại” là vô cùng có đạo lý. Người tâm lượng nhỏ thì có phước báo gì được? 

Nhất  định  phải  mở  rộng  tâm  lượng.  Phật  Bồ  Tát  có  phước  báo  lớn,  bởi  vì  tâm  lượng  của  các 

Ngài lớn, trong Kinh thường nói là “tâm bao thái hư, lượng chu sa giới”. Phước báo lớn cho nên 

tai nạn như thế nào họ cũng không có. Cho nên người có tâm lượng nhỏ, mặc dù tu phước, nếu 

muốn tránh được tai nạn này cũng rất khó khăn. Thế nhưng tóm lại, tu vẫn tốt hơn là không tu. 

Đây là điều có thể khẳng định. 

Những truyền thuyết cổ xưa đó cũng có y cứ. Các dạng y cứ không ngoài ba loại lớn. Loại cao 

siêu nhất là định công, ở trong thiền định nhìn thấy, đây là loại đáng tin nhất. Người công phu 

thiền định sâu, có thể đột phá hư không, cũng chính là nói, họ có thể nhìn thấy quá khứ, họ cũng 

có thể nhìn thấy vị lai. Đây là loại đáng tin nhất, nhưng mà cũng không dễ dàng, bạn không có 

công phu này thì sẽ làm không được. Loại thứ hai là toán học. Toán học là mẹ của khoa học, từ 

trong toán học suy đoán ra cũng khá chuẩn xác. Nhưng mà cái  toán học  đó, khi  suy đoán trên 

chữ số, nếu có sai một chút xíu, phía sau dấu phẩy thập phân mấy số cũng không được, đúng là 

“sai một li, đi một dặm”. Cho nên suy đoán từ trên số học, tính chính xác có thể đạt đến 70%, 

vẫn còn một bộ phận bị sơ suất, chứ không phải hoàn toàn chính xác. Loại thứ ba là quỷ thần, có 

thần linh mách bảo, họ giao tiếp với quỷ thần, quỷ thần nói cho họ biết. Cái đó có đáng tin hay 

không vậy? Rất khó nói! Có một số việc rất đáng tin, nhưng có một số việc quỷ thần trêu đùa với 

bạn. Nguồn gốc của truyền thuyết cổ xưa không ngoài ba loại lớn này. 

Chúng ta đọc thấy ở trong Kinh Phật, quỷ thần có ngũ thông, ngoài lậu tận thông họ không có ra, 

họ có thiên nhãn thông, họ có túc mạng thông. Tuy quỷ thần có ngũ thông, nhưng năng lực đó 

hoàn toàn không thật  lớn. Năng lực của thiên thần còn cao hơn  rất  nhiều so với quỷ  thần. Thế 

nhưng người  giao tiếp với  thiên thần thì vô cùng ít, còn  chuyện  giao tiếp với  quỷ thần thì rất 

nhiều. Ở trong nước và ngoài nước, sự việc này được ghi chép ở trong truyền thuyết,  chúng ta 

đọc thấy rất nhiều. Cho nên chúng ta hiểu rõ nguồn gốc của truyền thuyết, không phải không có 

lửa mà có khói. 

Trung  Quốc  vào  thời  xưa,  người  có  học,  họ  tuyệt  đối  không  mê  tín.  Khổng  Lão  Phu  Tử  dạy 

chúng ta đều là thực sự cầu thị. Nho gia dạy chúng ta tìm lành lánh dữ, chính là quan sát trước 

khi họa phước sắp xảy ra, chắc chắn có điềm báo trước. Quan sát những điềm báo này, nhà Nho 

gọi  là “thượng thiên thùy  tướng”. Thượng thiên  thùy tướng không phải  chỉ thị  của thần, mà là 

hiện  tượng  tự  nhiên.  “Thượng  thiên”  là  chỉ  hiện  tượng  của  tự  nhiên.  Nhìn  thấy  hiện  tượng  tự 

nhiên  này,  liền  biết  sẽ  có  việc  gì  sắp  xảy  ra.  Phong  tục  nhân  tình  cũng  là  một  hiện  tượng  tự 

nhiên. Cho nên thử xem đại chúng xã hội, họ nghĩ gì, họ nói gì, họ làm gì? Bạn quan sát tỉ mỉ thì 

liền biết kiết hung họa phước của khu vực này. Sự việc này không phải là mê tín. Tâm địa của 

mọi người đều rất lương thiện, nói năng suy nghĩ đều là thiện phước thì người nơi này nhất định 


có phước, nhất định là một nơi tốt. Người khu vực này suy nghĩ bất thiện, nói năng bất thiện, 

hành vi bất thiện, thì nơi này nhất định sẽ có tai nạn xảy ra. Cho nên người thông minh trí tuệ, họ 

sẽ tránh xa cái gọi là  “nước nguy không ở, nước loạn không vào” . Ở nơi này có nguy nan hay có 

loạn động, đều là xem tư tưởng, nói năng, tạo tác của nhân tâm là biết ngay thôi. Tự mình cần 

phải biết làm như thế nào. Tìm lành lánh dữ, sao nói là mê tín được? Cho nên chúng ta ngày nay 

cũng vậy, thật bình tĩnh mà quan sát, tư tưởng, ngôn luận, tạo tác của người thế gian. Chúng ta 

sống ở trong môi trường này, nếu đa số người làm như vậy thì chúng ta cũng bị liên lụy, Phật 

pháp gọi là “cộng nghiệp chiêu cảm”. Nhưng mà ở trong cộng nghiệp vẫn có biệt nghiệp. Nếu 



237 



như sức mạnh biệt nghiệp của chúng ta mạnh, họ quấy nhiễu ta, chúng ta cũng có thể ảnh hưởng 

họ. Niệm Phật có thể tiêu nghiệp chướng, có thể hóa giải tai nạn, chính là căn cứ vào đạo lý này 

mà xây dựng. Ở trong tất cả mọi thiện niệm, niệm Phật là thiện nhất, không có gì thiện hơn niệm 

Phật. Nhưng mà chúng ta ngày nay niệm Phật hiệu quả hoàn toàn không rõ rệt, đó là do chúng ta 

hiểu về niệm Phật chưa đủ thấu triệt. Hiểu vô cùng thấu triệt thì sức mạnh của Phật hiệu không 

thể nghĩ bàn. 

Hôm nay là thứ bảy, buổi tối tôi giảng “Kinh Vô Lượng Thọ”, đúng lúc giảng đến 48 nguyện. 

Tối hôm nay giảng nguyện thứ 17, thử xem có thể giảng đến nguyện thứ 18 hay không. Nguyện 

18 chính là nói công đức của niệm Phật, sức mạnh của niệm Phật, hiệu quả của niệm Phật, niệm 

như thế nào mới có thể sinh ra hiệu quả lớn nhất. 

Lý với sự liễu giải chưa đủ thấu triệt, tuy chúng ta làm nhưng thành quả vẫn rất hữu hạn. Cho 

nên Phật ở trong Kinh thường hay khuyến khích chúng ta phải đọc tụng Đại Thừa, bảo chúng ta 

“thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người  diễn  thuyết”.  Lời  nói  này,  tôi  thấy  Thế  Tôn  trong  49  năm  đã  nói 

không chỉ một vạn lần. Thật là hết lòng dặn dò! Chúng ta phải nhớ kỹ, cần thể hội được ý của 

Phật. Tốt rồi, điều mà mấy vị đồng tu này hỏi, đại thể tôi chỉ giải thích với mọi người đến chỗ 

này. 


************ 

“Cảm ứng Thiên” đoạn thứ 30:  “Thọ nhục bất oán” . Đoạn này là nói “không sân”, đoạn tham 

sân si. 

“Nhục”, người Trung Quốc từ xưa đến nay rất là xem trọng, cổ nhân nói là “sĩ khả sát, bất khả 

nhục”. Trung Quốc vào thời cổ đại, cái mà người có học coi trọng là đạo nghĩa. “Sĩ”, cách nói 

hiện nay chính là phần tử tri thức. Vào thời xưa nói, người học sách thánh hiền bị chém đầu cũng 

chẳng  sao,  nhưng  bị  lăng  nhục  là  không  thể  chấp  nhận,  họ  xem  việc  bị  lăng  nhục  là  vô  cùng 

nghiêm trọng. Phật pháp truyền vào Trung Quốc, Phật dạy Bồ Tát (dạy Bồ Tát chính là dạy học 

trò. Thuật ngữ của nhà Phật, Bồ Tát chính là học trò của Phật), dạy học trò tu dưỡng đức hạnh, 

có sáu điều cương lĩnh, trong Kinh điển gọi là Lục Độ, “Lục Ba La Mật”. Ba La Mật là tiếng 

Phạn, dịch thành tiếng Trung Quốc là “Độ”. Sáu cương lĩnh này chính là quy tắc chung của học 

trò. Bạn đã làm học trò của Phật thì nhất định phải tuân thủ sáu điều này. Sáu điều này là bố thí, 

trì  giới,  nhẫn  nhục,  trong  đây  có  một  điều  nhẫn  nhục  này.  Trên  thực  tế,  ý  Phật  nói  hoàn  toàn 

không phải nhẫn nhục,  ý Phật nói là nhẫn nại,  “nhẫn” nghĩa là “nhẫn nại”. Đại đức dịch Kinh, 

thấy tình hình nước Trung Quốc, tập quán người Trung Quốc xem nặng việc bị lăng nhục như 

vậy, liền thêm chữ “nhục” vào phía sau chữ “nhẫn”, cho nên dịch thành “nhẫn nhục”, đây là chỉ 

chuyên nói  với  người  Trung Quốc. Cách phiên dịch này phù  hợp với  tổng nguyên tắc dạy học 

của  Thế  Tôn,  chính  là  ứng  cơ  thuyết  pháp.  Cách  dịch  này  thích  hợp  căn  cơ  của  người  Trung 

Quốc,  cũng  chính  là  nói,  thích  hợp  với  nguyện  vọng  xã  hội  Trung  Quốc.  Dịch  hay  vô  cùng! 

Nhục còn có thể nhẫn được thì có gì không thể nhẫn được? Không có việc gì không nhẫn được. 

Hơn nữa, “nhẫn” là điều kiện tất yếu của tu học thành công. 

Trong “Kinh Kim Cang” Phật nói: “Tất cả pháp có thể thành tựu từ nhẫn”. Cổ nhân Trung Quốc 

nói: “Không nhẫn việc nhỏ thì hỏng việc lớn”. Từ đó cho thấy, pháp thế xuất thế thành tựu lớn 

nhỏ, hoàn toàn dựa vào công phu nhẫn nhục của bạn. Công phu nhẫn nhục của bạn lớn thì thành 



238 



tựu của bạn sẽ lớn, công phu nhẫn nhục nhỏ thì thành tựu của bạn cũng nhỏ. Người không thể 

nhẫn nhục thì chẳng có thành tựu gì. Những sự thật này đều bày ngay trước mắt chúng ta. Các 

bạn  chỉ  cần  bình  tĩnh  quan  sát  những  nhân  vật  xung  quanh  chúng  ta  đây,  những  người  nào  là 

người có thành tựu và những người nào là người không thể thành tựu? Đều ở ngay trước mắt. 

Lời  giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát,  chúng  ta  đọc  rồi,  nghe  rồi,  tư  duy  tỉ  mỉ, quan  sát  thật  kỹ  xem 

những nhân vật thành công hay thất bại xung quanh chúng ta. Thử xem trong lịch sử  ghi chép 

những  nhân  vật  thành  bại  đó,  chúng  ta  sẽ  chứng  thực  lời  dạy  của  Phật  Bồ  Tát,  lời  dạy  của  cổ 

thánh tiên hiền là chân thật, có lợi ích lớn đối với chúng ta. Nhất là ở chỗ này dạy rất hay, “thọ 

nhục  bất  oán”  (oán  là  oán  hận).  Đây  là  đức  hạnh  chân  thật.  Người  bình  thường  bị  người  khác 

lăng nhục, mặc dù họ nhẫn được, không tiến hành trả thù, nhưng mà ý niệm oán hận nhiều ít vẫn 

có. Loại ý niệm oán hận này là nguồn gốc, là nghiệp nhân của sự trả thù tương lai; đời này chưa 

có trả thù, vì đọc sách thánh hiền nhẫn được rồi, lần sau gặp phải thì lại phát tác rồi. Học Phật, 

quí vị đều có thể tin, người quyết không phải chỉ một đời, người còn có đời sau. Người nếu như 

chỉ có một đời, đời sau đều không còn nữa, thế việc này dễ làm, phiền phức chính là người có 

đời sau. 

Chúng tôi hoằng pháp ở Mỹ và Canada nhiều năm. Người nước ngoài đối với đời trước, đời sau 

họ đã tin rồi, đối với lục đạo luân hồi mà trong Kinh Phật nói họ thừa nhận. Những người nào 

thừa nhận vậy? Tín đồ Cơ Đốc giáo, tín đồ Thiên Chúa giáo. Trước đây họ không tin có lục đạo, 

hiện nay thì họ tin. Tại sao tin vậy? Thông qua thôi miên ở mức độ sâu, họ tin rồi. Hiện nay ở 

nước ngoài,  những vụ thôi miên này nhiều đến  mấy chục vạn, sách mà họ xuất  bản cũng khá 

phong phú. Thông qua thôi miên, người này nói ra đời trước của họ. Khi họ nói ra, có ghi chép 

lại,  sau  đó  đi  điều  tra.  Họ  nói  đời  trước,  phần  lớn  hầu  như  đều  là  việc  của  một  vài  trăm  năm 

trước. Ở trong chính phủ người ta, những dữ liệu hồ sơ này vẫn được bảo tồn, quả nhiên điều tra 

ra được. Họ ở trong đời này, xưa nay chưa từng đi qua khu vực này, vô cùng lạ lẫm đối với nơi 

này, hoàn toàn không biết, nhưng họ lại có thể nói ra tình trạng xã hội ở nơi đó của một vài trăm 

năm trước, nói được tên của họ là gì, họ sống ở nơi nào; khi hỏi tên đường, thành phố của họ ở, 

tiền tệ họ sử dụng, họ đều có thể nói ra chính xác. Trải qua điều tra xác minh, quả nhiên không 

sai. Hỏi họ tình trạng sống chết, khi họ chết tình trạng như thế nào, khi đầu thai ra đời tình trạng 

ra làm sao, họ đều nói rất rõ ràng, rất minh bạch. Những sách này, chúng ta có phiên dịch sang 

Trung văn, nhưng phiên dịch không nhiều, tôi đã từng thấy qua. Có người đời trước là súc sanh, 

là chim, là mãng xà, là động vật, vậy đã chứng minh là cõi súc sanh chuyển đến thân người. Còn 

có một số người (số lượng cũng không quá nhiều), họ không phải người trên trái đất chúng ta, 

đời trước họ ở trên tinh cầu khác. Từ chỗ này chứng minh có sinh vật cấp cao, quyết không phải 

chỉ một tinh cầu trái đất. Người ở trên tinh cầu khác, ngôn ngữ họ nói, chúng ta hoàn toàn không 

hiểu, từ tinh cầu khác đầu thai đến trái đất chúng ta. Trải qua những thí nghiệm khoa học này, đã 

chứng thực con người có đời trước. Đã có đời trước thì đương nhiên chắc chắn có đời sau. Phật ở 

trong Kinh điển đem sự việc này nói rất rõ ràng, rất minh bạch rồi. Vũ trụ bắt nguồn từ đâu? 

Mạng sống bắt  nguồn như thế nào, diễn biến ra  sao? Rốt  cuộc kết  thúc như thế nào? Chỉ  có ở 

trong Kinh điển Phật là nói thấu triệt. Chúng ta đọc rồi, có thể thật sự hiểu rõ hay không? Rất 

khó! 

Phật pháp, nói thực ra, vô cùng phù hợp với tinh thần khoa học. Thậm chí là ngày nay ở trong 

khoa học xảy ra rất nhiều sai lầm, nhưng ở trong Kinh Phật không có. Ở trong Kinh Phật, mỗi 

một câu nói, mỗi một sự việc mà Phật nói ra, đều bảo chúng ta thông qua thực chứng, cho nên 

nhà Phật nói “tín, giải, hành, chứng”, cuối cùng bạn phải đem nó chứng thực. Nếu như bạn chưa 



239 



có chứng thực mà bạn đã tin thì đây gọi là mê tín. Thông qua chứng thực  “sự việc này quả thật 

 là  như vậy” , niềm  tin này mới  gọi  là chánh tín. Nhưng mà nếu bạn muốn nhìn  thấy quá khứ, 

muốn nhìn thấy vị lai, bạn cần phải có năng lực đột phá không gian. Không gian quả thật nó có 

phạm vi, giống như có một bức tường vậy. Ngày nay nhà khoa học biết, đối với không gian, dần 

dần  họ  phát  hiện  không  gian  không  phải  chuyện  đơn  giản.  Họ  phát  hiện  không  gian  3  chiều, 

không gian 4 chiều, không gian 5 chiều, hoặc là nói không gian 3 độ, 4 độ, 5 độ. Từ trên lý luận 

mà suy, không gian là vô hạn chiều. Nhưng mà hiện nay, nhà khoa học quả thật đã chứng thực có 

sự  tồn  tại  của  không  gian  11  chiều.  Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  ở  phần  sau  chú  giải  “Kinh  Vô 

Lượng  Thọ”  có  kèm  bài  báo  cáo  của  họ.  Đây  là  bài  báo  cáo  nghiên  cứu  khoa  học  của  người 

phương Tây, có điểm tương tự với điều trong Kinh Phật nói, cho nên ông đem nó phụ vào phần 

sau của bản Kinh này.  Khi chú Kinh, ông không  có viết  vào. Khi tôi đến Bắc Kinh, ông bỗng 

nhiên nghĩ đến sự việc này, ông còn có mấy bài văn, vào lúc đó giao cho tôi, tôi đem nó in vào 

phần sau của bản kinh này, cung cấp cho mọi người làm tham khảo. Không gian đã được phát 

hiện rồi, có loại tình hình này, nhưng rốt cuộc làm sao đột phá, hiện nay vẫn chưa có kỹ thuật, 

vẫn chưa có năng lực này. Thế nhưng ở trong Kinh Phật, không gian đã được đột phát từ sớm 

rồi. Phật dùng phương pháp gì vậy? Dùng thiền định. Đạo lý này, tôi đã nói với quý vị rồi. Nhiều 

chiều không gian như thế, từ đâu mà có vậy? Người không học không biết. Phật nói cho chúng ta 

biết, thời không vốn dĩ không có. 

Chúng ta học “Bách Pháp Minh Môn Luận”, tôi không biết các bạn có nghĩ đến những sự việc 

này hay không. Bách pháp chính là giải thích vũ trụ nhân sanh, nói rõ toàn bộ chân tướng của vũ 

trụ nhân sanh. Bồ Tát Di Lặc rất tuyệt vời, đem những điều mà Phật đã nói ở trong Kinh luận, 

tổng quy kết lại thành 360 pháp, ở trong “Du Già Sư Đại Luận”. “Du Già Sư Đại Luận” là trước 

tác của Bồ Tát Di Lặc. Bồ Tát Thiên Thân đọc đến bộ sách này, nhìn thấy 360 pháp vẫn là quá 

nhiều, không tiện cho người mới học, cho nên Ngài đem 360 pháp quy nạp lại thành 100 pháp, 

tiện cho việc dạy học. Một trăm pháp này được phân thành năm loại lớn. Thứ nhất là  Tâm Pháp, 

thứ hai là  Tâm Sở Pháp, thứ ba là  Sắc Pháp, thứ tư là  Tâm Bất Tương Ưng Hành Pháp, thứ năm 

là  Vô  Vi  Pháp.  Năm  loại  lớn  này  chính  là  nói  rõ  toàn  bộ  vũ  trụ  nhân  sinh.  Cho  nên  Ngài  giải 

thích một câu của Phật Thích Ca Mâu Ni nói: “Tất cả pháp đều vô ngã”. Tất cả pháp chính là quy 

nạp 100 pháp này. Vô ngã chính là nói nhân vô ngã, pháp vô ngã. Bạn cần phải hiểu thấu triệt 

chân tướng sự thật, mới thật sự biết được tại sao gọi là vô ngã. Nói rõ ràng, nói thấu triệt, chiều 

của thời không ở trong “Bách Pháp” thuộc vào loại nào vậy? Ngài quy nạp, xếp vào trong “Bất 

Tương  Ưng  Hành  Pháp”.  Bất  Tương  Ưng  Hành  Pháp  tổng  cộng  có  24  điều,  trong  đó  có  thời 

phân. Thời phân chính là nói thời gian. Phương phân là nói không gian. Thời phân với phương 

phân (thời gian với không gian) là giả, không phải thật. Bất Tương Ưng Hành Pháp, dùng cách 

nói hiện nay để nói, chính là khái niệm trừu tượng, không phải sự thật. Khái niệm phát sinh từ 

đâu vậy? Từ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Tất cả chúng sanh vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước vô lượng vô biên, cho nên biến thành vô lượng vô biên tần số không gian. Điều này chỉ có 

Phật mới có thể đem nó nói ra. Bạn đã biết nó hình thành như thế nào, vậy bạn mới có thể nghĩ 

cách đột phá nó. Làm sao đột phá? Bạn chỉ cần đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông xả 

thì liền đột phá ngay. Cho nên khi  người  đang nhập định,  ý  chí  của họ  tập trung, họ  không có 

vọng tưởng. Ý chí tập trung thì sẽ dần dần đột phá được, từ 3 chiều nhìn thấy 4 chiều, từ 4 chiều 

nhìn thấy 5 chiều, tùy theo định công của bạn sâu hay cạn mà mức độ đột phá của bạn lớn nhỏ 

khác nhau. 



240 



Nhà Phật nói đột phá thời không là có đạo lý, có căn cứ lý luận. Lý luận với sự thật hoàn toàn kết 

hợp thành một thể. Thế là Phật pháp mọi người đều biết, tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng 

pháp  môn  ( pháp là  phương  pháp,  môn là  con  đường),  phương  pháp  và  con  đường  tuy  nhiều, 

nhưng nguyên lý nguyên tắc của nó là một, đó chính là tu định. Cho nên quí vị đồng tu cần phải 

nhớ kỹ, tuyệt đối không phải nói chỉ có Thiền tông là tu thiền định, những pháp môn khác không 

phải tu thiền định. Chúng ta niệm Phật “nhất tâm bất loạn”, chẳng phải là thiền định sao? Giáo 

hạ đề xướng “chỉ quán”, chỉ quán chính là thiền định. “Tam mật tương ưng” của Mật tông, tương 

ưng chính là thiền định. Cho nên chúng ta phải biết, tám vạn bốn ngàn pháp môn là dùng tám 

vạn bốn ngàn phương pháp khác nhau, thảy đều tu thiền định. Đây mới  là điều mà trong Kinh 

nói  “pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp”.  Phương  pháp,  cách  thức  mà  bạn  dùng  không 

giống  nhau,  nhưng  mục  tiêu,  phương  hướng  của  bạn  là  một,  thành  tựu  hoàn  toàn  như  nhau. 

Phương pháp, cách thức khác nhau là bởi vì căn tánh mỗi người không như nhau, tập nhiễm khác 

nhau.  Thuận  theo  căn  tánh  của  mình  tu  học  thì  dễ  dàng  thành  tựu,  không  thuận  căn  tánh  của 

mình  thì  tu  học  sẽ  khó  khăn.  Cho  nên  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ,  Phật  pháp  mãi  mãi  là 

thuận theo căn tánh chúng sanh mà chỉ dạy. Loại phương thức này là thuận theo tự nhiên, không 

thêm vào mảy may miễn cưỡng, chúng ta hiện nay nói “miễn cưỡng”, ở trong Kinh Phật nói “ý”, 

không thêm mảy may ý nào. Cho nên nói, Phật không độ chúng sanh, Phật đối với tất cả chúng 

sanh,  không  có  mảy  may  miễn  cưỡng,  không  có  mảy  may  ý  nào.  Bạn  nói,  điều  này  tự  tại  biết 

bao! 

Chúng ta ngày nay nói “chân thiện mỹ tuệ”, điều này chỉ có ở trong hành nghi đời sống một đời 

của Phật Đà, ở trong phương pháp dạy học mà Ngài sử dụng, chúng ta mới có thể thể hội được 

“chân thiện mỹ tuệ”. Người hiện nay nói trí tuệ cao độ, chúng ta quả thật không thể hội được, 

cũng không nhìn thấy, nhưng mà ở trong Kinh điển Phật Đà, quả thật đúng là thể hội nhìn thấy 

được trí tuệ cao độ. Đây là điểm mà chúng ta cần học tập. Có thể thuận theo tự nhiên, đây là 

khỏe mạnh nhất. Bản thân thêm một chút ý, đây là gốc bệnh. Cho nên Phật nói tam độc “tham 

sân si”. Tam độc là gì vậy? Cách nói hiện nay là vi rút. Trong tâm bạn đã có vi rút nghiêm trọng, 

bên ngoài phong hàn cảm nhiễm, bạn sẽ dễ dàng bị bệnh. Ở bên trong không có tham sân si, ở 

bên trong bạn không có vi rút thì bên ngoài những thứ này sẽ không có cách gì cảm nhiễm được. 

Lăng nhục là cảnh giới bên ngoài, ở bên trong nếu như có sân hận, bên ngoài vừa bị một chút 

lăng nhục, thế bạn lập tức liền phát tác, cái phát tác này là bệnh phát tác rồi. Bệnh này không thể 

xem nhẹ, không thể xem thường. Tại sao vậy? Trong hữu ý hay vô ý đã kết oán thù sâu nặng với 

người, điều này chúng ta ở trong lịch sử nhìn thấy rất nhiều. Ở trong vô ý có tội với người, đến 

sau này khi người ta có sức mạnh trả thù thì chống đỡ không nổi, thậm chí là dẫn đến họa mất 

mạng. Vào thời xưa họa diệt tộc, tai họa đều do không nhẫn việc nhỏ, vô ý đã đắc tội với người. 

Trong lịch sử, ví dụ này thì quá nhiều, quá nhiều.  [Phần chú giải phía sau nêu rất nhiều ví dụ, 

 tôi vẫn chưa xem kỹ]. 

Chúng ta ở trong đời sống thường ngày, nhất là đối với người ác, người tâm lượng nhỏ hẹp, nhất 

định đối với họ phải khiêm tốn, phải cung kính, không kết oán. Phật dạy chúng ta mười nguyện 

Phổ  Hiền,  trong  đó  nguyện  thứ  nhất  là  dạy  chúng  ta  “lễ  kính  chư  Phật” ,  nguyện  thứ  hai 

là  “xưng tán Như Lai” , nguyện thứ ba là  “quảng tu cúng dường” , nguyện thứ tư là  “sám hối 

 nghiệp chướng” . Chúng ta có thể làm được bốn câu mười sáu chữ này thì cả đời chúng ta thọ 

dụng không hết. Bất  luận đối  với  người  như thế nào, đều phải khiêm tốn, đều phải  cung kính, 

nhất định không được phép có hành vi ngạo mạn, không nên tự cho là đúng, không nên tự cho 

rằng mình tài giỏi. Bất kỳ vị Phật nào, vị Bồ Tát nào, thậm chí là vị A La Hán, Tu Đà Hoàn nào, 



241 



chúng  ta  đều  không  thể  sánh  bằng  với  các  Ngài,  vậy  thì  có  gì  đáng  kiêu  ngạo  chứ?  Thường 

xuyên nhìn về Phật Bồ Tát thì tâm ngạo mạn của chúng ta sẽ không còn nữa, một cách tự nhiên 

trở nên khiêm tốn. 

Khiêm tốn là thuộc về tánh đức. Phật dạy chúng ta, Khổng Lão Phu Tử cũng dạy chúng ta như 

vậy. Một bộ “Lễ Ký”, nội dung của nó chẳng qua là dạy chúng ta  “hạ mình mà tôn người” . Đây 

là  tinh  thần  nội  dung  của  bộ  “Lễ  Ký”,  dạy  bản  thân  chúng  ta  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  phải  hạ 

mình, phải tôn kính người khác. Khổng Lão Phu Tử làm được rồi. Chúng ta thấy ở trong “Luận 

Ngữ”, Phu Tử tiếp kiến bất kỳ người nào cũng đều khiêm tốn. Trong Kinh Phật chúng ta nhìn 

thấy  rồi,  Phật  Thích Ca  Mâu Ni bất  kể  gặp người  như thế  nào, thái độ  cũng là khiêm tốn. Đại 

thánh đại hiền thế xuất thế gian còn như thế thì chúng ta có gì đáng kiêu ngạo chứ? Người vừa có 

ý nghĩ kiêu mạn này là xong rồi. 

Khổng Lão Phu Tử nhìn người, trong “Luận Ngữ” có một câu nói, đó là Phu Tử quan sát về con 

người. Ngài nói giả thiết, chưa chắc là thật có. Nói thực ra, Ngài cũng là dạy học trò, khích lệ 

học  trò.  Giả  như  có  người  mà  đức  hạnh  và  tài  hoa  của  họ  tốt  đẹp  như  Chu  Công.  Người  mà 

Khổng Phu Tử khâm phục nhất chính là Chu Công, ở trong ghi chép tán thán về Chu Công rất 

nhiều.  Chu  Công  thật  sự  tuyệt  vời.  Trong  lịch  sử  Trung  Quốc  nói,  ông  là  nhà  chính  trị  vĩ  đại 

nhất. Triều Chu lập quốc có thể 800 năm không suy là nhờ vào chế độ của Chu Công. Chu Công 

viết sách lưu truyền đến ngày nay, chính là “Chu Lễ”. “Chu Lễ” là gì vậy? Dùng cách nói hiện 

nay để nói, đó là hiến pháp của triều Chu, hiến pháp đó là do Ngài đặt  ra. Khi tôi còn trẻ, ưa 

thích đọc sách. Tiên sinh Phương Đông Mỹ hỏi tôi:  “Thầy đã từng đọc qua “Chu Lễ” chưa?” . 

Tôi nói tôi chưa từng đọc qua. “Phải đọc”, thầy đã nói với tôi trước sau tổng cộng đến mười mấy 

lần, khuyên tôi đọc “Chu Lễ”. Nhưng mà tôi thích đọc “Lễ Ký”. “Chu Lễ” lật ra một chút, “Nghi 

Lễ” lật ra một chút, không hứng thú lắm, cho nên tôi chưa có đọc sách này. Thầy nói với tôi, đây 

là bộ hiến pháp tốt nhất của toàn thế giới. Nếu như con cháu đời sau của triều Chu, thảy đều làm 

theo  những  điều  này  thì  triều  Chu  vạn  vạn  năm  cũng  sẽ  không  thay  đổi  triều  đại.  Tiên  sinh 

Phương đối với bộ sách này tán thán đến mức này. Thế nhưng chúng tôi không có hứng thú đối 

với chính trị, chúng tôi vẫn nương vào Phật pháp. Sở dĩ chúng tôi biết đây là một bộ sách hay là 

nhờ sự giới thiệu của thầy. Phu Tử rất mực tán thán về Chu Công. Ngài nói, giả như có người có 

đức hạnh và học vấn tốt đẹp như Chu Công, nhưng ngạo mạn lại keo kiệt, thì những cái còn lại 

không cần xem xét nữa. Ngài nói, người mà có hai tật xấu là kiêu ngạo và keo kiệt thì người này 

là không cần xem nữa, đó đều là giả, đều không phải thật. Bạn mới biết, kiêu mạn đối với đức 

hạnh của một  người  tổn hại  lớn cỡ  nào. Keo kiệt  chính  là phiền não tham.  Kiêu ngạo  chính  là 

phiền não sân. Nho gia tuy không có nói đây là tam độc, nhà Phật nói thấu triệt. Tam độc phiền 

não  của  bạn  vẫn  chưa  có  đoạn,  thì  đạo  đức  và  học  vấn  của  bạn  đều  là  giả,  không  phải  thật. 

Khổng Tử nói câu này, chúng ta từ chỗ này mà thể hội, ý nghĩa đã rất rõ ràng. 

Làm sao để đoạn tham? Bố thí. Tôi học Phật, ngày đầu tiên gặp Đại Sư Chương Gia, chính thầy 

đã đem điều này dạy cho tôi. Người thế gian tiếc tiền của, không chịu từ bỏ. Phật nói với chúng 

ta giàu có từ đâu mà có vậy? Từ bố thí mà có, càng thí càng nhiều. Nếu như bạn không chịu bố 

thí, tiền tài của bạn đến đây là hết rồi, chỉ có bao nhiêu đó. Bạn chịu bố thí thì tiền tài giống như 

dòng nước vậy, sống động, vĩnh viễn hưởng thụ không hết, vậy tại sao bạn không làm? Tham 

lam, keo kiệt làm tắt nghẽn rồi. Tắt nghẽn kín rồi thì phía sau sẽ không vào được, cái bạn có chỉ 

có chừng đó, dùng hết rồi sẽ không còn nữa. Những đạo lý này chúng ta đều phải biết. Càng thí 

càng  nhiều,  mãi  mãi  dùng  không  hết.  Đạo  tràng  cũng  là  như  vậy,  các  bạn  thấy  Cư  Sĩ  Lâm 



242 



Singapore, điều này chính mắt các bạn nhìn thấy. Cư Sĩ Lâm một chút keo kiệt cũng không có, 

bố thí lớn. Hiện nay mỗi ngày cúng dường ba bữa, cung ứng thêm hai bữa điểm tâm, cúng dường 

vô điều kiện, bất kể bạn có tin Phật hay không, bạn mắng Phật, phỉ báng Phật, lăng nhục Phật, 

đến đây để ăn cơm, đều hoan nghênh bạn đến. Mỗi ngày bình quân 1000 người ăn cơm. Thời 

gian pháp hội, hiện nay tổ chức Phật thất, mỗi ngày ba, bốn ngàn người ăn cơm, nhưng không hề 

đi mua gạo, không hề đi mua rau, cũng không hề đi mua dầu, cái gì cũng chưa từng đi mua, vĩnh 

viễn ăn không hết, càng ăn càng nhiều. Nhưng mà số rau, gạo này lại không thể để lâu, để lâu sẽ 

hư hết, cho nên mỗi ngày xe tải từng chiếc từng chiếc chở ra ngoài, tặng cho cô nhi viện, tặng 

cho viện dưỡng lão. Không những tặng cho Phật giáo, mà những tôn giáo khác lập viện dưỡng 

lão, cô nhi viện, chúng ta cũng đều tặng. Phật dạy rất rõ ràng, càng thí càng nhiều. Bạn không 

chịu  bố  thí  thì  nguồn  không  đến.  Lời  của  cổ  nhân  nói  đúng,  cổ  nhân  hiểu  đạo  lý,  cổ  nhân  có 

những kinh nghiệm này. Cho nên nếu chúng ta muốn đời sống vật chất một đời không thiếu thốn 

là có thể làm được. Chỉ cần bạn chịu bố thí, bạn chắc chắn sẽ không bị thiếu thốn, vĩnh viễn thọ 

dụng không hết. Nhưng mà càng có nhiều thì vật bạn thí phải càng nhiều, cho nên nhà Phật nói 

“xả đắc”. 

Xả đắc là có hai ý nghĩa. Ý nghĩa cạn là bạn xả bạn mới có thể thật sự có được. Ý nghĩa ở mức 

sâu hơn, cái mà bạn có được phải mau mau xả, bạn vĩnh viễn hưởng thụ không hết. Có được rồi 

không  chịu  xả,  vậy  phước  báo  bạn  chỉ  có  chừng  đó,  phước  nhỏ  mà  thôi.  Cho  nên  cái  có  được 

thảy đều xả, tuyệt đối không lưu giữ; của cải như vậy, trí tuệ cũng như vậy, mọi thứ đều như vậy. 

Cho nên Phật dạy Bồ Tát học tập sáu cương lĩnh, đầu tiên chính là bố thí, thứ hai là trì giới. Trì 

giới chính là tuân thủ pháp luật,  ý nghĩa nhất định phải hiểu. Pháp luật  của quốc gia nhất định 

tuân thủ, quyết định không làm việc phạm pháp, tâm an lý đắc. Nếu như việc tốt mà họ có mệnh 

lệnh ngăn cấm, không cho làm thì không làm. Không phải ta không làm là chúng sanh không có 

phước. Bản thân ta vui vẻ thanh nhàn, vui vẻ tự tại thì có gì không tốt? Là việc tốt! Cho nên khi 

có duyên thì chúng ta phải tận tâm tận lực đi làm, không có duyên thì tự giữ mình cho tốt. Có 

duyên thì làm tốt cho thiên hạ, tuyệt đối không làm việc phạm pháp, chúng ta đến bất kỳ nơi nào 

cũng được mọi người hoan nghênh. Pháp luật là có văn tự ghi chép, ngoài ra còn có những điều 

không có văn tự ghi chép như đạo đức, phong tục, tập quán. Cho nên nhập gia phải tùy tục, vào 

cửa phải hỏi điều kiêng kỵ. Người ta có gì kiêng kỵ, nhất định không được phạm. Đây là điều 

Phật dạy chúng ta. Thứ ba chính là có tâm nhẫn nại, tâm bình khí hòa. Chúng ta lấy Thiền tông 

làm ví dụ, Tổ sư Đạt Ma đến Trung Quốc vào thời đại của vua Lương Võ Đế, nói chuyện với vua 

Lương Võ Đế không hợp ý, Lương Võ Đế không hộ trì Ngài, nên Ngài chạy về Thiếu Lâm Tự để 

diện bích, chờ đợi cơ duyên, đợi đến khi có Huệ Khả, từng đời từng đời đơn truyền, truyền đến 

Đại Sư Huệ Năng thì duyên mới chín muồi. Bạn nói, Ngài có tâm nhẫn nại cỡ nào. Ngài đem 

Phật pháp truyền đến Trung Quốc, phải đợi đến đời thứ sáu mới có thể lợi ích tất cả chúng sanh. 

Đây là điển hình tốt nhất về nhẫn nhục. Chúng ta mặc dù có tâm lớn, có nguyện lớn, có đức lớn, 

có năng lực lớn, muốn lợi ích tất cả chúng sanh, nhưng duyên không chín muồi thì phải học tổ sư 

Đạt Ma. Có thể có một người truyền nhân, hai người truyền nhân, từng đời truyền xuống, cuối 

cùng có một ngày cơ duyên chín muồi rồi, có thể lợi ích tất cả chúng sanh. Hà tất phải tự mình 

một đời đi làm? Không có cần thiết như vậy. Đây mới là trí tuệ chân thật. Không cần tự mình đi 

làm, truyền cho học trò, học trò không có cơ hội, lại truyền cho học trò nữa. Từ chỗ này bạn nhìn 

thấy,  cổ  thánh  tiên  hiền,  tâm  nhẫn  nại  đó  của  các  Ngài,  không  phải  người  bình  thường  có  thể 

sánh  nổi,  mới  có  thể  đem  sự  việc  này  làm  rất  viên  mãn,  không  có  khiếm  khuyết.  Đây  là  điểm 

chúng ta phải học tập. 



243 



Bị nhục nhất định không có cái tâm oán hận. Câu này có ý nghĩa rất sâu, có quan hệ rất lớn đối 

với việc tu học của chúng ta. Điều mà tôi giảng với quí vị hôm nay chỉ mới được một nửa. Ngày 

mai tôi muốn nêu một số việc điển hình  với quí vị  để  thuyết  minh. Chúng ta phải  vô cùng coi 

trọng, nếu không thì không những có chướng ngại to lớn đối với đạo nghiệp, mà ngay cả đối với 

đọc Kinh, không hiểu sâu nghĩa thú cũng sẽ có chướng ngại, chúng ta đọc Kinh sẽ không khai 

ngộ. Tại sao không khai ngộ vậy? Có tồn tại những phiền não này, nó đang ở đây quấy phá, làm 

chướng ngại. Cho nên những điểm này nhất định phải giảng rõ ràng, giảng minh bạch. Hôm nay 

thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 38) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 39 ) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 39 ) 

Xin chào các vị đồng tu, xin chào mọi người. 

Hôm qua tôi đã giảng đến câu thứ 30 của Cảm Ứng Thiên:"Thọ nhục bất oán" .Sự việc này là 

rất khó làm, thế nhưng cần phải làm đến được, vì sao vậy?Có quan hệ lợi hại mật thiết quá lớn 

đối với chúng ta. Thông thường người thế gian, có người nào ở ngay trong một đời không gặp rất 

nhiều những sự việc ân oán hay không? Trong Phật pháp nói với chúng ta về tám khổ, trong đó 

oán  tắng  hội,  ái  biệt  ly  là  những  việc  xưa  nay  trong  ngoài  không  thể  không  khiến  người  cảm 

thán.Hai sự việc này đều không phải là chúng ta bằng lòng gặp, thế nhưng ở ngay trong một đời 

vẫn cứ phải gặp, mọi lúc mọi nơi đều phải gặp.Nguyên nhân là gì?Nguyên nhân chính là không 

thể nhẫn nhục, từ oán nhỏ kết thành thâm cừu đại hận. Ở trong đoạn mở đầu của “Văn Xương Đế 

Quân Âm Trắc Văn”, Văn Xương Đế Quân nói rõ, ông ngày trước, những sự việc báo ân báo oán 

này thê thảm không dám nhìn, nếu như không gặp được Phật pháp thì rất khó giác ngộ, rất khó 

quay đầu, đây là chân thật si mê, nên ông mới có thể tạo ra những ác nghiệp này. 

Phật Bồ Tát, thánh hiền nhân dạy bảo chúng ta chắc chắn có đạo lý, chắc chắn có chỗ tốt, có lợi 

ích.  Các  Ngài  dạy  chúng  ta:“Thường  hay  nhớ đến  chỗ  tốt  của  người khác,  không  nên nhớ 

đến cái xấu của người khác. Thường hay nhớ cái ân của người khác, không nên nhớ oán 



244 



của người khác” . Hai câu nói này rất quan trọng, nếu bạn có thể chân thật làm được thì đời đời 

kiếp  kiếp  hưởng  phước,  đời  đời  kiếp  kiếp  sẽ  gặp  được  rất  nhiều  người  kính  yêu  giúp  đỡ.Thế 

nhưng vẫn có rất nhiều người không thể nhẫn.Tôixin nói qua mộtvài thí dụ.Ngày trước khi tôi đi 

học, tôi có thể nhẫn nhục.Sự nhẫn nhục này của tôi là lúc làm học sinh trong trường học mà học 

được, do một bạn học của tôi dạy cho tôi. Sau thời kỳ kháng chiến, tôi đi học ở Nam Kinh, tôi có 

một người bạn học cùng lớp tên là Bạch Chấn Ninh(tên của người này tôi nhớ rất sâu sắc, không 

biết hiện nay anh còn sống hay không), anh ấy dạy tôi nhẫn nhục. Anh là người có tu dưỡng, tôi 

rất là bội phục đối với anh ấy.Khi còn trẻ,ở trong trường học tôi rất hiếu thắng, được yêu thương 

của lão sư, tôn kính của các bạn, hiện tại gọi là lãnh tụ học sinh. Người bạn học họ Bạch này, tôi 

xem thường anh ấy, vũ nhục anh ấy, lúc nào cũng làm cho anh ấy khó chịu, nhưng anh ấy không 

chút tức giận (việc này rất khó làm được), hơn nữa ở sau lưng tôi, anh ấy còn tán thán tôi, chưa 

từng nói xấu tôi một câu nào. Sau khi hết một học kỳ, tôi bị anh ấy làm cảm động, anh ấy dùng 

thân giáo dạy tôi, điều này thật khó làm được.Cho nên cái bản lĩnh này, tôi đã học được. Sau khi 

học được rồi, đích thực tôi có được thọ dụng rất lớn, bất cứ ở trong trường hợp nào người ta vô 

lễ, ngay trước mặt làm nhục tôi, mắng tôi, hủy báng tôi, tôi cảm thấy như không có việc gì, tôi 

không nói một câu nào,  “bạn muốn mắng, tôi để bạn mắng, mắng mệt rồi thì bạn sẽ không mắng 

 nữa. Bạn muốn đánh, tôi liền để cho bạn đánh, quyết không đánh lại, bạn đánh mệt rồi thì bạn sẽ 

 không đánh nữa” .Tôi học được bản lĩnh này. Thế nhưng người bạn họ Bạch này của tôi, phải 

một học kỳ, đại khái là bốn đếnnăm tháng, tôi mới bị anh ấy làm cảm động, cho nên tôi là một 

con người rất khó cảm hóa. Khi đồng sự của tôi đánh tôi, mắng tôi, không quá ba ngày thì họ 

giác ngộ, đặc biệt nhanh, sau ba ngày liền mua lễ vật đến thăm tôi và xin lỗi với tôi, nói là anh ấy 

sai  rồi.  Tôi  nói:  “Anh  không  hề  sai!”.Họ  lợi  hại  hơn  tôi,  không  đến  một  tuần  lễ,  họ  liền  cảm 

động, liền quay đầu.Kỳ thật, họ đối với tôi như vậy có gì tốt không?Cái tốt thật quá lớn, khảo 

nghiệm  của  tôi  xếp  đến  thứ  nhấtchính  là  nhờ  họ  giúp  đỡ.Cho  nên  bạn  có  thể  nhẫn,  không  chỉ 

không thiệt thòimà còn chiếm lợi ích lớn. Bạn phục vụ ở trong một công ty xí nghiệp, giám đốc, 

ông chủ cảm thấy bạn có hàm dưỡng thì sẽ tán thưởng bạn, đồng sự tôn trọng bạn, cơ hội  của 

bạn đều xếp ở thứ nhất, ai giúp bạn vậy? Những người mắng bạn, những người đánh bạn, những 

người làm nhục bạn giúp đỡ quá lớn.Nếu như bạn không thể nhẫn, bạn muốn tranh, bạn muốn 

cải vả thì sẽ tạo thành sự tổn hại rất lớn đối với bạn.Đây là sự thật trước mắt, lợi hại trước mắt, 

có mấy người có thể nhận biết? "Chịu nhục không oán" thìhoa báo, quả báo càng thù thắng, (nhà 

Phật gọi là hoa báo, hoa báo là ngay đời này, quả báo là ở đời sau), oan gia đối đầu của bạn đều 

hóa giải rồi, đều biến thành bạn bè, đều biến thành sức mạnh nhiệt tâm giúp đỡ bạn; không luận 

bạn  làm  bất  cứ  việc  gì,  bạn  đều  dễ  dàng  thành  tựu.Cho  nên  Phật  Bồ  Tát  thường  hay  dạy  bảo 

chúng ta, thà bỏ thân mạng không kết oán thù với người. Sinh mạng không đáng kể gì, xả thân 

và thọ thân, tất cả chúng sanh đều không thể tránh được, đây là việc nhỏ, cho nên nói "sanh tử" 

là việc nhỏ, "tử sanh" là việc lớn. Hai chữ này đảo ngược lại, ý nghĩa không như nhau.Sanh tử là 

sự việc của ngay đời này, là việc nhỏ.Sau khi chết rồi bạn sẽ sanh vào cõi nào,đây mới là việc 

lớn.Cái thân này chết rồi thì biến thành súc sanh, biến ngạ quỷ, biến địa ngục, bạn nói xem, việc 

này lớn hay không?Cái thân thể này chết rồi đi làm Phật, đi làm Bồ Tát, đi sanh thiên.Cho nên 

sau khi chết rồi đi về đâu, đây là việc lớn.Sự việc này có mấy người hiểu được, có mấy người tin 

tưởng? 

Vào  xã  hội  thời  xưa,  đại  đa  số  người  đều  tin  tưởng,  nhận  qua  giáo  dục  của  thánh  hiền.  Người 

hiện nay tin tưởng càng ngày càng ít. Thế nhưng chỉ cần người có đầu óc bình lặng, tư duy cẩn 

mật  thì người  này sẽ  tin tưởng.Hiện tại,  người  học khoa học nhiều, mê tín  khoa học.Khoa học 

phải lấy chứng cứ, không có chứng cứ thì không tin tưởng. Cho nên lúc trước lão sư Lý giảng 



245 



Kinh, nhắc đến sự việc này thầy liền nói mộtcâu chuyện cười, thầy nói: “Anh có cha anh, anh tin 

tưởng hay không? Anh thấy qua rồi.Ông nội của anh, anh có tin tưởng hay không?Tin tưởng, anh 

cũng đã thấy qua. Ông cố nội của anh, anh có tin tưởng không? Ông cố nội thì chưa thấy qua, 

anh chưa thấy qua thì anh cho là không có, thì không tin tưởng sao? Điều này có phù hợp với 

khoa học không?Thế gian những sự thật chưa thấy được thì quá nhiều quá nhiều, những sự việc 

không chứng minh cũng quá nhiều quá nhiều. Hai trăm năm trước, bạn nói địa cầu này là tròn, 

không  có  chứng  cứ,  ai  tin  tưởng?Đến  sau  này  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  đã  chứng  thật  rồi, 

thuyết minh nói ra sự thật.Tình hình của sáu cõi luân hồi, hiện tại khoa học kỹ thuật vẫn chưa thể 

đạt  đến,  đợi  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển  hơn,  đích  thực  chứng  thật  rồi,  lúc  đó  bạn  nói  thế 

nào?Cho  nên  quyết  định  không  thể  nói,  tôi  không  chính  mắt  thấy  được  thì  tôi  không  tin 

tưởng.Loại tin này, chân thật gọi là mê tín.Người thông minh có thể suy lý. 

Tôi nghĩ, có rất nhiều đồng tu đều có kinh nghiệm, chúng ta lần đầu tiên đi đến một nơi xa lạ, đột 

nhiên cảm thấy nơi đó rất quen thuộc, dường như trước đây đã đi qua, thậm chí những kiến trúc 

trên đường đều có thể phán đoán ra được, đi từ chỗ nào có những kiến trúc gì, đích thực là chỉ 

mới đi đến lần đầu, trước đó chưa đi qua. Chúng ta thường hay ra bên ngoài du lịch, nhìn những 

thấy nơi phong cảnh xinh đẹp, tình cờ dường như có  ý niệm nơi này dường như đã đi qua rồi, 

nhưng không phải ngay đời này. Nếu như không phải trong đời quá khứ đã đến nơi đó rồi, thì 

làm gì có thể có loại tình huống này. Tôi nói đến sự việc này, ngày trước ở Đạt La Tư - Hoa Kỳ, 

có một vị cư sĩ tên là Thái Văn Hùng, ông chính là từ chỗ này mà tin tưởng con người có đời quá 

khứ. Khi tôi nhắc nhở ông, ông nói với tôi một sự việc, ông nói đích thực lần đầu tiên ông đến 

Cựu Kim Sơn, khi lái xe bị lạc đường, đi đến một trấn nhỏ, đột nhiên cảm thấy cái trấn nhỏ này 

rất  quen thuộc, ông nói  với  người  lái xe, nên lái đi  như thế  nào, có  cái  kiến trúc  gì,  quả nhiên 

không sai, đích thực là ông ấy lần đầu tiên đến trấn nhỏ đó, cho nên ông rất là mê cảm, tại vì sao 

có thể có tình huống này? Tôi nói với ông ấy, Cựu Kim Sơn ngày trước là nơi đãi vàng, đại khái 

ông là công nhân đãi vàng, ông ở trong cái trấn nhỏ này, sau khi ông chết rồi lần này đầu thai 

đến đây. Ông suy nghĩ,“rất có đạo lý!”.Cư sĩ Thái Văn Hùng các vị đều quen biết ông ấy. Cho 

nên mọi người ở chung với nhau, nghĩ lại chính  mình gặp được ở trong quá trình du lịch. Nếu 

như không có đời quá khứ thì làm sao có thể có hiện tượng này? Mấy người đồng thời ngồi xe, 

khi đến cái trấn nhỏ đó, tại vì sao họ có mà người khác không có? Vì trong đời quá khứ đã ở qua 

nơi đó rồi. 

Ở Hoa Kỳ rất thịnh hành thôi miên, dùng cách thức thôi miên để người này nói ra đời trước của 

họ. Đời trước có người từ cõi người đầu thai đến, có người từ cõi súc sanh đầu thai đến, còn có 

người không phải là sinh vật của địa cầu này đến nơi đây để đầu thai. Loại án kiện này, ở Hoa 

Kỳ đã có mấy vạn sự việc; có số thông qua môi giới truyền thông, báo cáo ra cũng có một, hai 

ngàn sự việc; có một bộ phận chúng ta thấy được, cho nên họ tin tưởng nhà Phật giảng sáu cõi 

luân hồi. Biết được có sáu cõi luân hồi, chúng ta liền nghĩ đến đời sau phải làm sao. 

Thời gian đời này rất ngắn ngủi, cho dù sống trên 100 năm, chân thật cũng chẳng qua là một cái 

khảy móng tay mà thôi. Tôi sống đến hơn 70 tuổi rồi, sự việc của 5-6 tuổi, tôi vẫn còn nhớ, cũng 

giống như ngày hôm qua vậy. Cho nên nghĩ lại, nhân sanh có ý nghĩa gì?Tại vì sao phải tạo ác 

nghiệp?Tại vì sao phải kỳ kèo với người khác?Phải nên tư duy nhiều, nên đối xử tốt với người, 

nhất định không nên kết ác duyên với người.Người ta dùng ác ý đối đãi chúng ta, chúng ta nhất 

định phải hồi đầu phản tỉnh, không nên nhớ việc làm sai của họ, không hề thấy.Họ ác ý đối với 

ta, tại vì sao không dùng ác  ý đối với người khác?Cho nên chính mình bình lặng tưởng tượng, 



246 



tâm liền có thể bình lặng lại, bình lặng liền sanh trí tuệ.Không phải chính mình làm không tốt, 

mà chính là ngôn ngữ nói sai, nên vô ý đắc tội với người.Người khác có thái độ không tốt đối với 

ta, ta cảm thấy đó là việc đúng, ta đã tạo nhân bất thiện thì phải nhận lấy quả báo này.Mọi việc 

đều đẩy về đối phương, đều trách móc người khác, đây là lỗi lầm cực lớn, cho dù ngay đời này 

không kết oán với người, nhưng ở đời trước bạn đã kết oán với họ. Chúng ta là người học Phật, 

đều tin tưởng có đời sau, có đời trước. Cái oán này chúng ta thừa nhận, chắc chắn không có tâm 

báo thù thì cái nợ này đến đây là kết thúc rồi. 

Nhẫn nhường là quan trọng hơn  bất  cứ  thứ gì,  đặc biệt  là việc nhỏ, những việc vụn vặt  không 

đáng  kể  thì  càng  không  nên  tính  toán,  vũ  nhục  to  lớn  đều  không  tính  toán  huống  hồ  là  việc 

nhỏ.Nhất định phải dùng trí tuệ, phải dùng từ bi để hóa giải. Chúng ta không thể cảm hóa người 

là do công phu đức hạnh của chính chúng ta chưa đủ, trí tuệ của chúng ta không đủ. Trong lịch 

sử  Trung  Quốc,  các  vị  đều  biết  Nghiêu  Thuấn,  Vũ  Thương,  các  đại  thánh  nhân  thời  xưa.  Bạn 

thấy gia cảnh của gia đình vua Thuấn, phụ thân kế mẫu của ông, em trai ông do mẹ kế sanh, hoàn 

cảnh gia đìnhcủa ông ác liệt đến cùng tột, thế mà ông có thể nhẫn, sở trường lớn nhất của ông 

chính là không thấy lỗi lầm của người khác, chỉ nhìn thấy lỗi lầm của chính mình. Ông có thể trở 

thành đại thánh, nguyên nhân chính ngay chỗ này.Ông có thể làm cảm động cha mẹ của ông, có 

thể làm cảm động bà con hàng xóm của ông, sau cùng làm cảm động quốc vương.Vua Nghiêu 

nghe được sự việc như vậy, triệu kiến ông, đem ngôi vua nhường cho ông, đem hai người con 

gái gã cho ông, ông kế vị ngôi vua.Ở Trung Quốc có 24 gương hiếu, ông xếp ở thứ nhất.Vì sao 

ông có năng lực lớn đến như vậy?Không gì khác, chính là chính mình phản tỉnh, tất cả lỗi lầm 

quy về  chính  mình, tất  cả thiện lợi  quy về  người khác.Việc này chúng ta phải  học tập. Đại  Sư 

Huệ  Năng  nói  rất  hay:  "Nếu  là  người  chân  chính  tu  hành  thì  không  thấy  lỗi  thế  gian".  Ai  làm 

được điều này?Vua Thuấn làm được rồi, các vị nghĩ xem có đúng không?Đại Sư Huệ Năng Lục 

Tổ làm được rồi. Chúng ta xem thấy ở trong "Đàn Kinh", Đại Sư Ngài đối nhân xử thế tiếp vật 

thật là khiêm tốn, một chút thái độ ngã mạn cũng không hề có. Chúng ta muốn học Phật, từ chỗ 

nào mà học?Những người này đều là tấm gương cho chúng ta, mà điều này là quan trọng hơn tất 

cả những điều giáo huấn. 

Chúng ta đọc qua trên "Kinh Kim Cang", Phật dạy Bồ Tát tu học sáu cương lĩnh, trong đó bố thí 

và nhẫn nhục nói được rất nhiều, hay nói cách khác, Phật rất xem trọng đối với hai điều cương 

lĩnh này. Bố thí là dạy bạn buông xả, nhẫn nhục là then chốt của thành bại.Bạn có thể nhẫn thì 

bạn có thành tựu, không thể nhẫn thì bạn không thể có thành tựu, cho nên nói "tất cả pháp đắc 

thành ư nhẫn".Tất cả pháp này là bao gồm thế gian pháp, xuất thế gian pháp.Thế xuất thế gian 

pháp có thể có thành tựu hay không, then chốt  là ở  “nhẫn nại” .Đại  nhẫn thì có đại  thành tựu, 

tiểu nhẫn thì có tiểu thành tựu, không nhẫn thì không thể thành tựu.Sự việc này, chúng ta phải 

nghĩ nhiều. 

Xưa nay trong ngoài, người lãnh đạo có địa vị, họ muốn chọn lấy trợ thủ, chọn lấy cán bộ, điều 

kiện nhẫn nại là vô cùng quan trọng.Người có tài hoa, thế nhưng không có lòng nhẫn nại cũng 

không ích gì, có thông minh hơn cũng không thể gánh vác trọng trách. Người mà tài hoa kém 

khuyết một chút không hề gì, thế nhưng họ có thể nhẫn nhụcthì họ có thể gánh vác trọng trách, 

tìm một số người có tài năng để cho họ làm tham mưu, để giúp đỡ họ, họ có thể thành tựu. Người 

có thể nhẫn nại, đầu óc rõ ràng tường tận, không mơ hồ, tâm tư của họ không mê loạn; không mê 

không loạn thì liền có trí tuệ, liền có thể quyết đoán; nghe thêm một số ý kiến của người khác, họ 



247 



liền biết được ý kiến nào, tương lai sẽ có được hậu quả như thế nào, họ có thể chọn lựa, họ làm 

quyết đoán sau cùng. Thí dụ này thì thật là quá nhiều. 

Cho  nên,  câu  giáo  huấn  này  chúng  ta  phải  đặc  biệt  xem  trọng,  hy  vọng  các  đồng  tu  phải  nhớ 

lấy.Nhớ cái thiện của người, không nhớ cái xấu của người, thành tựu đại đức đại hạnh của chúng 

ta. Nhớ cái ân của người, không nhớ cái oán của người. Người ta có oán đối với ta, có bất thiện, 

một  mực xóa sạch, quyết  không nhớ trong lòng.  Cái  thiện của người  phải  ghi  nhớ, ân đức  của 

người khác đối với ta không thể quên đi, mà phải tri ân báo ân. Người khác có lỗi lầm, có bất 

thiện,  phải  biết  là  người  ta  sẽ  cải  lỗi,  gọi  là  "lãng  tử  hồi  đầu".  Người  xưa  dạy  chúng  ta:  "Con 

người không phải thánh hiền, làm gì không có lỗi? Có lỗi mà có thể sửa thì còn gì tốt hơn".Cho 

dù họ có xấu, nếu như họ chân thật cải lỗi, hướng thiện thì có thể vượt qua chúng ta, chúng ta 

vẫn không thể sánh được với người, làm sao có thể xem thường?Chúng ta xem qua thánh hiền 

xuất thế gian, hoài bảo của các Ngài quang minh lỗi lạc, các Ngài tu từ chỗ nào vậy?Tu từ chỗ 

này. 

Một  người  tâm  địa  thuần  thiện,  không  có  ác,  gặp  phải  người  ác,  việc  ác,  cảnh  ác,  không  để  ở 

trong lòng, trong tâm không có.Người thiện, việc thiện, thuận cảnh thường hay để ở trong tâm, 

bạn nói xem, ngay đời này họ trải qua đời sống thật hạnh phúc, trải qua một đời sống tốt đẹp cỡ 

nào.Người mà việc tốt không để ở trong lòng, trong lòng dốc sức ghi nhớ việc xấu, thì đời sống 

của người thật thống khổ, buổi tối đều thấy ác mộng.Ai tìm đến vậy? Tự làm tự chịu, không phải 

người khác làm cho họ, kiết hung họa phước ở ngay khoảng một niệm của chính chúng ta. Một 

niệm thuần chánh, chúng ta cả đời hạnh phúc, cả đời trải qua tốt đẹp.Một niệm bất thiện, cả đời 

trải qua rất là thống khổ.Trong “Cảm Ứng Thiên” nói tỉ mỉ, tường tận cho chúng ta những chân 

tướng sự thật và đạo lý này. 


**************** 

Ba câu 28, 29 và 30 này của “Cảm Ứng Thiên” chính là bạt trừ ba độc phiền não “không tham, 

không sân, không si” trong tâm của chúng ta. Nhà Nho, nhà Đạo, nhà Phật, ba giáo đã nói hoàn 

toàn giống nhau, đúng như người xưa đã nói "cái thấy của anh hùng, đa phần đều giống nhau". 

Phật gọi cái này là ba độc, hiện tại chúng ta gọi là bệnh độc, đây là bệnh độc rất nghiêm trọng, có 

thể  sát  hại  sinh  mạng  của  chúng  ta,  làm  cho  thân  thể  chúng  ta  nhiều  bệnh,  không  khỏe  mạnh, 

đoản mạng, nhưng việc này vẫn chỉ là việc nhỏ, việc tổn hại pháp thân huệ mạng mới là việc lớn. 

Tại  vì  sao  chúng  ta  đọa  lạc  vào  trong  luân  hồi  vô  lượng  kiếp  đến  nay  đều  không  thể  ra  khỏi? 

Luận về nguyên do căn bản của nó chính là ba độc phiền não chưa tẩy sạch sẽ. Mỗi một đồng tu 

chúng ta, không luận bạn sinh trưởng ở nơi nào, hiện tại hoàn cảnh đời sống của bạn ra sao, chỉ 

cần bạn có duyên nghe được Phật pháp, nghe được danh hiệu Phật Bồ Tát là duyên phận của bạn 

cũng không cạn. Trên kinh Phật nói với chúng ta, vô lượng kiếp đến nay đã trồng thiện căn sâu 

dày, bạn mới có cơ duyên nghe được Phật danh, thấy được Phật tượng, thấy được Phật kinh. Đây 

là nói rõ chúng ta học Phật không phải là một đời này, nếu chỉ học một đời này thì làm sao có thể 

có được thiện căn sâu dày như vậy? Do đây có thể biết, chúng ta vô lượng kiếp trước đã từng gặp 

được Phật pháp, đã từng tu học qua Phật pháp, nhưng tại vì sao không thể thành tựu?Vì ba độc 

phiền não chưa đoạn được sạch sẽ. Mấy câu nói này trên “Cảm Ứng Thiên”, thực tế mà nói là 

dạy cho chúng ta chỗ để bắt tay vào đoạn ba độc phiền não, chúng ta phải lưu ý. 



248 



 "Thoái đa thủ thiểu" , chỗ này trong nhà Nho gọi là tiết kiệm. Đức hạnh của Khổng Lão Phu 

Tử, các vị biết được, trên "Luận Ngữ", các đệ tử tán thán đối với Ngài là "ôn-lương-cung-kiệm-

 nhượng" .Khổng Tử ở Trung Quốc được tôn xưng là "Vạn Thế Sư Biểu"."Sư" chính là mô phạm 

cho chúng ta, là điển hình của chúng ta.Mô phạm này ở đâu vậy?Chính trong năm chữ này.Cả 

đời Ngài làm người ôn hậu, thiện lương, cung kính, tiết kiệm, nhẫn nhường, Ngài đại biểu mỹ 

đức của người Trung Quốc. Cho nên ở trong đời sống nhất định phải tiết kiệm, có thể giảm thì 

phải  giảm,  ta  có  thể  tiết  kiệm  một  xu  tiền  thì  có  thể  giúp  người  khác  nhiều  hơn  một  xu,  ngay 

trong mỗi  niệm  nghĩ  đến giúp  đỡ  xã hội,  giúp  đỡ  chúng sanh, đời  sống  chính  mình có thể qua 

được thì tốt rồi. 

 "Thọ nhục bất oán" , cái nhẫn nhục này vô cùng quan trọng."Thoái đa thủ thiểu"chính là bố thí, 

giúp  bạn  đoạn  tham.Nhẫn  nhục  chính  là  đoạn  sân  hận.  Cho  nên  chữ  "nhẫn"  này,  Phật  răn  dạy 

chúng sanh là liệt vào khóa mục tối trọng yếu. Chúng ta xem thấy trên Kinh Đại Thừa, Phật có 

thể nhẫn. Sau cùng Ngài trích dẫn một đoạn lời nói, trên “Kinh Niết Bàn”có một đoạn kinh văn 

như vầy, Khi Phật Đà còn tại thế, đã từng có người tán thán Phật là có tướng "đại phước đức", 

đích thực Phật chân thật là tướng mạo trang nghiêm, 32 tướng 80 vẻ đẹp. Sự việc này, ở trên 

Kinh Phật cũng đã nói rất rõ ràng vì sao Phật phải thị hiện tướng hảo.Trên Kinh nói với chúng ta, 

Bồ Tát thành Phật, cũng chính là Bồ Tát tu hành đến trí tuệ phước đức viên mãn. Trí tuệ phước 

đức viên mãn, tuyệt nhiên không đại biểu tướng mạo của bạn viên mãn, tướng mạo là thuộc về 

nhân quả, cho nên Bồ Tát sau khi chứng đắc vô thượng Bồ Đề thì còn phải dùng thời gian 100 

kiếp chuyên môn để tu phước. Một trăm kiếp là thời gian rất dài, các Ngài phải tu tướng hảo. Tại 

vì sao phải tu tướng hảo?Vì để độ chúng sanh.Chúng sanh chấp tướng, chúng sanh chỉ nhìn bên 

ngoài, bên ngoài không thể phục được người thì chúng sanh không chịu tiếp nhận giáo huấn.Vì 

vậy, Phật phải dùng thời gian 100 kiếp chuyên môn tu tướng hảo.Đó chính là trồng nhân thiện 

được quả thiện. 

Thế nhưng chúng ta phải nên biết, thiện nhân thiện quả đó của các Ngài không phải là vì chính 

mình, mà là vì chúng sanh.Ba mươi hai tướng, mọi người biết có tướng lưỡi rộng dài.Tướng lưỡi 

rộng dài là nhân gì? Không vọng ngữ, bốn loại nghiệp của miệng làm được rất viên mãn, không 

vọng ngữ, không ác khẩu, không hai chiều, không thêu dệt, cho nên đầu lưỡi của Phật khi lè ra 

có thể đậy cả mặt. Chúng ta không có năng lực này.Trên Phật Kinh nói, đầu lưỡi của bạn đưa ra, 

có thể liếm được đầu mũi là bạn ba đời không vọng ngữ, bạn mới có cái tướng hảo này. Cho nên 

đầu lưỡi của Phật đưa ra đậy cả mặt, mọi người không có lời gì để nói, lời của Phật thành thật, 

tuyệt đối không có vọng ngữ, nếucó vọng ngữ thì tuyệt đối không có được cái tướng này. Cho 

nên Phật tu tất cả đều là vì chúng sanh.Người này tán thán Phật là tướng đại phước đức, người 

khác  liền  hỏi,  làm  sao  thấy  được?  Ngài  nói  ra  mấy  sự  việc,  Ngài  nói  Thế  Tôn  "niên  chí  câu 

thạnh", tuổi tác ba bốn mươi tuổi, thiếu niên cường tráng, thế nhưng thế nào vậy? Phật biểu thị 

rất  ôn hòa, một  chút  thái  độ thô  tháo cũng không có.Bạn đánh  Ngài,  Ngài  không sân hận;  bạn 

mắng Ngài, Ngài cũng không nổi tức giận, đây không phải là tướng đại phước đức thì là gì?Ba 

mươi hai tướng của Phật chúng ta không học được, đó không phải là việc nhất thời có thể học 

được, thế nhưng cách nói này, chúng ta có thể học tập. 

Ôn văn nho nhã, hòa ái dễ gần, bị nhục không những không báo thù, ngay ý niệm báo thù cũng 

không có.Đây là đại đức, là tướng phước đức chân thật.Nếu như chúng ta gặp được những sự 

việc này thì phải tùy thuận giáo huấn của Phật, quyết không tùy thuận phiền não của chính mình, 

nếu tùy thuận phiền não của chính mình, phiền phức liền đến. Tùy thuận giáo huấn của Phật Đà, 



249 



vậy thì phải xem phước đức của chính chúng ta có hay không. Chính mình có phước đức thì tâm 

bình khí hòa.Nếu như trong tâm của chính mình vẫn còn một niệm sân hận, một niệm không vui 

mừng thì lập tức liền biết được chính mình phước mỏng, không có phước.Không có phước báo, 

không những không thể giúp người khác, mà độ chính mình cũng không có cách nào.Bạn xem, 

Phật dạy chúng ta "phước huệ song tu" , đem phước đặt ở phía trước, huệ đặt ở thứ hai.Cách xếp 

đặt thứ tự này dụng ý rất sâu.Người xưa chúng ta thường nói "phước chí tâm linh", cũng là đem 

phước để ở phía trước.Một người phước báo hiện tiền rồi, người đột nhiên liền thông minh, trí 

tuệ liền khai.Đây là nói rõ phước cùng huệ là một, không phải hai.Trí tuệ khai rồi nhất định hiểu 

được tu phước, phước báo hiện tiền người nhất định liền thông minh. Do đây có thể biết, chúng 

ta đã không có phước, lại không có huệ, còn không chịu tu, vậy thì làm sao có thể thành tựu? 

Cách tu  thế  nào vậy?Phương pháp quá nhiều quá nhiều. Thánh nhân  ba  giáo dạy bảo chúng ta 

phương pháp, chân thật là nhà Phật đã nói "tám vạn bốn ngàn pháp môn", vô lượng pháp môn, 

chỉ  cần bạn nắm  lấy pháp môn  này, bạn liền thành công, thế  nhưng bạn  phải  thật  tu,  phải  thật 

làm, không phải thật tu thì không được. 

Sau cùng của đoạn văn này, một tiết nhỏ sau cùng trích dẫn lời nói của Trịnh Huyên, ông cũng 

dạy cho chúng ta phương pháp vào cửa. Lời nói này của ông rất thú vị, ông nói:  "Mặc mặc mặc, 

 vô  hạn  thần  tiên  tùng  thử  đắc"  (mặc  là  trầm  mặc).  Nói  như  vậy,  mọi  người  không  dễ  hiểu, 

chúng ta đổi cách nói khác là “ít mở miệng, ít nói chuyện” .Bạn xem, trong niệm Phật đường có 

bảng "cấm ngữ- chỉ ngữ", bạn có thể chỉ ngữ, bạn liền sẽ làm thần tiên.Các vị nghĩ xem, lời nói 

này của ông có ý nghĩa hay không? Con người không thể làm thần tiên là do lời thừa quá nhiều, 

tâm không thể định lại, bạn làm sao có thể thành được thần tiên? “Ít nói chuyện” là một phương 

pháp  rất  tốt.  Người  xưa  dạy  chúng  ta:  "Ít  nói,  nghe  nhiều".  Hiện  tại  tôi  xin  nói  với  các  bạn, 

không những ít nói màcũng phải ít nghe, tốt nhất là không nghe, vì sao vậy? Những thứ bạn nghe 

được toàn là phiền não, tăng thêm vọng tưởng vô minh của bạn, tăng thêm phân biệt chấp trước 

của bạn, những thứ hiện tại không thể nghe, không thể xem. 

Tứ  Đại  Thiên  Vương  dạy  chúng  ta.Tây  Phương  Thiên  Vương,  Quảng  Mục  Thiên  Vươngdạy 

chúng  ta  xem  nhiều.  Bắc  Phương  Đa  Văn  dạy  chúng  ta  nghe  nhiều.  Vậy  các  vị  phải  nên  biết, 

xem nhiều và nghe nhiều không phải ở giai đoạn hiện tiền chúng ta, giai đoạn hiện tiền chúng ta 

là  phải  học  Đông  Phương  Thiên  Vương,  học  Nam  Phương  Thiên  Vương,  hai  vị  này  dạy  cho 

chúng ta.Đông Phương  Trì  Quốc Thiên  Vương,  Nam  Phương Tăng Trưởng  Thiên Vương. Trì 

Quốc Thiên Vương dạy chúng ta "tận trách nhiệm".Hai câu nói này phải nhìn từ độ sâu, chính là 

"tận  hiếu  tận  trung",  các  vị  nghĩ  xem  có  đúng  không?"Trung  hiếu",  ở  phía  trước  đã  giảng  rất 

nhiều lần, giảng được rất tường tận.Đông Phương Thiên Vương dạy cho chúng ta, chính mình ở 

ngay bổn vị, đem cương công tác của chính mình làm đến tận thiện mỹ, đó chính là tận trung tận 

hiếu. Người  người  đều đem  cương vị  công tác làm  tốt,  xã hội  tự  nhiên an định phồn vinh,  thế 

giới  nhất  định  hòa  bình.  Cá  nhân  đem  cương  vị  công  tác  của  chính  mình  làm  tốt  thì  được  rồi. 

Nam Phương Thiên Vương tăng trưởng, chính là dạy chúng ta cầu tiến bộ, nhà Nho nói "ngày 

mới lại mới", Phật pháp gọi là "tinh tấn". Học vấn phải có tiến bộ, đức hạnh phải có tiến bộ, tài 

nghệ phải có tiến bộ, thậm chí mức độ đời sống cũng phải có tiến bộ, mọi thứ đều có tiến bộ, cho 

nên Phật pháp không phải là thủ cựu. 

Nhiều năm đến nay, tôi  đến khắp nơi  khuyến khích đồng tu,  Phật  pháp nhất  định phải hiện đại 

 hóa và bổn thổ hó a.Thực tế hai câu nói này là tôi nói ra, thế nhưng không phải tôi phát minh, Phật 

pháp  vốn  dĩ  chính  là  như  vậy.Hai  ngàn  năm  trước,  Hán  Vũ  Đế  lễ  thỉnh  hai  vị  cao  tăng  là  Ma 



250 



Đằng và  Trúc Pháp  Lan đến Trung Quốc. Sau khi  họ đến Trung Quốc  rồi,  lập tức liền Trung 

Quốc hóa, mặc y phục, mặc áo tràng của chúng ta, tay rộng cổ lớn, mặc quần có của người Trung 

Quốc; ăn uống đi đứng, hoàn toàn là Trung Quốc hóa; xây dựng đạo tràng, hình thức cung điện 

cũng là Trung Quốc hóa. Họhiểu được bổn thổ hóa, không đem cách thức kiểu dáng của Ấn Độ 

đến  Trung  Quốc,  cho  nên  người  Trung  Quốc  mới  hoan  nghênh,  mới  tiếp  nhận;  tạo  tượng  của 

Phật, khuôn mặt giống như người Trung Quốc, vừa nhìn thì thật là thân thiết. Cho nên tôi ở Hoa 

Kỳ nói với người Hoa Kỳ là Phật giáo chưa đến Hoa Kỳ. Người Hoa Kỳ ngạc nhiên, hỏi:“Phật 

giáo ở Hoa Kỳ rất nhiều, tại vì sao nói Hoa Kỳ không có Phật giáo?”. Tôi liền hỏi lại họ:“Có tôn 

tượng Phật nào, có tôn tượng Bồ Tát nào mà có khuôn mặt giống như người Hoa Kỳ không?”. Vì 

vậytôi  nói  Phật  Bồ  Tát  chưa  đến  Hoa  Kỳ,  đến  Hoa  Kỳ  là  Hoa  kiều,  là  Nhật  kiều,  không  phải 

chân thật  là người  Hoa  Kỳ. Cho nên nhất  định phải  hiểu được bổn thổ hóa và hiện đại  hóa thì 

giáo dục này mới có thể mở mang rộng lớn. 

Phật Đà giáo huấn đối với chúng ta, chúng ta phải hiểu được.Phật trầm lặng ít nói, không có lời 

thừa, trừ khi có người nêu ra vấn đề thỉnh giáo với Ngài thìNgài giải đáp.Không có người hỏi thì 

Ngài  không  nói.Nếu  bạn  không  hỏi,  Phật  Đà  không  nói  câu  nào,  tâm  của  Ngài  thanh  tịnh  như 

vậy.Không nói chính là nói, không dạy chính là dạy, Ngài dạy bạn cái gì?Dạy bạn ít nói chuyện. 

Thứ  hai  là "Nhiêu".  Ngài  nói: "Nhiêu  nhiêu  nhiêu,  thiên  tai  vạn  họa  nhất  thời  tiêu" .  Nhiêu 

chính  là  tha  thứ.  Lượng  thứ  với  người  khác,  không  nên  tính  toán  với  người  khác,  tai  họa  liền 

không thể phát sinh(tai họa này chính là xung đột), mâu thuẩn xung đột liền không còn, đem nó 

tiêu trừ từ trong nội tâm. 

Thứ  ba  là "Nhẫn" .Họ  nói  ba  chữ  nhẫn,  "nhẫn  nhẫn  nhẫn,  trái  chủ  oan  gia  tùng  thử  ẩn" . 

Chúng ta đời đời kiếp kiếp đã kết với tất cả chúng sanh biết bao ân oán trái vụ, đời đời kiếp kiếp 

trói buộc không rõ ràng, nếu như không thể nhẫn, những phiền phức này, những chướng nạn này 

nhất định sẽ khôngthể tránh được. 

Sau cùng là "Hưu" .Hưu chính là buông xả.Ngài dạy chúng ta bốn phương pháp này, trầm mặc, 

lượng thứ, nhẫn nhường, buông xả. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 39) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 40) 



251 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 40) 

Xin chào các vị đồng tu, xin chào mọi người. 

Hôm nay chúng ta xem câuthứ 31 của Cảm Ứng Thiên: "Thọ sủng nhược kinh" . Câu này cùng 

hai câu phía trước liên kết lại, đó là nói vô tri, cho nên ba câu này chính là nhà Phật nói ba thiện 

căn. Ý nghĩa của câu nói này rất sâu, rất không dễ gì thể hội. 

Vinh sủng, người hiện tại gọi là vinh dự.Người khác cho chúng ta cái danh dự, chúng ta chính 

mình  phải  nghĩ  xem,  cái  vinh  dự  này  nên  có  hay  không?Nếu  như  không  nên  có  được  mà  có 

được, nhất định không phải là việc tốt. Lão tử đã nói: "Phước hề phước sở phục". Lời nói này rất 

có đạo lý.Cho dù vinh dự này đáng nên có, thì cũng phải tận lượng khiêm tốn, nếu không mà nói, 

sẽ rước lấy họa hại.Họa hại gì vậy? Nếu như các vị bình lặng quán sát, bạn không khó thấy được, 

đố kỵ chướng ngại quá nhiều. Nếu bạn làm việc tốt, bạn là người tốt, xã hội các nơi biểu dương 

bạn, nhưng rất nhiều người xem thấy trong lòng không phục, nhất là thời đại này. Vào thời xưa, 

lòng người hậu đạo, hay nói cách khác, người đố kỵ ít, không phải không có. Người hiện đại đã 

hoàn toàn không có duyên phận tiếp nhận giáo dục của thánh hiền.Từ nhỏ họ đã thấy, đã nghe, 

đã học tập được đều là tranh danh đoạt lợi, cho nên xem thấy vinh sủng của người khác, họ có 

thể cho qua được hay không?Ở thế gian hiện tại này, làm việc tốt rất khó.Làm việc tốt, bị người 

hủy báng, người người vũ nhục, họ vẫn có thể tồn tại.Làm việc tốt, thường hay được người tán 

dương, sợ rằng họ sẽ không được dài lâu.Các vị thử nghĩ xem, hiện tại xã hội này có phải vậy 

không?Cho  nên,  câu  nói  này  ngày  nay  chúng  ta  xem  thấy  thì  cảm  xúc  rất  là  sâu  sắc.Chúng  ta 

phải hiểu đạo lý, sau khi rõ lý thì liền biết được chúng ta phải nên làm như thế nào.Không luận 

làm bất cứ việc gì, càng là việc tốt to lớn thì tư thế càng phải thấp, càng thấp càng tốt.Làm việc 

tốt, càng không để cho người biết thì càng tốt.“Cảm Ứng Thiên” nói  cho chúng ta nghe vềtích 

âm đức,âm đức chính là làm việc tốt mà không cần phải cho người biết, để cho người biết thì 

không phải là việc tốt. Thế nhưng ngày nay thông tin rất phát triển, làm được một chút việc tốt 

liền có một số ký giả nghe ngóng tin tức để đến biểu dương bạn, người khác xem thấy sẽ đố kỵ, 

chướng ngại, đến gây phiền phức. Những sự việc này chúng ta có nghĩ qua hay không?Việc xấu 

nhất  định  không  thể  làm,  việc  tốt  phải  nên  làm.Làm  việc  tốt,  sự  việc  quan  trọng  nhất,  quyết 

không cầu quả báo, nếu như có cái nhân mong cầu phước báothì không những phước không thể 

có, mà ngược lại còn có họa hại.Vào thời xưa có, hiện tại thì càng nhiều.Nói như vậy thì việc tốt 

có nên đi làm hay không?Xin nói với các bạn, việc tốt phải nên làm, nhất định phải làm.Vì ai mà 

làm? Vì chúng sanh mà làm, mong cầu xã hội an định, thế giới hòa bình, quyết định không phải 

vì chính mình làm. 

Hôm qua tôi xem xong băng ghi hình của cư sĩ Tề. Bà kể những sự thật gần đây nhất, một người 

vào ban đêm kéo một chiếc xe vớinăm người, năm người này không phải là người mà là quỷ, kéo 

đến cửa nhà của một người, họ bước vào, đi đầu thai, đầu thai vào bụng heo, nhà người đó sanh 

ra năm con heo nhỏ. Việc này nói rõ sáu cõi luân hồi là chân thật, không phải là giả.Những sự 

việc này thì rất nhiều.Lần trước cư sĩ Lôi ở HongKongcũng nói cho chúng ta nghe sáu cõi luân 

hồi là thật, đích thân ông đã trải qua, ông đã nói với chúng ta, chúng ta cũng đã dùng máy ghi 

hình  để ghi  lại.  Các bạn thường hay xem  thấy những việc này, nghe qua việc này, đây không 

phải là giả, không phải mê tín, cho nên vấn đề là tầm nhìn của chúng ta phải xa một chút. Chúng 

ta đời sau đi đến cõi nào, có thể biến thành heo hay không, có thể biến thành độc xà, mảnh thú 



252 



hay không,sau khi chết thì đi đến nơi nào, đều ở trong một niệm.Phật nói với chúng ta, một niệm 

sau cùng là quyết định bạn sẽ đi đến cõi nào. 

Phật Bồ Tát, Tổ sư Đại đức khuyên chúng ta niệm Phật là việc tốt.Niệm Phật có thể vãng sanh 

hay không, quyết định ở một niệm sau cùng, một niệm sau cùng là niệm Phật, vậy thì chắc chắn 

vãng sanh. Nếu như một niệm sau cùng thay đổi, có một việc không vui, Phật hiệu quên đi, khởi 

lên một niệm tâm sân hận thì đi vào ba cõi ác; một niệm tâm tham ái, có lẽ bạn đi ba con đường 

thiện, bạn tham ái phú quý trời người, quyết định ở một niệm sau cùng. Do đó, chúng ta là người 

học Phật thì phải biết được lực của tín và lực của nguyện phải mạnh, không luận là thuận cảnh 

hay  nghịch  cảnh,  vĩnh  viễn  không  thay  đổi  thì  chúng  ta  mới  đạt  đến  mục  tiêu  mong  cầu  của 

chính mình. Cho nên đoạn ác tu thiện, tích công bồi đức, chúng ta thường nói dùng những công 

đức  này  hối  hướng  Tịnh  Độ,  hồi  hướng  Bồ  Đề,  hồi  hướng  chúng  sanh,  không  vì  chính  mình. 

Chúng  ta  ngay  đời  này  tiếp  nhận  kiết  hung  họa  phước  cũng  không  hề  gì,  tâm  địa  thản  nhiên, 

không để ở trong lòng, thế nhưng nhất định phải đoạn ác tu thiện, phải tích công bồi đức, tâm 

lượng nhất định phải mở rộng,tuân theo giáo huấn của Phật Bồ Tát mà làm là chính xác. 

Các  bạn  phải  nên  biết,  bao  gồm  tất  cả  tội  nghiệp  từ  chỗ  nào  mà  ra?Tâm  lượnglớn  nhỏ  mà  ra, 

không dung được người. Không dung được ý kiến của người, vậy thì sai rồi. Nhất định phải học 

Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát chính mình không có ý kiến, cho nên có thể dung nạp tất cả ý kiến của 

chúng sanh.Chúng ta làm sao có thể biếtPhật Bồ Tát không có ý kiến, Phật Bồ Tát dung nạp tất 

cả ý kiến của chúng sanh? Chúng ta xem thấy Phật Bồ Tát nói nhiều loại Kinh, đó chính là dung 

nạp ý kiến của người.Phật đã nói Kinh pháp, chính là nghe người khác phản ứng ý kiến.Phản ứng 

của Ngài là trí tuệ chân thật, trí tuệ cứu cánh, trí tuệ viên mãn, cho nên có thể khiến cho chúng 

sanh sau khi nghe rồiliền khai ngộ, liền chứng quả. Tuy là khai ngộ rồi, chứng quả rồi, thay đổi 

cách thấy cách nhìn của chúng sanh đối với vũ trụ nhân sanh, tuyệt nhiên không thay đời sống 

của  họ,  tuyệt  nhiên  không  thay  đổi  thói  quen,  phong  tục  tập  quán  của  họ,  không  hề  thay  đổi 

phương thức đời sống sùng kính của họ. Vậy thay đổi chúng sanh là gì?Giúp đỡ chúng sanh phá 

mê khai ngộ.Đây là giáo học của Phật pháp.Phật pháp có thể khiến tất cả chúng sanh hoan hỉ tin 

nhận, nguyên nhân chính ngay chỗ này.Tóm lại, hiện tiền chúng ta có thể được thọ dụng; nói quá 

cao, quá huyền thì chúng ta không có được thọ dụng, lời nói này gọi là lời thừa. 

Phật  không  nói  giáo  học  thấp  nhất,  thọ  dụng  thiết  thực  nhất,  mà  Phật  nói  với  chúng  ta  là  phải 

đem  ý  kiến  của  chính  mình  buông  xả.  Việc  này  trên  Kinh  Phật  nói  được  rất  rõ  ràng,  sau  khi 

chứng được quả A La Hán mới có thể tin tưởng vào ý kiến của chính mình. Chúng ta nghĩ xem, 

vì sao vậy? A La Hán là chánh giác, khi chưa chứng được A La Hán, tuy bạn thông minh, có trí 

tuệ, nhưng trong Phật pháp gọi là thế trí biện thông. Các bạn phải biết, thế trí biện thông là một 

trong tám nạn, đó là nạn gì vậy?Sở tri chướng. Tại vì sao trí tuệ của A La Hán được xem là trí 

tuệ chân thật, có thể tin tưởng chính mình? A La Hán đã làm đến "vô ngã", cho nên có thể tin 

tưởng  chính  mình.  Chúng  ta  ngày  nay  khởi  tâm  động  niệm  đều  có  ngã,  mà  có  ngã  thì  đương 

nhiên ý niệm của bạn vừa khởi, bất tri bất giác, cho dù bạn có ý hay không có ý, chắc chắn là có 

phù hợp với lợi ích của ta hay không? Hữu ý hay vô ý, cái thứ này nó đang làm chủ bạn. Cái gì là 

ta?Trong Kinh điển Pháp Tướng Duy Thức nói, Mạt Na thứ 7 chấp trước kiến phần của A Lại Da 

Thức cho rằng là ta. Tướng tông giải thích càng rõ ràng hơn:  "Tứ đại phiền não thường tương 

 tùy". Cái gì là ta?Ngu silà ta, kiến là ta(kiến là thành kiến), cách nghĩ của ta, cách nhìn của ta. 

Nhà triết học nước ngoài nói: "Ta nghĩ nên ta tồn tại". Các vị nghĩ xem, đây không phải là ngã 

kiến  hay  sao?Họ  nói  không  hề  sai.Tướng  tông  nói  "ngã"là  ngã  kiến,  cùng  với  họ  nói  là  một  ý 



253 



nghĩa. Họ chỉ nói một cái, Phật nói bốn cái: "ngã si, ngã kiến, ngã mạn, ngã ái" . Mạn là sân nhuế, 

ái  là  tham  ái.Những  gì  là  ta?"Tham  sân  si"  là  ta,  "thành  kiến"  là  ta.Bạn  có  những  thứ  này,  tư 

tưởng kiến giải của bạn sẽ không chính xác.A La Hán không có, A La Hán đã đoạn bốn phiền 

não lớn này rồi.Các vị phải biết, Tu Đà Hoàn đã đoạn "ngã kiến" rồi."Ngã kiến" là thuộc về kiến 

hoặc, "ngã si, ngã mạn, ngã ái" là thuộc về tư hoặc, trên Kinh đã nói rõ ràng như vậy. Cho nên 

Phật pháp nói tiêu chuẩn của "tàchánh" là chánh giác, tiêu chuẩn của chánh giác cần phải đem 

bốn loại phiền não này đoạn hết.Chư Phật Như Lai, Pháp Thân Đại Sĩ là "tâm bao thái hư, lượng 

khắp pháp giới", lượng lớn Phật lớn, chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Vinh dự không dễ gì gánh vác.Người thế gian xem thấy việc lợi đều muốn tranh.Người có trí tuệ, 

người thông minh luôn nghĩ hết biện pháp để né tránh, chúng ta nhất định phải nên biết.Trong 

chú giải dẫn dụng một đoạn câu chuyện "Châu Thành Vương Phong Bá Cầm Ư Lỗ".Châu Công 

có mấy câu nói khai đạo chúng ta, mấy câu nói ông tiết lục ở chỗ này đáng được chúng ta học 

tập. Ông nói: "Tử vô dĩ Lỗ quốc kiều nhân". Châu Công là một đại thánh nhân mà Khổng Lão 

Phu Tử cả đời rất kính ngưỡng, rất bội phục. Khổng Tử là người nước Lỗ. Vào lúc đó văn hóa 

của nước Lỗ rất thịnh, mức sống ở ngay lúc đó rất cao, bạn vạn nhất không nên cho rằng bạn là 

người nước Lỗ mà kiêu mạn, luôn là răn dạy họ. Châu Công nói:  "Ngô văn chi đức hạnh quang 

 đại,  nhi  thủ  dĩ  cung  giã  vinh" .  Chúng  ta  hãy  suy  nghĩ  đạo  lý  này.Người  chân  thật  có  đức,  có 

hạnh.  "Đức" là gì?  Chúng ta tổng kết tu học Phật pháp, chúng ta viết ra 20 chữ, tôi tin tưởng mọi 

người  đều  nhớ  được  rất  rõ  ràng.  "Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Chánh  Giác,  Từ 

 Bi"  là  “Đức”,  trong  tâm  thường  có  mười  chữ  này,  đây  là  “Đức”.  "Hạnh"  là  gì? "Nhìn  Thấu, 

 Buông  Xả,  Tự  Tại,  Tùy  Duyên,  Niệm  Phật"  là  “Hạnh” .  Người  chân  thật  có  đức  có  hạnh  là 

người biểu hiện ra bên ngoài là cung kính, đối đãi tất cả chúng sanh đều là cung kính, con người 

này chân thật vinh dự. Chúng ta nghĩ xem, câu nói này Khổng Lão Phu Tử đã làm đến được.Học 

trò tán thán đức hạnh của Phu Tử là "ôn-lương-cung-kiệm-nhượng" .Phu Tử cung kính đối với 

người, cho dù người thế nào, quyết không dám khinh mạn một người, thành tựu đức hạnh của 

họ, ngàn năm vạn đời, người đời sau đều đem vinh cử quy về Phu Tử. 

Câu thứ hai:  "Thổ Địa bác dụ nhi thủ dĩ kiệm giả an" . Vào thời xưa, đối với quốc gia, đối với 

nhân dân có công, phong thưởng thì phong thưởng Thổ Địa. Ngày nay chúng ta đem câu nói này 

xem  thành tài phú, bạn có tiền tài rất  lớn, rất  nhiều tiền của, bạn có thể  "thủ  chi  dĩ  kiệm", tiết 

kiệm thì bạn mới có thể đạt được bình an. Nếu như bạn có tiền tài, đời sống của bạn xa xỉ thì họa 

hại liền đến. Ở Trung Quốc, người rất nổi tiếng là Thạch Sùng, đại phú đại quý, đời sống hưởng 

thụ xa xỉ quá đáng, đến sau cùng thân bại danh liệt, ông bị giết hại, tài sản bị mất hết. Cho nên 

chúng taphải nên tiết kiệm. 

Tài từ nơi đâu mà có?Do quá khứ, đời nay bố thí tài mà có. Ngày xưa chúng ta cúng Thần Tài là 

cúng  Phạm  Nặc.  Hiện  tại  nghe  nói  Thần  tài  đổi  thành  Quan  Phu  Tử,  không  biết  ai  đổi  ông 

ấy.Việc này không có đạo lý. Quan Phu Tử là thể hiện nghĩa khí, trung nghĩa, đây là đúng với 

tên thật của ông, lý tài không hề nghe nói qua, Quan Công làm qua bộ trưởng tài chánh, làm qua 

bộ trưởng kinh tế, chúng ta không hề nghe nói qua sự việc này. Bạn xem qua lịch sử, Phạm Nặc 

giúp đỡ Việt Vương Câu Tiễn đánh bại nước Ngô. Ông biết được con ngườiViệt Vương là có thể 

cùng  hoạn  nạn,  không  thể  cùng  phú  quý.  Ông  một  lòng  trung  vì  nước.  Sau  khi  quốc  gia  phục 

hưng, ông biết mình không thể từ chức được, Việt Vương sẽ không đáp ứng, nên ông len lén trốn 

đi, thay tên đổi họ, đi buôn bán. Buôn bán không bao lâu, ông phát tài to.Sau khi phát tài, ông 

đem tài vật có được, thảy đều đem bố thí, cứu tế bần khổ.Sau đó từ buôn bán nhỏ lại từ từ làm 



254 



lên. Ba lần có là ba lần xả, đời sống chính mình tiết kiệm, giúp đỡ xã hội, cho nên người Trung 

Quốc đời sau biết được ông quản lý tài chánh thành công, là tấm gương tốt của xã hội, nên thờ 

cúng ông làm thần tài. Ý đó muốnnói, các vị muốn là người phát tài thì phải học tập với thần tài, 

học tập với Phạm Nặc. Phát tài không phải vì chính mình hưởng thụ, mà phát tài là vì cứu tế bần 

khổ của xã hội, cho nên tiền tài này đáng có, có ý nghĩa, có giá trị. Nếu phát tài là để cá nhân 

hưởng thụ, người cả nhà hưởng thụ, một nhóm nhỏ người hưởng thụ thì chắc chắn là sai lầm, nó 

sẽ mang đến tai nạn. 

Phía sau nói:  "Lộc vị tôn vinh, nhi thủ dĩ ty giả quý" . Lộc vị tôn vinh là bạn làm được quan lớn, 

địa vị cao.Càng là quan cao, nhiều bổng lộc thì càng khiêm nhường, không dám ở trên người, tự 

hạ mình mà tôn người, bạn chân thật là một quý nhân, phú quý của bạn sẽ không mất đi.Những 

giáo huấn này là giáo huấn chân thật. 

 "Nhân chúng binh cường, nhi thủ dĩ úy giả thắng" . Đây là nói quân bi võ lực quốc gia, tuy là 

rất mạnh mẽ, thường hay có cái tâm lo sợ, đây là thắng lợi chân thật. Nếu muốn lấy sự mạnh mẽ 

này, nơi nơi đi ức hiếp người khác, nơi nơi áp bức người khác, chung quy sẽ bị hủy diệt, cho nên 

có câu "kiêu binh tất bại". Việc này ở trên lịch sử chúng ta xem thấy rất nhiều. Hiện thực cái thế 

gian này, chúng ta cũng thấy được rất rõ ràng, rất tường tận. 

Phía sau nói: "Thông minh duệ trí, nhi thủ dĩ ngu giả ích, bác văn đa ký, nhi thủ dĩ thiển giả 

 quảng" . Châu Công dạy Bá Cầm sáu sự việc này, lời dạy vàng ngọc, đây là thực tiễn "được sủng 

mà sợ"; chân thật hiểu được làm thế nào đối nhân xử thế tiếp vật, làm thế nào có thể giữ được hết 

thảy công danh phú quý của chính mình, điều này đáng được chúng ta tập. 

Chúng ta hoằng pháp lợi sanh, chắc chắn không vì chính mình, vì tất cả phước của chúng sanh, 

vì cả thảy thế giới hòa bình hạnh phúc. Các bạn phải nên biết, một quốc gia giàu mạnh, các quốc 

gia chung quanh không giàu mạnh, người xưa chúng ta có câu nói: "Một nhà no ấm, ngàn nhà 

oán", đây là chân tướng sự thật. Mọi người đều tốt thì cái tốt này của chúng ta là thật. Một người 

tốt, mọi người đều không tốt thì tai nạn liền đến. Bạn đối địch với mọi người, bị người đố kỵ, bị 

người sân hận, bạn còn có ngày tháng tốt hay sao?Cho nên phải giúp đỡ tất cả chủng tộc khác 

nhau, giúp đỡ tất cả các tôn giáo khác nhau, giúp đỡ thế gian tất cả người khổ nạn, mọi người 

mới  có  thể  có  đời  sống  hạnh  phúc  mỹ  mãn  chân  thật.Đây  là  lời  dạy  bảo  của  cổ  thánh  tiên 

hiền.Chỉ  có “không vì  chính  mình” mới là tích công bồi  đức chân thật,  có chút  tư tâm xen tạp 

trong đó thì công đức của bạn phá hoại hết rồi.Việc này chúng ta phải ghi nhớ. 


******************** 

Hôm qua đã giảng đến câu  "Thọ sủng nhược kinh" . Trong chú giải của “Cảm Ứng Thiên”, vận 

dụng một đoạn lời nói của Châu Công đối với Bá Cầm. Ông tổng cộng đã nói ra sáu việc. 

Câu thứ nhất: "Đức hạnh quảng đại, nhi thủ dĩ cung giả vinh" .Vinh là vinh dự.Một người có 

hạnh đại đức, người đại đức đối nhân xử thế tiếp vật đều có thể dùng tâm cung kính, đây là vinh 

hiển chân thật, nhất định không thể ngạo mạn, ngạo mạn nhất định là thất bại. Cho nên chúng ta 

thấy,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  xem  Khổng  Tử  gần  như  Thánh  triết  xưa  nay,  họ  đều  là  khiêm 

nhường, đều có thể bao dung, tiếp người đều rất là cung kính. Đây là điều mà chúng ta phải nên 

học tập. 



255 



Câu thứ hai,  ông nói:  "Thổ địa bác dụ, nhi thủ dĩ  kiệm  giả an" . An chính là thân tâm an  ổn. 

Người Trung Quốc chúng ta thường hay chúc phúc là bình an. Lời nói này rất có đạo lý. Bình là 

bình đẳng. Bình đẳng mới là an định nhất. Cho nên bạn xem thấy xã hội, xem qua lịch sử, xưa 

nay trong ngoài, khi xã hội động loạn, nhất định là giàu nghèo không đều, vậy mới khởi lên tranh 

nhau,  giàu  nghèo  không  đồng,  nhiều  thứ  không  bình  đẳng,  thành  thật  mà  nói,  đây  là  sự  thật. 

Chúng ta đưa bàn tayra, năm ngón tay không dài như nhau. Vì sao họ không bình đẳng?Vì mỗi 

người tạo nghiệp không như nhau.Trồng nhân thiện được quả thiện, bạn tạo ác nghiệp mà muốn 

được quả thiện, làm gì có đạo lý này?Vì vậy chúng ta liền biết được, mười pháp giới chắc chắn 

là không bình đẳng. Không bình đẳng thì không thể an toàn, xã hội an toàn không làm được. Cho 

nên  cổ  thánh  tiên  hiền  dùng  phương  pháp  giáo  học,  phương  pháp  của  giáo  dục  dạy  bảo  người 

giàu có phải nên bố thí, giúp đỡ người nghèo khó; dạy bảo người nghèo khó phải hiểu rõ nhân 

quả ba đời, quả báo ngay đời này đã nhận là do chính mình đã làm, không nên đi oán trời trách 

người. Chỉ có dùng phương pháp giáo học, khiến cho mọi người bình tâm lại.Việc không bình, 

chỉ cần tâm bình lại thì được.Cho nên, người bần tiệncó thể tích đức hành thiện, tương lai quả 

báo liền thù thắng; người phú quý không hiểu được tích đức tu thiện, phước báo của họ hưởng 

hết rồi, đời sau liền không còn. Vì vậy phải có người đem những đạo lý này giảng giải rõ ràng 

chân tướng sự thật, mỗi một người liền giác ngộ, tâm liền bình, như vậy xã hộimới có thể được 

an định, thế giới hòa bình. Thế nhưng những đạo lý này, người hiện đại rất khó tiếp nhận.Khó 

tiếp nhận thì càng phải nói, không thể nói không thể tiếp nhận thì không nói, vậy thì không được. 

Buổi tối hôm qua, các vị xem thấy Lý đạo trưởng của Đạo giáo ngồi ở bên cạnh tôi, hiện tại ông 

cũng đang nghe “Cảm Ứng Thiên”, chúng ta có đem băng đĩa tặng cho ông, ông cũng đang nghe, 

ông liền nói: "Quá khó được!" Không có người tin tưởng thì chúng ta càng phải giảng. Tại vì sao 

không có người tin tưởng?Mê quá sâu, người mê quá nhiều.Xã hội hiện tại này, mọi người đều 

cho rằng làm ác, hại người là lý đương nhiên, bạn xem, có người nào mà không hại người?Có 

người nào đi làm việc tốt?Làm việc tốt có kết quả tốt gì?Làm người xấu kết quả đó thật tốt, danh 

vọng lợi dưỡng đều đến. Quả báo giàu sang đó của họ, tuyệt đối không phải làm ác mà có được, 

đó là do đời trước họ đã tu. 

Trong Phật pháp nói được rất hay : "Muốn biết nhân đời trước, nhìn quả báo đời này ta đã thọ 

 nhận.Muốn biết  quả  đời  sau, hãy xem đời này ta  tạo gì" .Quả  báo mà ngay đời  này ta đã thọ 

nhận chính là cái nhân đời trước đã tạo, bạn muốn hưởng quả báo của đời sau, thì chính là những 

gì ngay đời này đã tạo.Đây chẳng phải nói rõ quả báo thông ba đời hay sao? Phú quý ngay đời 

này mà bạn hưởng thụ, quyết không phải là ngay đời này tạo ác mà được, do trong mạng của bạn 

có, ngay đời này mượn nhờ thế lực giàu sang ức hiếp người, làm càn làm quấy, ngay đời này bạn 

hưởng hết phú quý, đến đời sau đi đến nơi nào? Đầu thai làm heo, đây là sự thật. Bạn xem trong 

"Văn Sao", Đại Sư Ấn Quang đã viết, Tào Tháo cũng đi đầu thai làm heo. Đại Sư Ấn Quang viết 

câu chuyện này, các vị xem thấy rồi, đây là việc của đầu năm dân quốc, có người giết heo, sau 

khi  giết  xong,  mổ  nội  tạng  của  heo  ra,  trên  gan  của  heo  có  hai  chữ  "Tào  Tháo",  cho  nên  mọi 

người biết được con heo đó là Tào Tháo đầu thai.Tào Tháo cách với chúng ta hiện tại hơn một 

ngàn năm, vẫn còn làm heo, ông đã biến làm heo bao nhiêu lần, chúng ta không thể biết được. 

Nhân  quả  báo  ứng  rõ  ràng  như  vậy,  chân  tướng  sự  thật  là  như  vậy,  không  phải  đùa  với  bạn, 

không  phải  giả  mượn  loại  phương  thức  này  khuyên  bạn  làm  thiện.  Nếu  chúng  ta  có  cách  nghĩ 

như vậy là hoàn toàn sai rồi. Thánh hiền của thế xuất thế gian, giống như trên Kinh Kim Cang đã 

nói là  "chân ngữ giả" , lời của Ngài nói tuyệt đối không có một lời giả dối;  "thật ngữ giả" , tuyệt 

đối không phải là lời hư ngụy;  "như ngữ giả" , như ngữ là hoàn toàn giống như sự thật, không 



256 



tăng không giảm, nói với bạn là lời chân thật. Bạn nghe rồi hoài nghi,không tin tưởng là do bạn 

chính mình không có thiện căn, không có phước báo; gặp được người sáng suốt chỉ đường cho 

bạn, bạn không tin tưởng, không tiếp nhận, đây chính là "ngu si", chỗ này nói là ngu si đến cùng 

tột. 

Ý nghĩa của câu thứ hai là nói bạn có tiền tài.Bạn có tiền tài, làm thế nào đạt được thân tâm yên 

ổn?Nhất định phải hiểu được tiết kiệm. Phật còn dạy chúng ta phải hiểu được bố thí, không chỉ là 

tiết kiệm thôi, mà phải hiểu được bố thí, phải hiểu được giúp người khác, bạn liền được an ổn. 

Bạn chính mình tiết kiệm, không biết được bố thí thì vẫn không thể an toàn, cường đạo trộm cắp 

đem cái mục tiêu hướng về nhà của bạn. Trong nhà của bạn có tiền, bạn phải có thể thường hay 

bố thí, giúp đỡ người thân cận nghèo khổ, bạn liền có thể an ổn mà ngủ  ngon giấc, cường đạo 

trộm cắp muốn đến, bà con hàng xóm của bạn sẽ bảo hộ cho bạn, họ sẽ chăm sóc, vì bạn có ân 

huệ đối với họ, bạn phát tài thì họ cũng được nhờ, cho nên họ mong muốn bạn phát tài được càng 

nhiều càng tốt. Nếu như bạn giàu có mà bất nhân, mặc dù bạn tiết kiệm, nhưng bạn không chịu 

giúp người khác, khi cường đạo trộm cắp muốn nghe ngóng, họ liền sẽ chỉ đường cho ăn trộm; 

khi nhà của bạn bị hỏa hoạn, họ đứng ngoài nhìn,  “cháy thật tốt, nên cháy!” . Đây là việc thường 

tình của người. Cho nên làm thế nào mới có thể đạt được thân tâm an ổn? Tận tâm tận lực giúp 

đỡ người khác, giúp người chắc chắn là giúp mình, phải hiểu đạo lý này. 

Câu thứ ba: "Lộc vị tôn vinh, nhi thủ dĩ ty giả quý" . Câu phía trước là nói “phú”, câu thứ ba là 

“quý”.Làm thế nào có thể giữ được phú quý của bạn?Quý là bạn ở trong xã hội có địa vị, làm đại 

quan; bạn phải nên dùng thái độkhiêm tốn, khiêm hạ, không dám ở trên người. Đạo lý này, các 

bạn tỉ  mỉ mà quán sát,  quán sát  người  xưa, đọc lịch sử, đọc truyện ký của người  xưa. Hiện tại 

trong xã hội này, bạn cũng có thể tỉ mỉ quán sát, người ở vị trí cao, họ có thể khiêm tốn đãi người 

thì địa vị của họ vẫn không chỉ hiện tại ở giai đoạn này, mà vẫn sẽ hướng lên trên. Nếu như họ 

thạnh khí lấn người, ngạo mạn đối với người, địa vị của họ sẽ không giữ được lâu, phước báo đó 

của họ rất nhanh liền sẽ hưởng hết, chúng ta đều sẽ thấy được rất rõ ràng. 

Tổng thống Singapore, tôi đã gặp qua.Buổi tối hôm qua các vị đã thấy, tiên sinh Nạp Đan là tổng 

thống được người bầu chọn.Người được bầu chọn chỉ có một, ông đương nhiên được đắc cử, đạt 

được xã hội đại chúng yêu mến. Con người ông thật là khiêm tốn, đối đãi với mỗi một người thật 

là  khách  sáo,  một  chút  cao  giá  cũng  không  có,  ông  có  thể  giữ  được  phú  quý  của  ông,  lễ  kính 

người, "tự khiêm mà tôn người". Chúng ta phải học. Thích Ca Mâu NiPhật đối với bất cứ người 

nào cũng đều cung kính bình đẳng, đối với đế vương, đối với người xin ăn, một mực bình đẳng, 

chắc chắn không có tâm phân biệt, đây là Phật Bồ Tát, chúng ta phải học tập. Tâm cung kính này 

xuất phát từ tâm chí thành, chân thành, không phải giả bộ; giả bộ làm ra, vừa nhìn qua là thấy ra 

ngay, hư ngụy trống rỗng. 

 "Nhân chúng binh cường, nhi thủ dĩ, úy giả thắng" .Đạo lý này chúng ta phải hiểu.Người bình 

dân chúng ta, câu nói này bạn phải có ý nghĩa dẫn chứng, hoặc giả là tài của chúng ta hơn người, 

kỹ năng của chúng ta hơn người, sự học của chúng ta hơn người, chỉ  cần có một thứ này vượt 

hơn người khác thì đều là thắng.Thắng mạnh hơn, thắng thì rất dễ dàng kiêu ngạo, đáng được 

kiêu ngạo, đáng sợ là mặt trái của kiêu ngạo, cho nên thường phải ôm lấy cái tâm lo sợ, cái tâm 

không  bằng  người,nhân  gian  có  câu  "trên  người  còn  có  người,  trên  trời  vẫn  có  trời",  có  cái  gì 

đáng  được  kiêu  ngạo?Thật  có  thể  nắm  chắc  hơn  người  không?Chúng  ta  phải  suy  xét  nhiều. 

Chúng ta có tài năng hơn thì so với chưPhật Như Lai, so với chư Bồ Tát còn kém xa. Đừng nói 



257 



so với các Ngài, mà so với Tiểu Thừa Tu Đà Hoàn cũng không thể so, có cái gì có thể hơn người 

khác? Không nên khinh mạn tất cả chúng sanh, trong tất cả chúng sanh có lẽ có chư Phật Bồ Tát 

hóa thân ở trong đó. Những sự thật này thường có, thường hay tồn tại. 

Chúng ta xem thấy trong sách xưa, Phật Bồ Tát ứng hóa ở Trung Quốc, lẽ nào vào thời xưa Phật 

Bồ  Tát  đến  ứng  hóa,  hiện  tại  Phật  Bồ  Tát  thì  lại  không  đến  hay  sao?  Từ  trên  lý  luận  mà  nói, 

chúng sanh càng có tai nạn, Phật Bồ Tát sẽ đến càng nhiều. Các Ngài đến cứu khổ cứu nạn, các 

Ngài thị hiện là thân phận người bình thường, bạn không thể nhận ra, các Ngài  cũng sẽ không 

nói với bạn.Người học Phật chân thật có thể thấy ra được, trong lòng sẽ biết được.Làm sao có thể 

thấy ra được?Tư tưởng kiến giải, lời nói việc làm của họ giống như Bồ Tát. Kinh điển chính là 

tiêu  chuẩn  để  đối  chiếu,  họ  rất  giống  Bồ  Tát,  mọi  thứ  đều  tương  ưng  với  giáo  huấn  của  Kinh 

điển, vậy họ không phải Bồ Tát thì ai là Bồ Tát? Chúng ta chính mình phải chuyển phàm thành 

thánh, phải từ ngay chỗ này mà học tập. 

Tôi thường hay khuyên các đồng tu xả bỏ thành kiến của chính mình, xả bỏ vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước của chính mình; tùy thuận giáo huấn của Phật Bồ Tát, nghe theo giáo huấn của 

Phật Bồ Tát, chúng ta chăm chỉ nỗ lực mà học tập, đây gọi là học Phật, học Bồ Tát. Quả nhiên 

tương ưng, chính mình bất tri bất giác liền chuyển phàm thành thánh. Cho nên không nên cho 

rằng thế gian này quá loạn, tai nạn quá nhiều. Nói không chừng, chính vào thời tiết nhân duyên 

này,  chư  Phật  Bồ  Tát  đều  sẽ  đến  thế  gian  này  để  cứu  khổ  cứu  nạn.  "Thường  hoài  úy  tâm" . 

Trong “Liễu Phàm Tứ Huấn”, Liễu Phàm cũng dạy con trai của ông đặc biệt xem trọng úy tâm. 

Câu  thứ  tư:  "Thông minh  duệ  trí,  nhi  thủ  dĩ  ngu  giả  ích" (ích  là  được  lợi  ích).  Bạn  có  thông 

minh, bạn có trí tuệ, người thông minh trí tuệ có mấy người hiểu được giữ ngu? Có thể hiểu được 

giữ ngu thì là thật thông minh. Người mà luôn luôn bộc lộ tài năng, "tài năng bộc lộ" thì không 

phải  là  việc  tốt.Lúc  tôi  còn  trẻ  cũng  phạm  phải  lỗi  lầm  này.  Người  già  dạy  tôi “phải  học  ngu, 

 phải hiểu được thúc liễm” . Tôi cùng lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, lão sư đã nói qua rất nhiều lần, dạy 

tôi học ngu. Thầy nói thầy cả đời muốn học, nhưng học không giống."Đại trí nhược ngu", giáo 

huấn của thánh hiền nhân, lão sư Lý khuyên tôi học, nói với tôi là chính thầy cũng đang học, học 

cả một đời vẫn không xem là học thành công. Thầy khích lệ tôi, tôi cũng đang nỗ lực học tập, 

các  vị  có  thể  xem  thấy  hay  không?Tôi  vẫn  thật  có  chút  tâm  đắc.Các  vị  cho  rằng  những  gì  tôi 

giảng vẫn không tệ, nhưng chính tôi tự cảm thấy rất là xấu hổ, không đáng tự hào, chưa có viết 

qua văn chương, vì sao vậy?Không dám viết, không thể viết ra được.Tôi nói với bạn đây là lời 

chân thật, tuyệt đối không phải là lời giả dối.Khi so sánh với cổ thánh tiên hiền, so sánh với Tổ 

sư  Đại  đức  hiện  đại,  chúng  ta  làm  thị  giả  cho  người  cũng  không  đủ  tư  cách.Tôi  nói  với  mọi 

người đều là lời chân thật. Cái ngu này của tôi không phải học ngu, mà là ngu thật, cần gì phải 

học? Học là thật có trí tuệ mới là học ngu. Chúng ta không có trí tuệ, trí tuệ chưa khai, chỉ chẳng 

qua là dùng tâm chân thành đối nhân tiếp vật mà thôi, không dám có hư ngụy, chính mình tu học 

ở ngay trong Phật pháp có được chút chỗ tốt, nói ra để mọi người cùng hưởng mà thôi. 

Câu thứ năm:  "Bác văn đa ký, nhi thủ dĩ thiển giả quảng" . Đây là nói làm học vấn, có cái thiên 

phú này.“Bác văn quảng ký”, bạn xem được nhiều, nghe được nhiều, bạn có năng lực đều có thể 

ghi nhớ, người hiện tại gọi là thường thức phong phú.“Bác học đa văn”, trước sau có thể giữ lấy 

"thiển"  thì  học  vấn  tri  thức  của  bạn  mới  có  thể  thêm  rộng,  không  dám  lấy  học  thức  huyễn 

lộng.Chỗ này tổng cộng đã nói sáu việc, sáu chữ này.Việc thứ nhất, dạy chúng ta cung kính.Việc 

thứ hai, dạy chúng ta tiết kiệm.Việc thứ ba, dạy chúng ta khiêm tốn. Việc thứ tư, dạy chúng ta 



258 



thường giữ cái tâm khiếp sợ, giữngu. Biết được cái đã học của chính mình nông cạn, bạn mới có 

thể giữ được đức hạnh của bạn, không đến nỗi thoái bại.Đây là Châu Công dạy người, chúng ta 

phải học.Phật dạy người cũng là sáu việc, dạy người "bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền 

định, trí tuệ".Thánh hiền nhân dạy người đều là “lời ít ý sâu”, ngôn ngữ không nhiều, nội dung 

của nó thông thường là “lời ít ý rộng”. Ýrộng rốt cuộc đến phạm vi nào? Hư không pháp giới, 

quá khứ vị lai, một chút cũng không giả.Đây mới là đại học vấn chân thật. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 40) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 41) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 41) 

Xin chào các vị đồng tu, xin chào mọi người. 

Cảm Ứng Thiên, chúng ta đã đọc qua ba tiếtphía trước là: 

 "Thoái đa thủ thiểu 

 Thọ nhục bất oán"  

 Thọ sủng nhược kinh".  

Nhà Phật nói,  "Thoái đa thủ thiểu" là không tham,  "Thọ nhục bất oán"  là không sân,  "Thọ sủng 

 nhược kinh"  là không si. Đây chính là ba thiện căn mà trong kinh điển thường nói. Ba câu mười 

hai chữ này dạy chúng ta ba thiện căn này làm thế nào thực tiễn, làm thế nào đem đó dùng ngay 

trong cuộc sống thường ngày, nơi nơi đối nhân xử thế tiếp vật, như vậy mới không đến nỗi trống 

không. 

Người phàm rất không dễ dàng ở trong hoàn cảnh tịch tịnh, cho nên cái vui trong tịnh chỉ có đại 

thánh đại hiền mới có thể làm đến được.Người phàm, nếu như không có việc gì thì họ liền nghĩ 

tưởng xằng bậy, liền nghĩ càn làm quấy. Đây là do nguyên nhân gì? Tham sân si, ba độc phiền 

não quá nặng, quá nhiều.Đạo lý cùng chân tướng sự thật này, chúng ta đều phải nên tường 

tận.Cần phải đem sự việc này cải đổi, đây mới là công phu tu hành.Nhất là người đi học, người 



259 



làm học vấn, nếu không khéo dụng tâm thì học nghiệp, đạo nghiệp chắc chắn không thể thành 

tựu. 

Chúng ta xem qua người của nửa thế kỷ về trước, cư sĩ Giang Vị Nông, cư sĩ Từ Úy Như, những 

đại cư sĩ này ở tại gia; trong xuất gia như Đại Sư Ấn Quang, Pháp sư Đế Nhàn, các vị đều quen 

biết Pháp sư Viên Anh, Pháp sư Tánh Từ, những vị này, thế gian gọi là người đi học, người làm 

học vấn. Các Ngài có thể đem tinh thần thời gian chuyên chú vào pháp môn chính mình đã học, 

đã tu. Thực tế mà nói, một ngày 24 giờ đồng hồ, họ không đủ dùng, họ làm gì có thời gian để 

khởi vọng tưởng, làm gì có thời gian để làm những việc ngoài bổn phận của chính mình? Những 

việc này đáng được chúng ta tham khảo, cũng đáng được chúng ta cảnh giác.Cho nên ở trên Kinh 

Phật khuyến khích người học, thứ nhất là phải "phát tâm Bồ Đề".Người chân thật phát tâm Bồ 

Đề, tu hành chứng quả làm gì phải cần đến ba A Tăng Kỳ kiếp?Ngay đời này chắc chắn thành 

tựu.Chúng ta xem thấy Thiện Tài Đồng Tử ở trên "Kinh Hoa Nghiêm", Thiện Tài Đồng Tử vì 

sao có thể ngay đời thành tựu?Chân thật "phát tâm Bồ Đề".Chân thật phát tâm Bồ Đề, dùng lời 

thế gian chúng ta mà nói, Ngài chân thật là tận trung, hành hiếu.  Trung ở trách nhiệm của chính 

 mình, đây chính là chân thật phát tâm Bồ Đề. Đem công viêc bổn phận của chính bạn làm 

 đến tận thiện tận mỹ, toàn tâm toàn lực chuyên chú mà làm, đó chính là phát tâm Bồ Đề.  Thế 

xuất thế gian không luận là ngành nghề nào, một lòng chuyên chú thì thành công, không chỉ 

thành công mà còn thành công viên mãn. Phàm hễ không làm đến được viên mãn là bạn chưa tận 

tâm, chưa tận lực. 

Ba thiện căn dạy chúng ta, thuần là tâm thiện, thuần là ý thiện. Tâm thiện là thể.Trong tâm thiện 

quyết định không có ác niệm, tâm thiện quyết không phải cái thiện của thiện ác mà chúng ta 

thường nói. Thiện của thiện ác không phải là tâm thiện, màtâm thiện chính là tâm Bồ Đề,tâm 

thiện chính là tâm thanh tịnh, tâm chí thành, bên trong không có thiện ác, không có chân vọng, 

không có tà chánh, trên "Kinh Duy Ma" nói là "bất nhị pháp môn", là chân thiện. Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc là "chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ", là người như vậy, không phải 

người thiện trong thiện ác; người thiện trong thiện ác còn kém rất xa, đó chỉ là người thiện của 

ba đường. Chúng ta phải nhận biết rõ ràng. 

Tâm địa thuần chánh đến tột điểm, chân thành đến tột điểm, thuần là tâm thiện, cũng chính là 

thuần là tâm chân thật, thuần là tâm thanh tịnh.Tâm thiện khởi dụng, đây là ý thiện.Ý thiện là 

nghĩa thứ hai, tâm thiện là nghĩa thứ nhất.Ý thiện là gì?Là đại từ đại bi, từ trong tâm thiện mà 

sanh ra.Việc này chúng ta phải nên hiểu.Đối với tất cả người, đối tất cả việc, đối với tất cả vật, 

thuần nhất ý thiện.Ý thiện chắc chắn không có ý niệm ác. 

 Ý niệm ác là gì?  Các bạn luôn phải biết, ý niệm tự tư tự lợi là ác niệm, bao gồm tất cả ác nghiệp 

đều là từ cái ý niệm này mà sanh ra.Người không có tự tư tự lợi thì họ chắc chắn sẽ không tạo ác 

nghiệp. Gốc của tự tư tự lợi, như trên Tướng Tông đã nói là "ngã chấp", đây là gốc, đây là căn 

bản của sáu cõi luân hồi.Chỉ cần ý niệm này tồn tại thìbạn đừng nghĩ ra khỏi sáu cõi luân hồi.Sáu 

cõi luân hồi từ đâu mà ra?Chính là từ cái gốc này mà biến hiện ra, tự làm tự chịu. Cái gốc này, ở 

trong Tướng Tông đã nói là  "ngã si, ngã kiến, ngã mạn, ngã ái" , bốn câu này các vị tỉ mỉ mà thể 


hội về "ngã". 

 Ngã là gì?  Ngã là  si, là  kiến(kiến chính là thành kiến, cố chấp), là  ngạo mạn,  tham ái, ngày nay 

chúng ta gọi là tự tư tự lợi, nhà Phật nói được tường tận hơn, bốn cái chữ này chính là tự tư tự 



260 



lợi.Chỉ cần bạn có chút ý niệm này, ý của bạn liền bất thiện, bạn chắc chắn sẽ tạo vô lượng vô 

biên tội nghiệp mà chính mình vẫn không biết. 

 Chúng ta học Phật là học cái gì?  Chính là học tâm thiện, ý thiện.Tâm thiện, ý thiện lưu lộ ra 

chính là hạnh thiện, cũng chính là biểu hiện ngay trong cuộc sống thường ngày của chúng ta.Đời 

sống là hạnh thiện, biểu hiện ở trong công tác, biểu hiện ở đối nhân xử thế tiếp vật, không gì 

không thiện.Người mà có ba loại thiện này,  “thiện tâm, thiện ý, thiện hạnh” , xin nói với các vị, 

phiền não liền không còn, tập khí cũng tiêu hết, trí tuệ liền sanh khởi.Có trí tuệ, bạn liền có năng 

lực phân biệt được chân vọng, tà chánh, phải quấy, thiện ác.Ngày trước tôi đã nói qua ở đây, sự 

việc của "Pháp Luân Công" ở đại lục, tại vì sao có thể có sự việc này? Người thông thường 

không có năng lực phân biệt chân vọng, tà chánh, phải quấy, thiện ác, nếu như có năng lực phân 

biệt, vừa nhìn qua thì thấy hết, cái thứ đó là giả, là tà, là ác, là bất thiện, ai mà còn quan tâm đến 

nó? Tôi nói qua, hy vọng mọi người nghe nhiều.Thực tế mà nói, một lần không đủ, nghe qua 

nhiều, bạn tự nhiên liền tường tận. 

Tôi nói ba loại thiện này, "tâm thiện, ý thiện, hạnh thiện", tiêu chuẩn ở chỗ nào vậy?Nếu như bạn 

không thể nào lý giải, bạn vẫn là trống không. Thực tế ở trong Kinh điển Đại Thừa của nhà Phật 

nói được rất là cứu cánh viên mãn, thế nhưng Kinh Đại Thừa quá nhiều, chúng ta chỉ chọn một 

bộ; chọn một bộ "Kinh Vô Lượng Thọ" hoặc giả là chọn một bộ "Kinh Hoa Nghiêm" là đủ rồi. 

Thế nhưng chúng ta cần phải thâm giải nghĩa thú, đem thời gian tinh lực của cả đời chúng ta đầu 

tư vào đó, thì chúng ta mới có chỗ để vào cửa.Nếu như không phải đem toàn bộ thời gian tinh 

lực đầu tư vào, thành thật mà nói, bạn sẽ không có lối để mà vào, bạn chỉ là đứng ở ngoài cửa mà 

nhìn, ngoài cửa mà than thở.Tại vì sao phải gọi toàn bộ thời gian tinh lực chuyên chú?Đó gọi 

nhất tâm, nhất tâm liền có thể thành tựu, bạn không còn có vọng tưởng, không còn có tạp niệm. 

Phàm phu đều có phiền não, đều có tập khí.Phiền não tập khí này chính là tình cảm. Chúng ta 

quán sát chúng sanh, rộn ràng tình cảm, tình cảm có cao có thấp, giống như là sóng nước, có lúc 

bình lặng, có lúc lại nổi lên sóng to gió lớn. Tại vì sao có thể có hiện tượng này?Phiền não tập 

khí từ vô lượng kiếp đến nay, cảnh giới bên ngoài giống như gió thổi vậy, phiền não tập khí của 

bạn giống như nước, khi gió vừa thổi lên thì nổi sóng.Phàm phu sáu cõi có ai mà không phải như 

vậy?Mỗi mỗi đều như vậy.Tâm tình vĩnh viễn là bình lặng thì không phải là phàm phu, phàm 

phu chắc chắn không làm được.Thông thường chúng ta nói, người chân thật có học vấn, có tu 

dưỡng, học vấn tu dưỡng biểu hiện ở chỗ nào?Tâm bình khí hòa, mãi mãi ở trạng thái này, đây là 

người có học vấn chân thật, chân thật tu dưỡng. 

Trong Phật pháp nói, chân thật có thể giữ được tâm bình khí hòa, không nghĩ tưởng xằng bậy, 

không làm càn làm quấy thì pháp giới bốn thánh, Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát, 

các Ngài có thể phục được. Đó chân thật là công phu học vấn đến nơi, phiền não tập khí của họ 

tuyệt nhiên chưa đoạn, nhưng phục được rồi, định của họ, huệ của họ phục được rồi. Nếu như 

đem phiền não tập khí đoạn hết rồi, đó là thánh nhân, trên "Kinh Hoa Nghiêm" gọi là Pháp Thân 

Đại Sĩ. Chúng ta học Phật, chúng ta học Kinh giáo, phải lấy cái này làm tiêu chuẩn, phải nỗ lực 

để chúng ta ở ngay trong một đời này chứng được quả vị Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát. Sự việc này 

là khó, nhưng Thiện Tài Đồng Tử đã làm được, Ngài cũng là người, Ngài cũng là một phàm phu, 

không khác gì với chúng ta, Ngài có thể làm đến được thì mỗi người chúng ta đều có thể làm đến 

được, vấn đề ở chỗ nào? Ngài phát ra tâm Bồ Đề, chúng ta chưa phát tâm Bồ Đề; Ngài một lòng 

một dạ học Bồ Tát đạo, chúng ta tuy học Bồ Tát đạo, nhưng ngày ngày vẫn nghĩ tưởng xằng bậy, 



261 



khác biệt chính ngay chỗ này. Ngài một lòng một dạ học theo Bồ Tát đạo, Ngài không có thời 

gian khởi vọng tưởng, cho nên chúng ta xem thấy Ngài là thật tinh tấn, đó không phải là giả, thật 

tinh tấn. 

Bạn xem 53 tham, mỗi lần tham phỏng một thiện tri thức, cảnh giới của Ngài hướng nâng lên cao 

một tầng. Tham vấn Tỳ Kheo Đức Vân, Ngài là Bồ Tát Sơ Trụ. Tham phỏng Tỳ Kheo Hải Vân, 

Ngài là Bồ Tát Nhị Trụ. Tham vấn Bồ Tát Diệu Trụ, Ngài là Bồ Tát Tam Trụ. Mỗi ngày cảnh 

giới của Ngài được nâng cao, hướng lên trên cao. Nếu như Ngài có chút giải đãi, có chút lười 

biếng thì liền đọa lạc, Ngài làm sao có thể siêu vượt chứ? Vĩnh viễn gìn giữ không ngừng tinh 

tấn, cho nên người ta một đời viên mãn Bồ Đề. Đây là Thế Tôn ở trong "Hoa Nghiêm" làm ra 

tấm gương cho chúng ta, nói rõ "Vô Thượng Bồ Đề" bất cứ một người nào ngay đời này đều có 

thể chứng được. Chỉ cần bạn học Thiện Tài Đồng Tử, phát tâm như vậy, nỗ lực tinh tấn như vậy 

thì có việc gì mà không làm được?Người người đều làm được. Người sở dĩ không thể làm được, 

Đại sư Thiện Đạo nói rất hay: "luôn ở chỗ duyên ngộ không đồng". Câu nói này rất quan 

trọng.Cái gì là duyên? Hoàn cảnh tu học, hoàn cảnh đời sống, quả nhiên có thể gặp được duyên 

phận tốt, gặp được thiện tri thức tốt, gặp được hoàn cảnh đời sống tốt, đồng tham đạo hữu tốt, thì 

ngay đời này, bạn chắc chắn thành tựu; ngay trong quá trình tu học, bạn không có chướng ngại. 

Thế nhưng nếu gặp được duyên phận thù thắng như vậy, các vị nghĩ xem, phước báo thật 

lớn.Ngày nay chúng ta ở trong hoàn cảnh này, có thể nói là hoàn cảnh tương đối thù thắng, thế 

nhưng vẫn có số người làm khó bạn, thấy bạn không vừa mắt, nói lời trêu chọc, khiến bạn tức 

giận.Chúng ta tiếp nhận rồi, trong lòng nghĩ phước báo của ta vẫn không đủ, nhưng so với người 

thông thường thì phước của ta đã hơn nhiều rồi, ta có được một hoàn cảnh tu học tốt đến như 

vậy. 

Chúng ta luôn phải chính mình giác ngộ, luôn phải chính mình chăm chỉ nỗ lực, một lòng hướng 

thiện, làm thiện với người.Ngay trong một đời này của chúng ta, nếu chúng ta dùng thiện tâm, 

thiện ý, thiện hạnh; nhìn tất cả mọi người, chỉ thấy cái thiện của người, không thấy cái ác của 

người, thì cả cuộc đời của chúng ta sống ở trong thế gian thuần thiện. Bạn nói xem, đời sống này 

đẹp biết bao, con người này thật hạnh phúc. Hạnh phúc có hay không đều ở ngay khoảng một 

niệm; một niệm chánh thì đời này bạn trải qua đời sống hạnh phúc mỹ mãn,một niệm tà thì đời 

sống của bạn tràn đầy bức bách, tràn đây khổ nạn. Cho nên, chúng taở ba câu này, ở chỗ này đã 

làm một tổng kết, nhất định phải học chư Phật Bồ Tát, dùng tâm thiện, ý thiện, hạnh thiện đối 

với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, thì tất cả người mà chúng ta gặp được đều là người thiện, 

nơi chúng ta ở đều là cảnh giới thiện, Tịnh Độ, Hoa Tạng chẳng phải ở ngay hiện tiền hay sao? 

Sự việc này chúng ta chính mình phải giác ngộ. 

Người giác ngộ vĩnh viễn giữ gìn một niệm tâm thiện.Cái niệm thiện tâm này chính là chân tâm 

của chính mình, chính là bổn tánh của chính mình, đây chính là trong Thiền Tông thường nói 

"minh tâm kiến tánh". Phật dạy người tu hành, chính từ ba cái gốc “không tham, không sân, 

không si” này mà khởi tu. Lời nói này Phật đã nói không chỉ vạn lần, chúng ta nghe đã quen tai, 

thế nhưng chúng ta làm không được. Nguyên nhân không làm được chính là ý niệm tự tư tự lợi 

chưa buông xả, ý niệm lợi ích chúng sanh chưa đề khởi.Bổn phận của người xuất gia chúng ta là 

vì người diễn nói, nhưng sự việc bổn phận của chính chúng ta chưa làm được. 

Hôm trước chúng ta hội kiến ở Singapore, tiên sinh Nạp Đan - tổng thống tương lai, ông nói với 

tôi là ông rất tôn kính đối với Phật giáo, Phật giáo không trọng bên ngoài mà xem trọng nội tu. 



262 



Ông nói lời này rất là chuyên nghiệp, ông rõ ràng, tường tận, ông biết được bổn phận của Phật 

pháp là chính mình nỗ lực tu hành, dùng nội công để nâng cao cảnh giới của chính mình. Phật 

dạy chúng ta "vì người diễn nói".Diễn là diễn nói, làm ra để cho người xem. Cho nên,đại sứ Trần 

hôm đó có hỏi tôi: “Đề mục giảng kinh nói pháp của các vị là gì?”.Tổng đề mục của chúng ta 

là  "Học vi nhân sư, hành vi thế phạm" .Hai câu này chính là Thế Tôn thực tiễn vì người diễn 

nói.Diễn là biểu diễn, làm mô phạm, chúng ta phải làm được, sau đó mới có thể dạy người.Nếu 

bạn chính mình làm không được, giảng những kinh này cảm thấy rất là hổ thẹn, hổ thẹn thì có 

nên giảng hay không?Phải giảng, không giảng thì bạn xong rồi, thì bạn hết cứu rồi.Mỗi khi giảng 

qua một lần thì cảm thấy hổ thẹn, lương tâm phát hiện thì là việc tốt. Nếu như không cảm thấy 

hổ thẹn, con người đó thì là gỗ đá rồi, xong rồi; còn cảm thấy hổ thẹn, con người này còn có thể 

cứu, bạn còn có lương tri. Cho nên, chúng ta nhất định phải giảng, thường giảng và giảng nhiều, 

dần dần chính mình bất tri bất giác liền khế nhập cảnh giới.Chúng ta xem thấy tiên sinh Nạp 

Đan, ông hiểu. Nếu như chúng ta có thể từ chỗ này mà bắt tayvào, từ ngay chỗ này chăm chỉ nỗ 

lực thì đạo nghiệp chắc chắn sẽ có tiến bộ, sẽ có thành tựu. Đặc biệt ở vào thời đại này có nhiều 

tai nạn, nếu như chúng ta nhất tâm ở nơi đạo nghiệp, nhất tâm chuyên chú ở bổn phận của chính 

mình thì tai nạn ở thế gian này sẽ quên đi. 

Hôm nay,tôi đem một đoạn duyên khởi, lời tựa trong khoa văn biểu giải của "Kinh Hoa Nghiêm" 

in ra cho các đồng tu làm tham khảo, các vị đi copy. Bạn xem thấy, khi ở trong sự gian nan khốn 

khổ này, người ta làm học vấn như thế nào, ngày ngày làm công tác này, vui mà không biết mệt, 

việc của thiên hạ đại loạn quên được sạch trơn. Tại vì sao họ có thể quên hết?Tâm của họ chuyên 

chú vào trong đó, không hề nghĩ về việc khác, vậy thì người ta thành công rồi.Ngày nay chúng ta 

phải chuyên chú vào kinh giáo thì thiên hạ thái bình, không có bất cứ việc gì.Cảnh tùy tâm 

chuyển, đây là sự thật, quyết không phải nói qua mà thôi, sự thật ngàn vạn lần xác thực. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 41) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 42) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 42) 

Mời xem "Cảm Ứng Thiên" đoạn thứ 32: "Thi ân bất cầu báo, dữ nhân bất truy hối" . Hai câu 

kinh văn này ý nói, bố thí đạt đến cảnh giới viên mãn chân thật, nhà Phật gọi là Tam Luân Thể 



263 



Không, đây là tiền phương tiện của Tam Luân Thể Không, cũng là bước đầu thực tiễn của Tam 

Luân Thể Không, là chúng ta có thể làm đến được. 

"Thi ân cầu báo", trong chú giải này chú được rất hay, "tham tâm vị vong, dữ nhân truy hối, lận 

tâm vị hóa, thamnhi thả lận, quân tử bất vi". Nhà Nho nói tiêu chuẩn thấp nhất. Trong nhà Nho, 

cao nhất là Thánh nhân, kế đến là hiền nhân, kế đến nữa là quân tử. Người đi học thời trước, đi 

học là chí ở thánh hiền, người đi học phải đem cảnh giới thấp nhất của chính mình nâng cao đến 

cảnh giới của một người quân tử, thì họ mớiđược xem là chân thật có thọ dụng. Do đây có thể 

biết, quân tử của nhà Nho, tuy là phiền não ba độc chưa đoạn, nhưng họ có thể phục xuống được, 

Phật pháp chúng ta gọi là phục phiền não. Nếu không phục được phiền não tập khí, thì dưới quân 

tử là tiểu nhân. Việc này chúng ta nhất định phải rõ ràng, phải tường tận. Tại vì sao phải đi học? 

Mục đích, ý nghĩa chân thật của việc đi học ở đâu? Nho và Phật đã nói, "không ngoài làm một 

người minh bạch mà thôi". Người tường tận sự lý thì gọi là Thánh hiền, người hiểu được chừng 

mực là người quân tử. Cho nên bố thí quyết định không nên cầu quả báo. 

Trên Kinh đích thực Phật có nói, ngay trong cửa Phật, bố thí Phật Đà, Bồ Tát, A La Hán, quả báo 

không  thể  nghĩ  bàn,  có  câu  là  "thí  một,  được  vạn  báo".  Kỳ  thật,  cái  "vạn"  đó  là  hình  dung  từ, 

không phải chữ số, chắc chắn quả báo không chỉ vạn lần. Có rất nhiều người hiểu sai đi ý nghĩa 

của câu nói này, cho rằng làm ăn trong cửa Phật lời thật, một vốn vạn lời, nên mọi người đều vào 

trong  cửa Phật  để  bố  thí, để tu  phước, mục đích  ở  chỗ nào? Cầu phát  tài,  cầu thăng quan, cầu 

Phật Bồ Tát bảo hộ, toàn là vì lòng tham. Vì lòng tham của mình, có thể có được quả báo hay 

không?  Thực  tế  mà  nói,  thí  là  nhân,  quả  báo  quyết  định  là  có,  làm  gì  mà  không  có  quả  báo? 

Chẳng qua là quả báo không lớn lắm. Bố thí, cái đạo lý này nếu nói ra thì rất sâu, vậy thì phải hỏi 

bạn là do động cơ gì? Bạn dùng cái tâm gì? Động cơ của bạn là thuần thiện, dụng tâm của bạn 

rộng lớn thì quả báo của bạn liền lớn; động cơ của bạn là vì cầu tự lợi, tâm lượng rất nhỏ hẹp thì 

quả báo bố thí của bạn cũng sẽ rất nhỏ. 

Nhà Phật nói, bố thí ít mà được quả báo nhiều, được quả báo lớn, đó là nói người có tâm chân 

thành  thanh  tịnh,  tâm  rộng  lớn  tu  bố  thí,  sự  bố  thí  này  quả  báo  không  thể  nghĩ  bàn.  Chúng  ta 

giống như vậy, Phật bố thí một đồng, chúng ta bố thí một đồng; chúng ta bố thí một đồng, quả 

báo có thể chỉ là một đồng; Phật bố thí một đồng đó, quả báo không thể nghĩ bàn, vô lượng vô 

biên,  do  nguyên  nhân  gì?  Phật  dùng  chân  tâm,  tâm  của  Phật  là  "tâm  bao  thái  hư,  lượng  khắp 

pháp giới", chúng ta làm sao có thể sánh được? Cho nên nhà Phật nói, "thí một, được vạn báo", 

không phải là giả. Thế nhưng bạn phải hiểu được, người ta dùng tâm như thế nào mới có thể đạt 

được quả báo thù thắng không gì bằng. 

Tôi thường hay dạy đồng tu, người ta hỏi mượn tiền bạn, bạn hoan hỉ mà cho họ mượn, tuyệt đối 

không nên nghĩ đến tương lai họ sẽ hoàn trả cho ta. Bạn cho họ mượn, chính là bạn tặng cho họ, 

họ trả lại là rất tốt, không trả thì cũng rất tốt, bạn liền không có phiền não, vậy bạn kết giao bạn 

bè sẽ rất nồng hậu. Bạn xem, bao nhiêu bạn bè tốt, chỉ vì mượn tiền tàimà sau cùng trở mặt thành 

thù địch, trên lịch sử có, ngay hoàn cảnh hiện tại của chúng ta cũng xem thấy không ít. Tại vì sao 

có thể trở thành như vậy? Chính là mượn được rồi mà trả thì lại không muốn trả, đây là sai lầm, 

chắc chắn là sai lầm, ngay cả mượn còn không muốn trả, huống hồ bố thí? Bố thí phải cầu quả 

báo. Tâm của bạn thanh tịnh, nếu không thanh tịnh thì quả báo nhỏ. Tâm thanh tịnh, bất cứ thứ gì 

đều không cầu thì quả báo lớn. 



264 



Hiện tại chúng ta giảng vô tư bố thí, bố thí vô điều kiện, quả báo này liền thù thắng. Bạn tặng 

cho người ta, kèm theo rất nhiều điều kiện, nếu như người ta báo đáp đối với bạn, luôn luôn đều 

là không như ý, thí dụ trên thực tế. Cho nên nếu như tỉ mỉ phản tỉnh một chút, bạn liền có thể 

quán sát được. 

Sau đại thế chiến lần thứ hai, ngay trong thời kỳ đại chiến và sau đại chiến, Hoa Kỳ viện trợ kinh 

tế đối với toàn thế giới, một số thì cho mượn, một số thì tặng cho. Rất nhiều quốc gia bị tai nạn, 

tai họa chiến tranh đều chọn lấy viện trợ kinh tế. Viện trợ kinh tế là bố thí, thế nhưng đều là kèm 

theorất nhiều, rất nhiều điều kiện. Kết quả những quốc gia được tặng cho, không có quốc gia nào 

mà không ghét người Mỹ, không có nước nào mà không oán người Mỹ, nguyên nhân gì vậy? Vì 

họ  cầu  báo.  Nếu  như  người  Mỹ  đọc  qua  “Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên”,  nếu  như  hiểu  được 

Phật pháp thì ngày nay họ đích thực có thể thống trị toàn thế giới, người toàn thế giới đối với họ, 

không ai mà không cám ơn đội đức, không ai không ủng hộ, vì sao vậy? Bố thí không cầu báo, 

đây là gì? Bố thí ân đức có thể cảm động lòng người. Họ không hiểu được đạo lý này. Tôi lấy 

tiền tài giúp cho bạn, mang theo rất nhiều điều kiện, bạn đương nhiên sẽ tiếp nhận, vì sao vậy? 

Tiếp nhận để giải quyết khó khăn trước mắt, nhưng trong lòng không phục. Người đồng tâm này, 

tâm đồng lý này, nếu như mang theo điều kiện quá hà khắc, lòng oán hận vĩnh viễn không thể 

hóa giải. Đây là do không có trí tuệ, không có đọc sách thánh hiền, nên không hiểu được những 

đại đạo lý này. 

Trong  Kinh  Phật  nói,  những  đế  vương  thống  trị  thế  gian  này,  vị  lớn  nhất  là  Kim  Luân  Thánh 

Vương, ông thống trị một bốn thiên hạ. Ngày nay chúng ta đều bị ông thống trị, thế nhưng chúng 

ta chính mình không biết, chúng ta cũng không nghe nói qua, cũng giống như cái gì? Quốc gia 

của chúng ta, đất đai quá lớn, người ở nơi nông thôn, cả đời cũng không ra khỏi cửa thì làm gì 

biết được hoàng đế là ai, thống trị cái gì, họ không hề biết. Họ ngày ngày trải qua ngày tháng thái 

bình. Phạm vi của họ là thống trị của quốc gia. 

Trên Kinh Phật nói với chúng ta, phạm vi thống trị của Kim Luân Thánh Vương rất lớn, một đơn 

vị thế giới. Từ trước chúng ta cho rằng đơn vị thế giới này là một Thái Dương hệ, ông thống trị 

Thái  Dương hệ. Chúng ta sống trong một  tinh  cầu nhỏ  của Thái  Dương hệ. Cho nên có người 

xem thấy đĩa bay, tôi nghe nói có đĩa bay, tôi cũng đã từng thấy qua, có thể là Kim Luân Thánh 

Vương phái người đến đây để tuần tra. 

Tại sao gọi ông là Luân Vương?Trên Kinh Phật nói vì ông có luân bảo, cái luân bảo này là luân 

bảo hình tròn, là công cụ giao thông của ông, cũng là binh khí của ông, như hiện tại chúng ta gọi 

là chiến đấu cơ. Đĩa bay làhình tròn, chẳng phải rất giống luân bảo hay sao? Tốc độ phi hành rất 

nhanh,  trong  Phật  kinh  nói,  ngay  trong  một  ngày,  ông  có  thể  tuần  tra  cả  một  Thái  Dương  hệ, 

phạm vi rất lớn như vậy là do ông quản hạt. Đây là chúng ta từ trước giải thích. Nếu như y theo 

giải  thích  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  thì  phạm  vi  đó  lớn  hơn,  một  đơn  vị  thế  giới  hiện  tại 

chúng ta gọi là hệ Ngân Hà. Vua của hệ Ngân Hà là Kim Luân Thánh Vương. Chúng ta ở trong 

cả thảy hệ Ngân Hà. Khoa học hiện tại thống kê, Hệ Ngân Hà gồm những tinh cầu lớn nhỏ chí ít 

có đến một trăm ức cái. Cái địa cầu của chúng ta ở trong hệ Ngân Hà, vẫn xem là một tinh cầu 

nhỏ,  không  lớn.  Đây  là  quốc  vương  lớn  nhất  mà  Phật  nói,  phước  báo  rất  lớn.  Kế  đến  là  Ngân 

Luân Vương, Đồng Luân Vương, Thiết Luân Vương. Quốc vương ở thế gian này của chúng ta 

đều không ở trong số này, đều không tính đến. Những người này phước báo rất lớn, không luận 

là thiên thượng nhân gian. 



265 



Phú là tài phú, quý là địa vị, đó đều là quả báo. Phú quý, tuổi thọ đều có nhân duyên. Nếu như 

không tu nhân, bạn làm sao có thể được quả báo? Người địa vị càng cao, thông minh trí tuệ siêu 

vượt người thường, đức hạnh cũng siêu vượt người thường, họ từ đâu mà đến? Không phải trời 

sanh, họ đều là nhận được sự giáo dục tốt đẹp, do dạy mà ra. Ngày trước khi Pháp sư Diễn Bồi 

còn ở đời, dường như là khi lần thứ hai tôi đến Singapore, đại khái là năm 1979, ông mời tôi ăn 

cơm  và  hỏi  tôi:  "Pháp  sư  Tịnh  Không!  Ông  tán  thành  dân  chủ  hay  quân  chủ?" .  Tôi  nói  với 

ông: “Tôi tán thành quân chủ” . Ông nói:  "Ông lạc hậu rồi" . Tôi nói:  "Tôi không hề lạc hậu" . Đế 

vương của chế độ quân chủ hy vọng gìn giữ truyền thống của họ, mong muốn triều đại của họ 

con cháu đời đời có thể duy trì, họ có cái tâm này, cho nên bồi dưỡng người kế thừa, có thể nói 

là dùng hết tâm huyết. Bởi vì có người kế thừa tốt, họ mới có thể giữ được lâu. Nếu như bại gia 

tử,  nhất  định  là  nước  mất  nhà  tan.  Cho  nên  bồi  dưỡng  đối  với  người  kế  thừa,  dạy  bảo  đối  với 

người kế thừa, đều là mời thầy giỏi nhất nước, người có đức hạnh, người có học vấn đến để dạy 

thái tử, hay nói cách khác, họ phải nhận được giáo dục tốt nhất. Việc này thì thật là khó được, 

người khác không có cơ hội này, họ có được cơ hội này. Chỉ cần họ không bị những “tài, sắc, 

danh, thực, thùy” này mê hoặc điên đảo, họ thống trị quốc gia đó, chắc chắn sẽ không đến nỗi bại 

vong. 

Nước như vậy, nhà cũng như vậy. Cho nên, lúc trước cha mẹ toàn tâm toàn lực dạy bảo con cái, 

hiện tượng này đã không còn sau thời kỳ dân quốc. Trong thời kỳ dân quốc, thành thật mà nói, 

tâm trách nhiệm tuyệt đối không thể bằng được so với quốc vương, dân chủ một nhiệm kỳ ba đến 

bốn năm thì không thể làm tiếp rồi. Cho nên tôi luôn cảm thấy, giáo dục ngày nay không bằng 

ngày trước, nhất là cách thức giáo dục của thời cổ đại chúng ta, không giống như phương Tây, đế 

vương phương Tây đều là độc tài. Chúng ta thành thật mà nói, thời đại triều Chu thì tương đối 

kiện toàn, thời Hán triều đó chính là thiết lập. Bạn xem, vào thời xưa, quân quyền cùng tướng 

quyền phân ra rất rõ ràng, quan hệ giữa quân quyền và tướng quyền cũng giống như công ty hiện 

tại vậy; quân quyền là hội đồng quản trị, kết cấu quyền lực; tướng quyền là cơ cấu làm việc, tổng 

giám đốc. Tể tướng bằng với tổng giám đốc, hoàng đế giống như tổng sự trưởng, quyền hành 

phân ra rất rõ ràng. Hoàng đế tuyệt nhiên không hoàn toàn chuyên chế, còn phải nghe ý kiến của 

người khác, tiếp nhận ý kiến của người khác, đây đều là dạy từ lúc nhỏ. Nếu không thể tiếp nhận 

ý kiến của người khác, không thể tôn trọng người khác thì ngôi vị hoàng đế này nhất định làm 

không lâu, nhất định sẽ có người giành lấy thay thế, lật đổ đi. Cho nên chế độ ngày trước rất là 

tốt. 

Ngày trước, tiên sinh Phương Đông Mỹ chí ít nói cho tôi nghe mười mấy lần, ông bảo tôi đọc 

"Chu Lễ", thế nhưng tôi không hứng thú xem. Ông nói,  "Chu Lễ" là chế độ hiến pháp tốt nhất 

trên  toàn  thế  giới,  do  Chu  Công  chế  định.  Nếu  như  các  đời  sau  của  triều  Chu  đều  có  thể  tuân 

theo, không làm trái lại thì đến ngày nay, thiên hạ này vẫn là của triều Chu. Con cháu không theo 

đó mà làm, vậy thì không còn cách nào, vậy thì mất nước. 

Thương Ân Trụ Vương mất nước là do sủng ái người nữ Đắc Kỷ. Chu U Vương cũng là sủng ái 

người nữ. Những hoàng đế đó vừa sủng ái nữ sắc thì xong rồi, họ không phải là nguyên nhân gì 

khác,  mọi  thứ  đều  nghetheo  lời  người  mà  họ  sủng  ái.  Những  đại  thần  chân  thật  trung  quân  ái 

quốc, họ đều không để ý đến. Không chỉ không để ý đến, mà có lúc còn ghét bỏ, còn đem họ giết 

đi, vậy thì làm sao mà không mất nước? Các vị phải nên biết, sự diệt vong của triều đại không 

phải vấn đề của chế độ mà là hoàng đế đời sau hôn mê, cho nên mới diệt vong. Nếu như họ có 



266 



thể tuân thủ lời dạy của tổ tông thì không thể bị diệt vong, giữ lấy giáo huấn của thánh hiền, liền 

có thể được người thiên hạ. Đây là "tâm duyệt thành phục". 

Giáo huấn của thánh hiền ở địa vị càng cao, bố thí ân đức đối với thiên hạ. Bạn xem, Phật dạy 

Bồ Tát: 

  Thứ nhất là  bố thí. 

  Thứ hai là  thủ pháp. Trì giới chính là thủ pháp. Ý nghĩa của thủ pháp sâu rộng vô tận. 

  Thứ ba là dạy chúng ta  nhẫn nhục, phải có lòng nhẫn nại, phải có thể nhẫn. 

  Thứ tư là  tinh tấn. 

  Thứ  năm  là thiền  định,  thiền  định  chính  là  trong  tâm  có  chủ  trương,  không  dễ  dàng  bị 

ngoại cảnh bên ngoài dao động. 

  Sau cùng là  trí tuệ. Cái gì là trí tuệ? Không cầu báo là trí tuệ, không hối hận là trí tuệ. 

Giúp đỡ người khác mà kèmtheo rất nhiều điều kiện là không có trí tuệ. Cho nên chỉ có 

trí tuệ cao độ mới có thể chân thật giải quyết được vấn đề. 

Phía sau chú giải này, vận dụng một câu trên Kinh Kim Cang: "Bồ Tát ư pháp ưng vô sở trụ nhi 

hành bố  thí". Cảnh  giới  này so  với  hai  câu này  phải  cao hơn rất  nhiều.  Vô sở  trụ là hoàn toàn 

không trụ tướng, chân thật làm đến Tam Luân Thể Không, cho nên trên Kinh lại nói: "Nhược Bồ 

Tát bất trụ tướng bố thí, kỳ phước đức bất khả tư lượng". Lời nói này đều là lời chân thật. Giải 

quyết phân tranh của thế giới, lãnh đạo thế giới, trụ trì thế giới này, chỉ cần thực hiện "sáu Ba La 

Mật" của nhà Phật thì được rồi. 

Ngày trước, tôi nói qua với các vị bao nhiêu lần, các vị xem thấy đại chiến thế giới lần thứ nhất, 

đại chiến thế giới lần thứ hai, chiến tranh Đài Loan, chúng ta mua những VCD này, các vị đều 

xem thấy qua, vấn đề có giải quyết được hay không? Không thể giải quyết vấn đề, càng làm càng 

phức tạp. Nếu chiến tranh có thể giải quyết được vấn đề, vậy thì đại chiến thế giới lần thứ nhất 

vấn đề liền giải quyết rồi, làm gì lại có lần thứ hai? Đại chiến thế  giới lần thứ hai, vấn đề vẫn 

không thể giải quyết, vậy thì còn có lần thứ ba, về sau nữa vẫn có lần thứ tư, đến vô số lần. Đây 

chính là nói rõ chiến tranh không thể giải quyết được vấn đề. 

Cái gì có thể giải quyết được vấn đề? "Thi ân bất cầu báo, dữ nhân bất truy hối" thì vấn đề liền 

được giải quyết rồi. Người Mỹ đánh Hàn Quốc, tốn hết 180 vạn ức mỹ kim, nếu đem 180 vạn ức 

này bố thí vô điều kiện cho Nam Bắc Hàn, tôi nghĩ vấn đề lập tức liền được giải quyết rồi. Sau 

khi bố thí thì đến điều đình với họ, ai mà không tôn trọng bạn, ai mà không nghe lời của bạn nói? 

Bạn là người tốt mà. Chiến tranh Việt Nam tốn gấp mười lần, một ngàn tám trăm vạn ức mỹ kim, 

không chỉ không thể giải quyết được vấn đề, mà vĩnh viễn kết oán cừu, oan oan tương báo không 

hề  kết  thúc.  Ai  bằng  lòng  làm  sự  việc  này?  Một  ngàn  tám  trăn  vạn  ức  này  đem  tặng  cho  Việt 

Nam, tôi tin tưởng người Việt Nam xem thấy người Mỹ đều kêu lên “lão tổ tông, đại ân nhân”. 

Cho nên chúng ta bình lặng nghĩ tưởng, vô tư, vô điều kiện giúp người khác, chân thật là vì lợi 

ích của người khác mà lo nghĩ, mới có thể giải quyết vấn đề. 

Thế giới ngày nay phân tranh, không thể giải quyết vấn đề, vì sao vậy? Bất cứ người nào, khi suy 

nghĩ một vấn đề, quan niệm thứ nhất là có lợi đối với họ hay không. Chúng ta thường hay xem 

thấy trên báo chí, người Mỹ xử lý vấn đề, khi ngoại giao với bên ngoài thì xem có phù hợp với 

lợi ích của họ hay không? Vừa có cái  ý niệm này thì không thể giải quyết vấn đề, vấn đề dính 



267 



chặt ở đó, không luận dùng thủ đoạn gì cũng đều không thể giải quyết vấn đề. Muốn giải quyết 

vấn đề, giáo huấn thánh hiền nói, bạn phải suy nghĩ đến lợi ích của đối phương, xem có phù hợp 

lợi ích của họ hay không, có phù hợp lợi ích của đại chúng hay không? Không nên đem lợi ích 

của ta để ngay trước mặt. Lợi ích của ta là tự tư tự lợi, bạn làm sao có thể phục được người? Mỗi 

niệm nghĩ đến lợi ích của họ, lợi ích của xã hội đại chúng, vứt đi lợi ích của riêng mình thì chính 

mình  chân  thật  được  lợi  ích  thù  thắng  nhất.  Thế  là  chúng  ta  liền  tường  tận  ra,  giáo  huấn  của 

thánh hiền chân thật có thể giải quyết vấn đề. 

Lời nói của người xưa chúng ta, hiện tại người ta đã xem thường, không có người tin tưởng. Lời 

của Thang Ân Tỷ - người nước Anh nói, người ta liền tin tưởng. Lời của ông nói rất hay, không 

sai  chút  nào,  "chân  thật  có  thể  giải  quyết  được  vấn  đề  của  thế  kỷ  21,  chỉ  có  Phật  pháp  Đại 

 Thừa cùng học thuyết Khổng Mạnh" . Đây là ông chỉ ra, Phật pháp Đại Thừa là gì, học thuyết 

Khổng Mạnh lại  là gì,  đến nơi  đâu để  tìm. Hiện tại  tìm  sách của Khổng Mạnh không khó, tìm 

Phật  pháp  Đại  Thừa  cũng  không  khó,  sau  khi  tìm  được  rồi,  xem  cũng  không  hiểu,  nhà  Phật 

thường nói: "Phật pháp vô nhân thuyết, tuy trí mạc năng giải". Tìm được rồi, xem không hiểu, 

hoặc giả hiểu sai đi ý nghĩa, hiểu khác đi thì vẫn không thể giải quyết vấn đề. Cho nên tổng kết 

lại, đây là vấn đề của giáo dục. Muốn giải quyết vấn đề giáo dục, cái đầu tiên là vấn đề sư chất, 

làm thế nào bồi dưỡng sư chất? Thế gian này ngày nay đại công đức bậc nhất là bồi dưỡng sư 

chất. Các vị nhất định phải tường tận. 

Ngày nay vong quốc diệt chủng không sợ, vì là việc nhỏ, đoạn tuyệt đạo thống mới là việc lớn, 

nhà Phật gọi là "pháp thân huệ mạng", cái này không thể đoạn, cái này khi đoạn rồi thì thế gian 

này  khổ  nạn  vô  biên.  Đạo  thống  không  thể  đoạn,  có  thể  có  một  người,  hai  người  nối  gốc  huệ 

mạng của Phật, tất cả chúng sanhliền có hy vọng được cứu, liền có một luồng sáng. Cái cơ hội 

này cũng không dễ gì gặp được, chúng ta gặp được thì phải trân trọng. Để kéo dài đạo thống của 

Phật Bồ Tát thánh hiền, phải gánh vác sứ mạng này. Sứ mạng này là vĩ đại bậc nhất của thế gian, 

bạn có thể làm được công tác này hay không, chính là ở sự phát tâm của bạn. Bạn chân thật phải 

phát tâm, nhất định phải đầy đủ "Tín-Giải-Hành-Chứng" như Đại sư Thanh Lương đã nói. Bốn 

chữ này bạn đều có thể làm đến được, bạn liền có thể gánh vác sứ mạng này. Không luận hiện tại 

trải qua đời sống thế nào, không luận bạn đang ở cương vị công tác ra sao, đều làm đến được; 

bần cùng nghèo khổ đến người ăn xin cũng có thể làm đến được, trong những người ăn xin cũng 

có Phật, cũng có Bồ Tát, cũng có thánh hiền, vấn đề chính là bạn có cái tâm này hay không, bạn 

có  chịu  làm  hay  không?  Vẫn  là  hiện  tại  chúng  ta  nghe  giảng  kinh,  đề  mục  "Học  Vi  Nhân  Sư, 

Hành Vi Thế Phạm", chính mình luôn nghĩ lại, khởi tâm động niệm, lời nói việc làm, có thể vì 

người  khác  làm  ra  tấm  gương  hay  không?  Quả  nhiên  có  thể  vì  tất  cả  chúng  sanh  làm  ra  tấm 

gương tốt, bạn chính là hiền nhân, bạn chính là Phật, chính là Bồ Tát. Lời nói này chúng ta đã 

giảng qua rất nhiều lần, các vị phải tỉ mỉ mà tham cứu. 

Thánh nhân, tâm hạnh của họ tương ưng với tánh đức. "Tánh đức" là gì? Tánh đức là chân thành, 

thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chắc  chắn  không  có  cao  thấp.  Đã  từng  có  mấy  vị  đồng  tutheo  tôi  tham 

quan một công ty truyền hình của Tuyết Lê - Úc châu. Tổng giám đốc của công ty truyền thông 

tiếp  chúng  tôi,  nói  với  tôi  là  công  ty  của  họ,  từ  tổng  giám  đốc  xuống  đến  công  nhân,  cho  đến 

người công nhân quét rác, tất cả họ đều là đệ nhất, đều là bình đẳng. Khi chúng ta đến đó, vừa 

lúc người công nhân quét rác đang cầm dụng cụ quét rác để quét, họ là đệ nhất, họ quét được rất 

sạch sẽ. Đứng trong quầy tiếp tân nhân viên phục vụ, tiếp đón khách hàng thân thiết, làm việc 

chăm chỉ phụ trách, họ là đệ nhất. Làm giám đốc, làm tốt công việc của giám đốc, giám đốc là đệ 



268 



nhất. Công ty của họ, mỗi mỗi đều đệ nhất, vậy thì đúng. Cho nên khi tổng giám đốc bước vào 

cửa, gặp người quét rác thì chào hỏi rất thân thiết, đôi bên chào hỏi lẫn nhau, vì sao vậy? Mỗi 

mỗi đều đệ nhất, không có thứ hai, công ty này gọi là công ty đệ nhất. Mỗi một người đem mỗi 

một bổn phận công tác của chính mình làm được tận tâm tận lực,làm đến tốt nhất, họ là đệ nhất. 

Người người đều đệ nhất, mỗi một phần công tác đều đệ nhất, thì công ty này mới chân thật gọi 

là công ty đệ nhất. Cho nên chúng ta mang một  ít Phật pháp tặng cho họ, họ rất dễ dàng tiếp 

nhận, vì giáo huấn của Phật cùng cái họ đã nghĩ, đã làm đều tương ưng. Trên chức vụ thì có giai 

cấp, nhưng trên nhân cách thì bình đẳng. Giai cấp và chức vụ không như nhau, giữa người với 

người thì bình đẳng, không hề khác nhau. Giai cấp có hay không? Có! Bình đẳng có hay không? 

Có! Chính là trên "Kinh Hoa Nghiêm" đã nói: "Hành bố bất ngại viên dung, viên dung bất ngại 

hành bố". Hành bố chính là giai cấp. Có tổng sự trưởng, có tổng giám đốc, có khoa trưởng, có 

khoa viên, mãi đến công nhân có giai cấp, đây là hành bố. Thế nhưng họ có bình đẳng, không 

luận ở trong trường hợp nào, bạn xem thấy họ đều là bình đẳng thân thiết. Cho nên chức vụ có 

cao thấp, chức vụ không chướng ngại bình đẳng, bình đẳng không chướng ngại chức vụ. Tôi đến 

thăm nơi đó, không hề nghĩ đến "Kinh Hoa Nghiêm" quả nhiên đã thực tiễn ở ngay công ty của 

họ rồi. Tôi rất bội phục, rất tán thán loại tinh thần này, quan niệm lý luận này. Hôm đó tôi còn 

muốn họ mở rộng đến mỗi một cơ quan chính phủ, cơ cấu tư nhân cũng có thể mở rộng, Úc châu 

là đệ nhất, thế giới này là đệ nhất. Cho nên khi bạn bước vào, một bầu không khí an lành, không 

khí đoàn kết, đôi bên tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. Đây là nhờ tổng 

giám đốc có phương pháp lãnh đạo. Đây là trí tuệ chân thật thực tiễn ngay trong đời sống, thực 

tiễn ở trong công tác, đáng được người tán thán. 

Cư Sĩ  Lâm, Tịnh Tông Học Hội  chúng ta cũng đang làm, thông thường xem ra vẫn không tệ, 

nhưng trên thực tế vẫn làm chưa đủ, còn phải chăm chỉ, còn phải nỗ lực. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. A Di Đà Phật. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 42) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 43) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 43) 

Chào chư vị đồng tu, chào mọi người. 



269 



Hôm qua tôi giảng đến  “Thi ân bất cầu báo, dữ nhân bất truy hối” . Hai chữ “thi ân” chúng ta 

phải  chú  ý,  “thi  ân”  là  bố  thí  ân  đức,  làm  thiện  cho  người,  ở  trong  các  buổi  giảng  chúng  tôi 

thường nói. Tóm lại là phải thường giữ tâm thuần thiện, ý nghĩ thuần thiện, niệm niệm suy nghĩ 

cho người khác, đây là bố thí ân đức. 

Bố thí ân đức là cách nghĩ của ông, là cách nói của ông. Nếu như bản thân chúng ta vẫn còn có 

một  niệm  tâm bố thí ân  đức là sai  rồi.  Sai  ở đâu vậy? Chúng ta dính  tướng  rồi.  Dính tướng là 

không viên mãn, dính tướng là nhân thiện ở trong tam giới lục đạo, không tương ưng với tánh 

đức. Cái đạo lý này rất sâu, rất rộng, người học Phật không thể không biết. Nếu bạn không biết 

thì  tâm  thanh  tịnh  của  bạn  không  có  được.  Quí  vị  phải  biết  rằng,  tâm  thanh  tịnh  mới  là  chân 

thiện, là đại thiện. 

Hôm qua chúng tôi tham gia buổi đại hội biểu dương các bà mẹ vĩ đại của Hồi Giáo. Chúng tôi 

không biết trong buổi lễ này lại là nơi tập trung những người có địa vị. Có ba vị bộ trưởng, có sự 

tham dự  của tiền tổng thống Singapore và  ứng cử  viên tổng thống sắp tuyển  cử, tiên sinh  Nạp 

Đan cũng có tham dự, còn có một số đại sứ của đại sứ quán các nước. Chúng tôi trò chuyện ở 

trong phòng khách quý. Họ gặp tôi đều rất hoan hỷ. Họ nói với tôi, xem ra tôi rất trẻ, hỏi tuổi tác 

của  tôi  và  sau  đó  hỏi  tôi  bảo  dưỡng  như  thế  nào.  Tôi  bèn  nói  với  họ  là  “thanh  tâm  quả  dục”. 

Thanh tâm quả dục không phải là không làm việc, việc gì cũng làm cả, làm rất nhiệt tâm, làm rất 

cần mẫn, nỗ lực, nhưng làm bằng cách nào? Không dính tướng, chú tâm mà làm. Làm mà niệm 

niệm không quên, điều này thì không được. 

Tôi giảng thanh tâm quả dục, giảng buông xả vọng tưởng, chấp trước, họ nghe xong đều hiểu. 

Khó! Không dễ dàng làm được. Nói thực ra, có gì khó đâu? Khó ở chỗ là chưa có thật sự hiểu rõ 

chân tướng vũ trụ nhân sinh, khó là ở chỗ này. Cho nên khi Thế Tôn năm xưa còn tại thế, 49 năm 

hằng  ngày  vì  chúng  ta  khai  thị,  chẳng  qua  là  nói  rõ  cái  sự  thật  này.  Sự  thật  đã  hiểu  rõ  rồi  thì 

không  khó.  Sự  thật  là  gì  vậy?  Năng  đắc  và  sở  đắc  đều  không  thể  được.  Nhà  Phật  thường  nói: 

“Vạn pháp giai không”, bạn vẫn còn khởi vọng tưởng sao? 

Tiên sinh Viên Liễu Phàm hiểu rồi, ông hiểu vẫn chưa phải là đạo lý rất sâu này, chỗ ông hiểu 

chẳng qua là đạo lý nhân quả  báo  ứng,  “giọt  nước hạt  cơm đều do tiền định”, đây là sự tướng 

trên sự. Bạn ở trong đời này, công danh, phú quý, yểu thọ, bần tiện đều là do trong đời quá khứ 

tu mà có, quả báo cảm được trong đời này không mảy may sai chạy. Đây là chân tướng rất thô 

thiển trên sự tướng, ông hiểu rồi. Sau khi hiểu rồi, ông liền như như bất động, vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước tuy chưa có đoạn, nhưng nhẹ rồi, so với người bình thường đã nhẹ hơn rất nhiều, 

rất  nhiều  rồi.  Ông  đã  ngồi  ở  trong  thiền  đường  với  Thiền  sư  Vân Cốc  ba  ngày  ba  đêm,  không 

khởi một vọng tưởng nào. Nguyên nhân gì vậy? Ông hiểu rồi, ông hiểu “giọt nước hạt cơm đều 

do tiền định” nên ông buông xả rồi. Thế nhưng đây vẫn chưa phải là chân tướng sự thật. Người 

hiểu rõ chân tướng sự thật, tâm mới thật sự thanh tịnh. Tiên sinh  Liễu Phàm sau khi  gặp được 

Thiền sư Vân Cốc, Ngài đã khai thị cho ông. Ông phát tâm đọc sách, cầu đạt được công danh, cải 

tạo vận mệnh của mình. Ông là tấm gương tốt của người thế gian, tấm gương tốt của chúng sanh 

lục đạo, chưa phải là người học Phật, tuy không phải học Phật, nhưng đó là cơ sở tốt cho việc 

học Phật. Học Phật quả thật xây dựng từ trên cơ sở này, đây là điều không thể phủ nhận. 

Phật pháp là đại thiện thế xuất thế gian. Đại thiện nhất định xây dựng trên căn bản của tiểu thiện, 

đạo lý này hiện nay rất  ít người  hiểu được. Vào thời xưa người  hiểu được nhiều, nhưng  chưa 



270 



chắc có thể làm được. Tại sao làm không được vậy? Có hai nguyên nhân, thứ nhất là hiểu chưa 

đủ triệt để, thứ hai là tập khí phiền não buông không được, không ngăn nổi sự cám dỗ của danh 

vọng  lợi  dưỡng.  Chúng  ta  hiểu  rõ  rồi,  sau  khi  hiểu  rõ  rồi  thì  phải  biết  làm  như  thế  nào.  Phải 

nương theo lời dạy của Phật thì chắc chắn không sai, dùng thiện tâm thiện hạnh giúp đỡ người 

khác. Người  ta lừa gạt  chúng ta, chúng ta vẫn phải  dùng thiện tâm, thiện hạnh đối xử với họ, 

quyết không thể bởi vì họ lừa gạt ta, mà ta bèn lẫn tránh, không muốn quan tâm họ, vậy chúng ta 

vẫn  là  khởi  tâm  động  niệm,  chúng  ta  vẫn  là  rơi  vào  trong  phân  biệt,  chấp  trước.  Người  ta  có 

thành ý đối với ta hay là lừa gạt ta, chúng ta không thể không biết, không biết là mê muội, mọi 

thứ rõ ràng, một chút cũng không mê muội, chúng ta vẫn dùng tâm chân thành đối xử với người, 

đây là Phật Bồ Tát, hạnh Bồ Tát, đây là chân thật thi ân. 

Thi ân mà bản thân vẫn không có ý nghĩ thi ân thì đâu có nghĩ đến cầu đền đáp. Giúp đỡ người 

khác,  thành  tựu  cho  người,  bố  thí  cúng  dường  người  khác,  tuyệt  đối  không  có  ý  nghĩ  hối  hận. 

Hôm qua tôi đã nói rồi, có ý nghĩ cầu đền đáp là tâm tham chưa đoạn, nên bố thí chưa có viên 

mãn. Bố thí Ba-la-mật, bạn có bố thí mà chưa có Ba-la-mật. Bạn cho người, nhưng về sau lại hối 

hận, là tâm tham lam, keo kiệt của bạn vẫn còn, keo kiệt chưa chuyển hóa hết, đây là cái đứng 

đầu của tam độc. Phiền não tham không thể đoạn thì Phật dùng phương pháp bố thí này, giúp 

chúng ta nhổ bỏ tham lam keo kiệt. Nếu như bạn có tâm cầu báo đáp, có tâm hối hận thì phiền 

não tham lam keo kiệt không thể trừ bỏ, có bố thí, mà không thể gọi là bố thí Ba-la-mật. Bồ Tát 

là tu bố thí Ba-la-mật, phàm phu chúng ta tu bố thí mà thôi, chưa đạt đến Ba-la-mật. Nhưng mà 

nếu  không  tu  bố  thí  Ba-la-mật  thì  chúng  ta  chắc  chắn  không  thể  vượt  qua  lục  đạo,  nhất  định 

không  thể  đoạn  phiền  não,  không  thể  khai  trí  tuệ.  Trí  tuệ  là  cái  vốn  có,  ở  trong  tự  tánh  tất  cả 

chúng sanh vốn dĩ đầy đủ, nhưng tại sao trí tuệ không khai? Chính là bị những phiền não này che 

phủ kín rồi, cho nên trí tuệ không thể hiện tiền. Phật dạy chúng ta đem phiền não trừ hết thì trí 

tuệ liền hiện tiền. Loại phiền não nghiêm trọng nhất chính là tham lam, keo kiệt. 

Hai câu nói này là dạy chúng ta phải thật cần mẫn, thật nỗ lực mà học. Chúng ta từ vô thỉ kiếp 

đến nay tập khí phiền não rất nặng, ý nghĩ cầu đền đáp, hối hận thường có. Có lẽ các bạn đã từng 

nghe tôi kể về Giản Phong Văn ở Đài  Bắc, đường Nam Hàng Châu. Ông đem giảng đường đó 

tặng cho tôi, về sau ông rất thẳng thắn nói với tôi là ông đã hối hận một năm rưởi, thường xuyên 

ngủ nửa đêm  thì tỉnh dậy, suy nghĩ  “tại  sao số  tiền nhiều như vậy mất  hết  rồi?”. Sau một  năm 

rưởi, mỗi ngày ông nghe Kinh, dần dần hiểu rồi mới không hối hận. Thật không dễ dàng! Cho 

nên hiện tượng này là bình thường. Nếu như bạn không có hiện tượng này, vậy thiện căn, phước 

đức của bạn không phải người bình thường có thể sánh bằng. 

Chịu bố thí đã là không dễ dàng rồi. Cầu báo đáp, hối hận là hiện tượng rất bình thường. Nhưng 

mà  chúng  ta  phải  biết,  nếu  như  vẫn  có  cái  ý  nghĩ  này  là  phiền  não  chưa  đoạn  hết,  nên  trí  tuệ 

không thể  hiện tiền. Phải  thường xuyên nghĩ  đến sự  thật  này. Tham,  sân, si  mạn, thị  phi,  nhân 

ngã đều buông xả rồi thì tâm địa của bạn mới thanh tịnh. Tâm thanh tịnh sẽ sanh trí tuệ. Sau đó 

bạn mới biết, thị phi, nhân ngã, tham, sân, si, mạn sanh phiền não, không sanh trí tuệ. 

Chúng ta muốn khai trí tuệ, thì hai câu nói này là quá hay rồi. Phải thường xuyên đi làm việc thi 

ân, thường xuyên đi giúp đỡ người khác; dùng trí tuệ giúp đỡ người, dùng sức lao động giúp đỡ 

người, dùng tài lực giúp đỡ người, mọi thứ đều phải xả. Quí vị phải biết, tài càng xả càng nhiều, 

không phải xả là mất hết, càng xả càng nhiều. Xả là nhân, được càng nhiều đó là quả. Tu nhân 

đâu có đạo lý nào không được quả báo? Nhưng mà không được phép có ý nghĩ cầu quả báo. Tại 



271 



sao vậy? Ý nghĩ cầu quả báo là tâm tham. Quả báo hiện tiền đó là chân lý, nhân quả nhất định 

tương ưng. Sau đó bạn sẽ biết, bố thí thể lực của bạn thì cơ thể của bạn càng khỏe mạnh. Bố thí 

trí  tuệ  của  bạn  thì  bạn  thường  hay  có  ý  nghĩ  hay,  tư  tưởng  hay,  biện  pháp  hay,  giúp  đỡ  người 

khác giải trừ nguy nan, bạn tu nhân này thì sẽ tăng trí tuệ. 

Trí tuệ của Phật tại sao lớn như vậy? Phật hằng ngày giảng Kinh thuyết pháp, bố thí biện pháp 

hay, dạy người phá mê khai ngộ, cho nên trí tuệ mới lớn như vậy. Bản thân chúng ta có một chút 

gì tốt thì rất keo kiệt, chỉ sợ người khác học được, vậy bạn làm gì có trí tuệ được? Cho nên có rất 

nhiều người đem một số sách, trước tác của pháp sư tặng cho tôi, bạn biết cái đầu tiên tôi nhìn là 

gì không? Tôi xem trang bản quyền ở phía sau, nếu ở trên đó in “Sở hữu bản quyền, cấm in sao” 

thì sách này tôi xếp lại, không xem. Tại sao vậy? Tâm lượng của họ quá nhỏ, họ có thể viết ra cái 

gì hay được chứ? Chỉ làm mất thời gian của tôi. Tâm lượng quá nhỏ thì không có trí tuệ. Bản 

thân có một chút gì hay, đem quyền lợi của mình nắm thật chắc. Quyền tài sản trí tuệ gì chứ, họ 

làm  gì  có  trí  tuệ?  Người  thật  sự  có  trí  tuệ  thì  vạn  duyên  buông  xả,  bản  quyền  cũng  buông  xả, 

không cần nữa, người này mới có trí tuệ. Nguyên tắc đọc sách của tôi là như vậy, không lãng phí 

thời gian. Cho nên phải học Phật Bồ Tát, nhiệt tâm giúp đỡ người. Nếu thật sự làm được không 

mong cầu quả báo, không hối hận, nhất định phải thâm nhập Kinh tạng, lý sự đều phải thấu triệt, 

nhất định thực hiện vào trong đời sống, cần mẫn nỗ lực mà làm. 

Ở trong chú giải có mấy câu nói nói vô cùng hay. Ông nêu một ví dụ trong kinh Phật, người lấy 

tiền của giúp đỡ người khác, bên trong không thấy có  “ta là người bố thí” , quên mất “ngã” rồi, 

bên  ngoài  cũng  không  có  bận  tâm  đến  “người  tiếp  nhận  sự  bố  thí  của  ta” ,  ở  giữa  cũng  quên 

mất  “vật mà ta bố thí” , đây gọi là “Tam Luân Thể Không”. Chư Phật Bồ Tát hoàn toàn là giúp 

đỡ người như vậy, dùng tài thí, dùng pháp thí, dùng vô úy thí, tâm địa vĩnh viễn là thanh tịnh, 

bình đẳng, thí nhỏ mà được phước báo lớn. Ở trong ví dụ nói, bố thí một đấu gạo, được vô lượng 

vô biên phước báo, đây là thật, một chút cũng không giả. Tại sao vậy? Vì xứng tánh, họ được vô 

lượng vô biên phước báo là họ đem tánh đức mở ra rồi. Đạo lý là như vậy. Thí xả một xu có thể 

tiêu  trừ  tai  nạn  1.000  kiếp,  lời  nói  này  đều  là  sự  thật,  không  phải  giả.  Chúng  ta  ngày  nay  tu 

phước, đạt được quả báo rất nhỏ, cũng không cách gì tiêu trừ tai nạn, nguyên nhân do đâu vậy? 

Tâm không thanh tịnh, cho dù bố thí nhiều đi nữa, vẫn cứ là cách một lớp với tánh đức, cho nên 

vẫn cứ phải sống khổ ở trong lục đạo như xưa, cũng chính là chúng ta còn tồn tại ý nghĩ cầu quả 

báo, vì vậy chúng ta tu như thế nào cũng bị thua kém rất xa so với Phật Bồ Tát, nhất là hối tiếc, 

đây là một cái mấu chốt lớn. Nếu như làm việc ác mà hối hận, cái đó tốt, cái niệm ác đó dần dần 

sẽ  chấm  dứt.  Nếu  như  làm  việc  thiện  mà  hối  hận,  cái  gốc  thiện  này  bị  đoạn  mất,  sau  này  sẽ 

không biết tu thiện nữa. 

Hiện nay người thế gian tu thiện, có phải là chân tâm tu thiện không? Chắc chắn phía sau có quả 

báo,  họ  thấy  đúng  rồi,  giống  như  đánh  bạc,  họ  đánh  ra  con  bài  này,  có  khi  cũng  thấy  sai  rồi, 

không phải dùng tâm thanh tịnh, không phải dùng tâm thiện chân chánh, không có gì không phải 

tự tư tự lợi, việc có lợi ích cho bản thân thì muốn làm nhiều. Việc thiện mà Phật Bồ Tát làm, bên 

trong  tuyệt  đối  không  có  lợi  ích  cho  bản  thân,  cho  nên  tâm  của  các  Ngài  thanh  tịnh,  các  Ngài 

sinh trí tuệ, có phước đức lớn, vô lượng vô biên phước đức. Chúng ta ngày nay không những bản 

thân hiểu đạo lý, hiểu rõ chân tướng sự thật này, giảng cho người khác nghe, còn phải tự mình 

thật sự làm cho người khác thấy. Giảng cho người khác nghe, làm cho người khác thấy, mục đích 

làm gì vậy? Quyết không có mục đích của mình, chỉ hy vọng người khác tốt, hy vọng xã hội tốt, 

hy vọng mọi người sống hòa thuận, bản thân vẫn không nhiễm mảy bụi, vẫn là thanh tịnh vô vi, 



272 



đây là đệ tử Phật, người này là học Phật chân chánh. Nếu như bạn giúp đỡ người mà bạn lại hối 

hận, trái lại không bằng không giúp người. Tại sao vậy? Sợ thiện căn của mình từ đây bị đoạn 

mất. 

Trong tiểu chú có ví dụ, cũng có thuyết pháp, nói hay. Ở trong đoạn thứ hai, ông nói bố thí có ba 

loại, pháp thí, tài thí và tâm thí. Điều này với cách nói bình thường phổ thông của chúng ta có 

chút  sai  khác.  Bình  thường  chúng ta nói  bố thí tài,  bố thí pháp, bố thí vô úy, cách nói  này là 

nhiều nhất.  “Tâm  thí” là chân tâm. Chân tâm bố  thí thế  nào? Dạy  người  khác cũng hiểu  rõ có 

chân tâm. Chân tâm của họ cũng có thể do bạn giáo hóa, diễn thuyết mà được gợi mở, chân tâm 

của họ bộc lộ ra được. Đây là tâm thí, đây là việc khó khăn nhất, nhưng mà công đức là không có 

bờ mé, không có cùng tận. Việc này chỉ có chư Phật Như Lai, Pháp Thân Đại Sĩ mới làm được. 

Thế nhưng ở trong chú giải thì nói cạn. Cạn là gì vậy? Chúng ta không có năng lực bố thí, nhưng 

mà có cái tâm này, ngạn ngữ có câu “tâm có dư mà sức không đủ”, không phải chúng ta không 

có tâm, thường giữ tâm ấy, thường xuyên có tâm bố thí, thường xuyên có nguyện vọng giúp đỡ 

người khác, nhưng mà chúng ta không có năng lực, cái tâm này vĩnh viễn không mất đi. Đây là 

nghĩa cạn của tâm thí, chúng ta có thể bắt tay vào làm. Thế nhưng ở trong hoàn cảnh đời sống 

hiện nay của chúng ta, chỉ cần đem công việc bổn phận của mình chăm chỉ làm thì chính là tâm 

thí. 

Chúng ta xuất gia rồi, việc người xuất gia làm là gì? Ngành nghề này, công việc bổn phận là gì 

vậy?  Vì  người  diễn  thuyết.  “Diễn”  là  biểu  diễn.  Chúng  ta  sống  là  biểu  diễn.  “Học  vi  nhân  sư, 

hành vi thế phạm”, đây là biểu diễn. Sư là mẫu mực, phạm là mô phạm. Đời sống của chúng ta là 

chuẩn  mực  sống  cho  tất  cả  chúng  sanh.  Chúng  ta  mặc  y  phục  phải  chuẩn  mực,  mặc  y  phục  là 

mặc cho mọi người, y phục phải sạch sẽ, phải chỉnh tề, rách chẳng có sao cả, rách có thể vá lại 

một  chút,  nhưng  nhất  định  phải  sạch  sẽ,  phải  chỉnh  tề.  Chúng  ta  ăn  cơm  là  chuẩn  mực  của  ăn 

cơm, ăn cơm cũng có phép tắc, có phong thái. Thử nghĩ, ta ăn cơm phong thái kiểu này có thể 

làm chuẩn mực cho người khác không? Đây chính là Phật pháp. Phật pháp là giáo dục đời sống, 

từng li từng tí đều phải làm tấm gương tốt cho chúng sanh, chúng ta có làm được chưa? 

“Thuyết” là nói rõ cho chúng sanh. Người ta nhìn thấy cái hình ảnh này, muốn hướng về bạn để 

thỉnh giáo, bạn giải thích cho họ, nói rõ cho họ. Họ nhìn thấy rồi, họ tin. Họ nghe thấy rồi, họ 

hiểu. Hiểu là giải. Họ có tín, có giải, họ cũng sẽ làm theo, họ cũng sẽ học. Phật pháp không phải 

chỉ nói, mà Phật pháp là phải  giải - hành tương ưng, hành và giải quan trọng như nhau. Ở trong 

Kinh Đại Thừa, đem “Hành” đặt ở hàng đầu, “Giải” xếp ở hàng thứ hai. Tịnh Độ chính là như 

vậy. Bồ Tát Quan Âm xếp ở hàng đầu, Bồ Tát Đại Thế Chí đặt ở thứ hai. Quan Âm đại biểu cho 

“Hành”, Đại Thế Chí đại biểu cho “Giải”. Ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, Phổ Hiền đại biểu cho 

“Hạnh”, xếp ở vị trí thứ nhất, Văn Thù đại biểu cho “Giải”, xếp ở vị trí thứ hai. “Giải - Hạnh” là 

một sự việc. Đặc biệt chú trọng ở pháp hành, nói được thì nhất định phải làm được, chúng ta mới 

có được sự thọ dụng đích thực. Sự thọ dụng đích thực này là pháp hỷ sung mãn. Cái hỷ duyệt 

này không phải do bên ngoài kích thích. Hiện nay người thế gian hưởng lạc là gì vậy? Là hưởng 

thụ  cái  vui  do  ngũ  dục  lục  trần  kích  thích,  cái  vui  đó  là  từ  bên  ngoài  đến,  là  giống  như  uống 

thuốc kích thích, chích morphine vậy, cái vui đó không phải chân lạc. Ở trong Phật pháp nói lạc 

là giống như dòng suối trong nội tâm tuôn trào ra vậy, đây là chân lạc, đây gọi là pháp hỷ sung 

mãn, chúng ta chưa đạt được. Tại sao chưa đạt được vậy? Chưa có làm được. Đem lời dạy của 

Phật thực hiện vào trong đời sống, trong đời sống sản sinh ra hỷ duyệt, đây là chân lạc. Cái lạc 

này không phải đến từ bên ngoài. Hơn nữa, xin thưa với quí vị, cái lạc này là nguồn bổ dưỡng 



273 



thù  thắng  nhất  của  nhân  sinh.  Người  thế  gian  cũng  có  người  hiểu  được,  cái  gọi  là  “người  gặp 

việc  mừng,  tinh  thần  sảng  khoái”,  sảng  khoái  xuất  hiện  ngay.  Cho  nên  Phật  Bồ  Tát  vĩnh  viễn 

không mỏi, không chán. Không mệt mỏi, không phiền chán là đạo lý gì vậy? Hỷ duyệt. 

Chúng ta làm việc, tại sao thường hay mệt mỏi, phiền chán vậy? Không có hỷ duyệt. Chúng ta tu 

học Phật pháp, không đạt được pháp hỷ, làm sao có thể có tiến bộ được? Nếu như sau khi bạn đạt 

được pháp hỷ rồi, bạn quả thật có bước tiến bộ dài, bạn sẽ không thoái chuyển. Bạn chưa đạt 

được pháp hỷ thì rất dễ dàng thối chuyển. Pháp hỷ nhất định là ở trong giải hành đều coi trọng 

như nhau, bạn mới có thể đạt được, lệch về một bên thì không thể đạt được. Có giải, không hành 

thì không thể đạt được, có hành không giải cũng không thể đạt được. Thanh Lương nói trong chú 

giải  “Kinh  Hoa  Nghiêm”:  “Hữu  giải  vô  hành,  tăng  trưởng  tà  kiến.  Hữu  hành  vô  giải,  tăng 

 trưởng  vô minh” ,  đều  không  đạt  được  pháp  hỷ.  Pháp  hỷ  nhất  định  phải  “Giải  -  Hạnh”  tương 

ưng. Ở trong Thiền tông gọi là định tuệ đẳng học, ở trong đây bạn mới có được pháp hỷ. Định 

tuệ không cân bằng thì không thể đạt được, giải hạnh không cân bằng không thể đạt được, nhất 

định phải cân bằng, ở trong đây mới có thể sản sinh. 

Hai câu này là giảng về  “Hạnh”. Hy vọng chúng ta cần lưu ý, phải cần mẫn mà thể hội, mà tư 

duy,  nỗ  lực  làm,  nhất  định  phải  thực  hiện  vào  trong  đời  sống.  Chúng  ta  ngày  nay  thi  ân  với 

người, nhất định phải dùng Phật pháp, lấy Phật pháp làm chủ. Chúng ta không dùng tiền tài, đến 

sau này bạn tiếp nhận người ta bố thí, vậy là tài đến rồi. Đến rồi thì lập tức chuyển tay, liền phải 

thí trở ra, tuyệt đối không được lưu giữ. Bạn lưu giữ sẽ có sai lầm, sai lầm sẽ nảy sinh ngay. Tại 

sao vậy? Phiền não sẽ khởi lên, sẽ tăng trưởng tham sân si mạn, cho nên phải buông xả sạch sẽ, 

nhất định không nên để phiền não tăng trưởng, mà phải để trí tuệ của mình tăng trưởng. Chúng ta 

phải nhớ kỹ, chỉ có trí tuệ mới có thể giải quyết vấn đề lục đạo, giải quyết vấn đề sinh tử. Muốn 

giải quyết tất cả vấn đề của thế xuất thế gian, cần phải trí tuệ chân thật. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 43) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 45) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 45) 

Kinh văn: “Sở vị thiện nhân, nhân giai kính chi, thiên đạo hựu chi, phước lộc tùy chi, chúng 

tà viễn chi, thần linh vệ chi”.  



274 



Tiêu chuẩn làm người thiện rất nhiều, tiêu chuẩn cao nhất đó là đại thánh đại hiền, trong “Kinh 

Vãng Sanh” gọi là  “nơi các bậc thượng thiện cùng hội tụ” . Câu nói này không phải là Phật tùy 

tiện  nói,  mà  thật  sự  là  Phật  đã  lập  ra  tiêu  chuẩn  cho  chúng  ta.  Tiêu  chuẩn  này  chính  là  “Tịnh 

Nghiệp Tam Phước” ở trong “Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phâ ̣t”, ba điều mười một câu đều làm 

được thì đó chính là thượng thiện. Nếu như làm được hai điều phía trước, một điều phía sau chưa 

làm được thì đó là trung thiện. Nếu chỉ có thể làm được điều thứ nhất, còn điều thứ hai và điều 

thứ ba chưa làm được thì là hạ thiện. Thế nhưng điều thứ nhất người làm được không nhiều, cho 

nên người niệm Phật nhiều, mà người vãng sanh ít. Tại sao vậy? Sanh về Thế giới Tây phương 

Cực Lạc nhất định là người thiện. 

Ở trong điều thứ nhất có bốn câu; câu thứ nhất là  “hiếu dưỡng phụ mẫu” , câu thứ hai là  “phụng 

 sự sư trưởng” , câu thứ ba là  “từ tâm bất sát” , câu thứ tư là  “tu thập thiện nghiệp” . Bốn câu này 

chúng ta có làm được chưa? Nếu như bốn câu này bạn chưa làm được, thì cho dù bạn niệm Phật 

ngày đêm không gián đoạn, cổ nhân gọi là bạn niệm đến mức giống như tường đồng vách sắt, 

nhưng vẫn không thể vãng sanh. Tại sao vậy? Vì bạn không phải người thiện. Thế giới Cực Lạc 

là nơi người thiện tụ hội, không những là người thiện, mà là người thượng thiện tụ hội, vậy bạn 

sao có thể đến đó được? Trong “Kinh Vô Lượng Thọ” nói điều kiện với chúng ta là  “phát Bồ Đề 

 tâm, nhất hướng chuyên niệm” . 

 Câu  “phát  Bồ  Đề  tâm”  này  là  ở  chỗ  nào  vậy?  Trong  Tam  phước,  câu  đầu  tiên  của  điều  thứ 

ba:  “Phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả” , đây là 

thượng thiện. Cho nên, người phát tâm Bồ Đề chính là người thượng thiện. Sao gọi là tâm Bồ 

Đề? Tâm Bồ Đề là tâm giác ngộ chân chánh. Bồ Đề là tiếng Phạn, ý nghĩa là giác ngộ, thật sự 

giác ngộ rồi. Tiêu chuẩn của giác ngộ là gì? Trong “Kinh Kim Cang” nói  “phàm cái gì có tướng 

 đều là hư vọng” , đây chính là tiêu chuẩn của giác ngộ. Nếu như bạn đối với câu nói này thật sự 

giác ngộ rồi, thì cái gì bạn cũng buông xả hết, làm gì còn có cái không thể buông xả chứ? Là hư 

vọng mà, không có gì mà không buông được! Buông xả được thì không còn là phàm phu, mà là 

đại  thánh, đại  Thánh đã  buông xả triệt  để rồi.  Câu kinh  văn này  chúng ta đọc rất  quen thuộc, 

nhưng mà đạo lý ở trong đó chưa có tham thấu. Chúng ta chưa buông xả là chúng ta chưa có giác 

ngộ. Phật dùng ví dụ nói cho chúng ta biết, chân tướng của vũ trụ nhân sinh  “như mộng huyễn 

 bèo bọt, như sương như điện chớp” , bảo chúng ta  “nên quán sát như thế” . Cách nhìn như vậy là 

cách nhìn của chư Phật Như Lai, là cách nhìn chân thật nhất, không hề thấy sai tí nào cả. Thật sự 

thấy  tất  cả  pháp  rõ  ràng,  thấy  minh  bạch  rồi,  bạn  vẫn  còn  có  lo  buồn,  còn  có  phiền  não  sao? 

Trong tâm bạn còn có vướng bâ ̣n sao ? Không có, không lo nghĩ gì nữa. Đó chính là chỗ mà Đại 

Sư Huệ Năng đã nói,  “xưa nay không một vật, chỗ nào dính bụi dơ” . Tại sao Ngài có thể làm 

được? Đối với hai câu nói của Phật, Ngài thật sự hiểu rõ rồi, đây chính là tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề 

hiện tiền, thực hiện vào trong đời sống thì hiếu dưỡng phụ mẫu mới có thể làm viên mãn. 

 Sao gọi là hiếu?  Phần trước đã nói với quí vị rất nhiều rồi, cổ nhân nói rất hay, chữ “hiếu” này là 

hợp cha mẹ, anh em, vợ chồng, con cái thành một người, đây là hiếu. Nó không phải phân chia 

ra, nó là một cái chỉnh thể. Cha con, anh em, vợ chồng, con cái là một chỉnh thể. Chúng ta xem 

ra cũng khá, nói thật là có mấy phần giống là tiểu hiếu. Bạn thử xem chư Phật Như Lai, Pháp 

Thân Đại Sĩ, các Ngài hợp hư không pháp giới tất cả chúng sanh thành một thể, cái hiếu này mới 

viên mãn. Nếu như chúng ta đối với cha mẹ, anh em, vợ chồng, con cái,  “anh là anh, tôi là tôi” , 

thì là đại bất hiếu. Ý nghĩa của chữ “hiếu” bạn cũng không hiểu thì bạn làm sao thực hiện được? 

Chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát, các Ngài đương nhiên là như ở đây đã nói,  “nhân giai kính 



275 



 chi, thiên đạo hựu chi” , chữ thiên đạo đó là thiên thần phù hộ họ, bảo vệ họ. Họ hợp hư không 

pháp giới tất cả chúng sanh thành một thể, cho nên mới có cảm ứng như vậy, đó mới gọi là người 

thiện chân thật. Chúng ta tự mình thử nghĩ, đến khi nào mới có thể đạt đến trình độ này? Nói ở 

trên lý, chỉ trong khoảng một niệm, chỉ cần bạn đem ý nghĩ chuyển trở lại, bạn liền chuyển phàm 

thành Thánh, liền chuyển mê thành ngộ. Ý nghĩ không chuyển lại được thì vĩnh viễn lang thang 

trong sinh tử của phàm phu. Ý nghĩ chuyển trở lại rồi, liền siêu phàm nhập Thánh. 

 Chúng ta phải bắt đầu chuyển từ đâu?  Chính là đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chuyển 

trở lại. Cái thứ này hại chúng ta vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp tạo lục đạo luân hồi, 

kết vô lượng vô biên ân oán nợ nần với tất cả chúng sanh. Có thể trả hết không? Không thể. Cái 

ân oán nợ nần này, chỉ có từng đời từng đời tăng lên thêm , chắc chắn tiêu trừ không nổi. Quí vị 

thử nghĩ, có phải là tình trạng này hay không? May mà Phật đem chân tướng sự thật này nói rõ 

cho chúng ta biết,  những ân oán nợ  nần này là  giống như bóng đen vậy, tuy đời  đời  kiếp kiếp 

đang tích lũy, đang tăng thêm, nhưng nó luôn là một vùng đen tối, một ngọn đèn liền đem nó phá 

tan, cái gọi là buồng tối ngàn năm, một ngọn đèn này là có thể phá trừ nó. Đây là nói cái gì vậy? 

Quay đầu là không còn nữa. Đọa lạc ở bên trong thì đền trả không có ngày dứt, điều đáng quý là 

biết  quay  đầu.  Ân  đức  của  Phật  đối  với  chúng  ta  là  ở  chỗ  này,  không  có  lời  dạy  của  Phật  thì 

chúng ta đâu có biết những chân tướng sự thật này, làm sao biết quay đầu? Đây là đại ân đại đức 

của Phật đối với chúng ta. Quay đầu trở lại, đây mới gọi là người thiện thật sự. Thế chúng ta biết 

bản thân chúng ta có vô lượng vô biên tội lỗi, điều này đâu phải là giả. Bản thân ta có vô lượng 

vô biên tội lỗi, tất cả chúng sanh cũng có vô lượng vô biên tội lỗi, không có khác gì với chúng ta. 

Ta có thể thứ lỗi cho mình, có thể tha thứ mình thì tại sao không thể tha thứ người khác, thứ lỗi 

người  khác?  Cổ  nhân  dạy  người  rất  hay,  dạy  chúng  ta  lấy  cái  tâm  tha  thứ  mình,  tha  thứ  cho 

người, thì oan kết với người liền có thể hóa giải; dùng cái tâm chỉ trích người khác để chỉ trích 

mình, mới có thể sửa chữa lỗi lầm. Đây là những lời dạy rất hay, chúng ta cần nhớ kỹ, cần nên y 

giáo phụng hành. 

Hiếu dưỡng phụ mẫu là dưỡng cái thân của cha mẹ, dưỡng tâm của cha mẹ, dưỡng chí của cha 

mẹ, đem tâm lượng hiếu dưỡng cha mẹ mở rộng đến tất cả chúng sanh, xem tất cả chúng sanh 

đều là cha mẹ ta, tất cả chúng sanh đều là chư Phật Như Lai, hiếu dưỡng, phụng sự đạt đến hư 

không pháp giới thì cái thiện hạnh này mới viên mãn. Phật làm được rồi, Pháp Thân Đại Sĩ làm 

được rồi, tại sao chúng ta làm không được? Chính là do vọng tưởng, phân biệt, chấp trước làm 

hại chúng ta, hại chúng ta không làm được, hại chúng ta vĩnh viễn làm người ác. Lấy tiêu chuẩn 

của người thiện đó ở trong Phật pháp, chúng ta ngoài rìa cũng còn chưa chạm được, đây là điểm 

khó của Phật  pháp. Nhưng mà cái  điểm  khó này không phải  không thể khắc phục, nếu bạn có 

quyết tâm, có nghị lực, có trí tuệ thì bạn có thể khắc phục. Trí tuệ là hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Quyết tâm, nghị lực khắc phục vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của mình, cảnh giới của bạn 

liền được nâng cao, nâng cao với biên độ lớn. 

Chúng ta ngày nay tuy nói là phát tâm rồi, học Phật rồi, muốn giúp đỡ chúng sanh, thực ra là có 

ý nghĩ như vậy, nhưng ý nghĩ này là vô cùng yếu ớt, hay nói cách khác, không có coi chúng sanh 

ra gì, coi trọng bản thân mình, coi mình lúc nào cũng 99%, chúng sanh chỉ chiếm 1%, không hề 

suy nghĩ thay người khác, không có  ý nghĩ thật  sự giúp đỡ người khác, cho nên trí tuệ không 

khai. Người khác không có lỗi, lỗi đều ở chính mình. Thật sự muốn tu thiện, Phật pháp dạy học 

có ba giai đoạn. Giai đoạn thứ nhất là đoạn ác tu thiện. Tiêu chuẩn thấp nhất của thiện ác chính 

là thập ác nghiệp, thập thiện nghiệp, tiêu chuẩn thấp nhất này vẫn chưa có đạt đến ngũ giới. Phật 



276 



giáo hóa chúng sanh, tiêu chuẩn thấp nhất chúng ta có làm được chưa? Môn học này thật sự làm 

tốt rồi, học tập viên mãn rồi thì từ đây mới nâng lên đến năm giới, nâng lên đến mười giới. Nếu 

như các bạn nghĩ đến được chỗ này thì sao có thể không hổ thẹn? Bạn thọ giới gì chứ? Mười 

thiện của người thế gian còn làm không được thì nói gì đến giới? Hiện nay mọi người cùng nhau 

sống lây lất qua ngày, không có cần mẫn làm. Nếu thật sự cần mẫn làm, chắc chắn không được 

phép mơ mộng viễn vông. Bạn xuất gia, người ta gọi bạn một tiếng “sư phụ”, một tiếng “sư phụ” 

này là đưa bạn đi đến địa ngục A-tỳ rồi. Tại sao vậy? Bạn có phải là sư phụ không? Bạn có xứng 

làm sư phụ không? Sư phụ, mức tối thiểu là ngũ giới, thập thiện phải làm được. Làm được thập 

thiện mà chưa làm được ngũ giới, vẫn không thể gọi là sư phụ. Đây là chúng ta đem tiêu chuẩn 

hạ thấp đến mức không thể thấp hơn rồi, còn thấp hơn tiêu chuẩn của Phật. Tiêu chuẩn của Phật 

gọi bạn là tiểu sư. Tiểu sư là gì? Là Sa-di. Thử hỏi xem, “Mười giới Sa-di”, “Hai mươi bốn oai 

nghi”  bạn  có  làm  được  chưa?  Làm  được  rồi  mới  gọi  là  tiểu  sư.  Người  ta  xưng  hô  bạn,  danh 

không phù hợp với  thực là bạn phải  đọa lạc. Cái danh xưng này dễ xưng hô sao? Thế  mà còn 

xưng là Đại Sư, vậy thì nguy to. Người thế nào mới được xưng Đại Sư? Pháp Thân Đại Sĩ mới 

được xưng Đại Sư. Ở trong cửa Phật chúng ta, quí vị thử xem “Cao Tăng Truyện”, có người nào 

dám xưng là Đại Sư? Bồ Tát Văn Thù, Bồ Tát Phổ Hiền, Bồ Tát Quan Âm đều không dám xưng, 

các Ngài xưng là Đại Sĩ, không dám xưng Đại Sư. Ai xưng Đại Sư vậy? Chỉ có Phật mới xưng là 

Đại Sư. Cái danh xưng này dám tùy tiện go ̣i sao? Bạn không phải Phật, người ta go ̣i b ạn là Đại 

Sư, đó là bạn giả mạo Phật, mạo xưng Phật thì nguy to! Bạn đi ra ngoài giả mạo tổng thống, lập 

tức người ta bắt bạn đi ngồi tù rồi, đi xử tội rồi, vậy bạn giả mạo Phật thì có nguy không? Cho 

nên chúng ta phải luôn hiểu rõ, học Phật chính là học làm một người sáng suốt, không nên học 

thành một người mơ hồ. Người thật thà vẫn còn có được rất nhiều người tôn kính. Tại sao vậy? 

Vì bạn là người thật thà, bạn là người yên phận. Thật thà, yên phận, nhất định không thể cuồng 

vọng, không thể hư ngụy, không thể kiêu mạn. Cần mẫn nỗ lực học tập theo Phật, nhất định phải 

đoạn tập khí. Tập khí phiền não của chúng ta quá nặng, quá nặng. Tập khí xấu nhất chính là ưa 

thích dò hỏi chuyện của người khác, trong đầu đầy thị phi nhân ngã, đây là tập khí xấu nhất, dễ 

dàng tạo nghiệp nhất. Nếu như là làm cái việc phá hoại Tam Bảo thì tội nghiệp này là nặng rồi, 

trong “Kinh Phát Khởi Bồ Tát Chí Nhạo”, Phật nói tội nghiệp này là đọa ở địa ngục A-tỳ, vậy tại 

sao bạn phải tạo nghiệp? Bạn có cái miệng này, tại sao không khuyên người làm việc tốt nhiều 

hơn, mà lại muốn nói lỗi lầm của người ta, muốn tạo vô lượng vô biên tội nghiệp? Một người 

thông minh hay hồ đồ sẽ bộc lộ ra vô cùng rõ rệt ở chỗ này, người thiện người ác cũng ở chỗ này 

mà biện biệt ra được. 

Đọc kinh, dạy học chẳng qua là để rõ lý. Thế xuất thế gian việc đại thiện hàng đầu chính là dạy 

học.  Khổng  Lão  Phu  Tử  cả  đời  dạy  học,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  cả  đời  dạy  học,  bản  thân  các 

Ngài  dạy  người  chính  là  có  hai  sự  việc,  thứ  nhất  là  dạy  học,  thứ  hai  là  sửa  lỗi.  “Học  rồi  mà 

 không chịu dạy, có lỗi mà không chịu sửa” , đây là hai sự việc mà Khổng Lão Phu Tử cả đời lo 

buồn. Học rồi mà không chịu dạy, bạn học rồi thì phải giảng, bạn hiểu cái ý nghĩa này không? 

Học rồi thì phải giảng, giảng nhiều cho người khác nghe, đến khắp nơi khuyên bảo mọi người. 

Có  lỗi  thì  phải  sửa.  Bạn  học  rồi  không  chịu  giảng,  chính  là  lỗi  lầm  lớn  nhất  của  bạn.  Bạn 

nói: “Tôi không có cơ hội giảng thì sao?” . Từ sáng đến tối, bạn không có gặp được một người 

nào  sao?  Gặp  được  một  người  thì  giảng  với  một  người,  gặp  được  hai  người  thì  giảng  với  hai 

người. Nếu thật sự không gặp được ai, thì làm giống như Sanh Công vậy, giảng cho đá nghe. Ưa 

thích giảng, ưa thích độ  chúng sanh, ưa thích giúp đỡ người khác. Bạn nên biết, khuyên người 

khác cũng là khuyên mình. Số lần khuyên nhiều rồi, thời gian lâu rồi như mưa dầm thấm đất, ở 

trong vô hình trung, mình đã có thay đổi, chính  mình thật sự tỉnh ngộ trở lại. Có thể thấy hiệu 



277 



quả của dạy học là lớn biết bao, sao có thể không giảng được? Hiện nay là thuận tiện hơn nhiều 

so với trước đây. Bạn mua máy ghi âm, mua máy ghi hình, không có người giảng thì giảng vào 

đó. Sau khi giảng xong khi mở ra, thử nghe lại. Bạn giảng cho máy nghe, máy giảng lại cho bạn 

nghe. Điều này  ở thời  đại  ngày nay, lợi  dụng khoa học kỹ thuật  cao tu  học, ngăn lỗi,  khuyến 

thiện. Chúng ta dùng phương pháp này để giúp đỡ mình, có cơ hội phải giúp đỡ người khác, nhất 

định không được bỏ lỡ cơ hội. Ta biết bao nhiêu thì giảng bấy nhiêu, cái gì không biết thì không 

giảng, vậy thì tránh phải giảng sai. Cái gì biết thì cần nên giảng, có gì nghi ngờ nhất định phải 

hỏi, thỉnh giáo người khác, lắng nghe sự hướng dẫn của người khác nhiều. Khi có những ý kiến 

bất đồng thì cần phải có trí tuệ năng lực biện biệt, cần có tâm lượng bao dung rộng lớn, chúng ta 

mới có thể khai trí tuệ, như vậy ở trên đạo nghiệp mới có tiến bộ. Mấy câu tiếp theo đều dễ hiểu, 

không cần nói nhiều. 

 “Nhân giai kính chi” . Đây là điều rõ ràng dễ thấy, như Khổng Lão Phu Tử, Phật Thích Ca Mâu 

Ni, chư Bồ Tát là người của mấy ngàn năm trước, người hiện nay nhắc đến vẫn là tôn kính. 

 “Thiên đạo hựu chi” , thiên thần phù hộ họ. 

 “Phước lộc tùy chi” . Bạn thật sự có tâm thiện, ý thiện, hạnh thiện, thì không có phước báo bạn 

cũng được phước báo. Phước từ đâu mà có vậy? Phước từ thiện mà có. Cảm ứng của thiện chính 

là phước lộc. 

 “Chúng tà viễn chi”  (“tà” là chỉ yêu ma quỷ quái), yêu ma quỷ quái tự nhiên sẽ tránh xa bạn. 

 “Thần linh vệ chi” , thần hộ pháp bảo vệ bạn. Đây là nói quả đức, bạn nhất định đạt được. 


********************* 

Xin xem tiếp “Cảm Ứng Thiên”, đoạn thứ 35 và 36. Đoạn thứ 35 là  “Sở tác tất thành, thần tiên 

 khả ký” . Đoạn thứ 36 là  “Dục cầu thiên  tiên giả, đương lập nhất thiên tam bách thiện. Dục 

 cầu địa tiên giả, đương lập tam bách thiện”.  Kinh  văn đến chỗ  này là  giảng xong phần thiện 

báo. Trở xuống đây là phần ác báo, là đoạn lớn thứ tư. Trước đây chúng ta có phân đoạn, đem 

đoạn văn tự này đặt tên là “Thành Sở Tác”, tức là thành tựu việc mà mình làm. 

 “Sở tác tất thành” , câu nói này vô cùng khẳng định, nói rõ với chúng ta thiện nhân thiện quả. 

Phạm  vi  của  câu  nói  này  vô  cùng  rộng  lớn.  Ở  trong  tiểu  chú  nói:  “Thế  gian  không  có  việc  gì 

 không thành. Người trong thiên hạ đều có thể làm được” . Hai câu nói này hay. Mỗi người đều 

có  thể  hành  thiện,  mỗi  người  đều  có  thể  thành  tựu  sự  nghiệp  mà  họ  kỳ  vọng,  cái  gọi  là  “hữu 

 nguyện tất thành” . Đây là thánh hiền, chư Phật Bồ Tát từ xưa đều nói như vậy. Nhưng theo kinh 

nghiệm bản thân trong một đời này của chúng tôi, dường như là muốn làm một việc tốt thì đều 

gặp rất nhiều khó khăn, cái  gọi là  “việc tốt thường nhiều dày vò” , đây là sự thật. Hai cách nói 

này rốt cuộc có mâu thuẫn hay không? Cách nói nào là chính xác. Chúng ta cần tham tường thật 

kỹ, cũng chính là người hiện nay nói là nghiên cứu tỉ mỉ. Việc tốt thường nhiều dày vò là sự thật, 

mà dày vò t ừ đâu mà ra, điều này chúng ta phải biết. Nếu không thể khắc phục ma chướng thì 

việc tốt cũng không thể thành tựu, đặc biệt là ở xã hội hiện tại. Tại sao vậy? Bạn làm một việc 

tốt, chắc chắn có hại đến lợi ích đang có của một số người, cho nên những người này nhất định 

nhảy  ra  chướng  ngại,  chúng  ta  thường  nói  đố  kỵ  chướng  ngại.  Lời  nói  này  có  ý  nghĩa  rất  sâu 



278 



rộng. Nhưng mà Thánh nhân nói  “gieo nhân thiện được quả thiện, thiện hạnh nhất định có thành 

 tựu” , lời nói này cũng là chính xác. Vấn đề là bạn phát tâm có thuần hay không, có chánh hay 

không? Nếu bạn phát tâm thuần chánh, cái  gọi là  “đắc đạo giả đa trợ” . Ma chướng chắc chắn 

có. Thế Tôn thị hiện thành Phật còn có ma chướng. Bồ Tát tu hành chứng quả đâu có ác ý gì, tâm 

địa các Ngài thật là thuần thiện, vậy mà vẫn có ma chướng. Chúng ta biết ma chướng có từ vô thỉ 

kiếp đến nay, kết ân oán nợ nần với chúng sanh, ân báo không hết, oán cũng không có cách gì 

dứt  hết  được,  nợ  nần  trả  không  xong,  như  vậy  bạn  mới  biết  sự  vướng  víu  ân  oán  nợ  nần  là 

nguyên nhân vẫn phải gặp ma chướng của Bồ Tát thành Phật. Chúng ta cũng là quá khứ đời đời 

kiếp kiếp, vô lượng kiếp đến nay cũng làm những việc này, cho nên ngày nay trên đường Bồ Đề, 

mặc dù muốn làm sự nghiệp lợi  ích tất  cả  chúng sanh, không có mảy may  ý  nghĩ  tự  tư tự  lợi, 

nhưng vẫn không thể tránh khỏi ma chướng. Bồ Tát có trí tuệ, người học Phật chính là phải học 

trí  tuệ  này.  Khởi  dụng  của  trí  tuệ  là  làm  sao  tiêu  trừ  ma  chướng,  làm  sao  chuyển  ma  chướng 

thành trợ lực, đây là trí tuệ, là điểm mà chúng ta phải học ở Thế Tôn. Thế Tôn có thể đem ma 

vương, khiến họ chuyển biến thành hộ pháp, chân thành cảm hóa nhân tâm, chỗ chúng ta thiếu 

sót chính là chỗ này, không có thành ý. Tâm tốt là rất hay, nhưng tâm của chúng ta vẫn chưa đủ 

tốt, cho nên vẫn không có cách gì cảm hóa tâm chúng sanh. Đây là điểm chúng ta cần cố gắng, 

cần nỗ lực. 

Trong chú giải phía dưới có mấy câu nói rất hay.  “Duy dĩ thực tâm hành thiện” . Cái thực tâm 

này chính là tâm chân thành, ở trong Phật pháp gọi là tâm Bồ Đề, nhà Nho gọi là thành ý, chánh 

tâm. Câu này ý nói dùng thành ý, chánh tâm để hành thiện. 

 “Tắc nhân sự ký hợp thiên tâm” . Chỗ này nói “thiên tâm”, chính là nhà Phật gọi là tánh đức. 

Bạn khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác tương ưng với tánh đức. 

 “Nhi thiên ý khởi vi nhân nguyện” . Chữ “thiên ý” này là chỉ trời đất quỷ thần. Bạn dùng chân 

tâm, dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình  đẳng, tâm từ  bi  thì quỷ  thần kính  ngưỡng 

bạn, ngay cả oan thân trái chủ của bạn nhìn thấy rồi họ cũng khâm phục, cũng kính ngưỡng, cho 

dù không giúp đỡ bạn, họ cũng không làm hại bạn. Đây là đạo lý nhất định. 

Nói thật ra, giáo dục vào thời xưa không giống với giáo dục hiện nay, người thời xưa hiểu được 

đạo lý này. Cho dù người này có mối thù giết cha của ta, mối thù không đội trời chung này nhất 

định phải trả thù. Nhưng mà người này đang làm việc cho xã hội, vì đại chúng phục vụ thì mối 

thù này hiện nay không được báo. Tại sao vậy? Nếu chúng ta báo thù, đem họ giết đi, chúng sanh 

sẽ không có phước, hiện nay họ thật sự đang làm việc vì chúng sanh. Đợi đến khi nào mới báo 

vậy? Đợi đến khi họ thôi làm việc, nghỉ hưu mới trả thù họ. Khi họ không vì đại chúng phục vụ, 

vào lúc này mới báo thù. Đây là lễ xưa của Trung Quốc. Ví dụ, họ hiện nay làm trưởng huyện 

thị, trưởng huyện thị thì phục vụ nhân dân một huyện thị, không những không được báo thù mà 

còn phải giúp đỡ họ, còn phải thành tựu họ. Tại sao vậy? Họ vì chúng sanh, vì xã hội, không phải 

vì cá nhân họ, vậy mới gọi là hiểu đạo lý. Người hiện nay không có tiếp nhận kiểu giáo dục này, 

nên không có biết đạo lý này, không biết chướng ngại hành vi thiện, cử chỉ thiện của một người 

là  gây  nên  sự  tổn  hại  to  lớn  cho  toàn  bộ  xã  hội,  cho  tất  cả  chúng  sanh.  Bạn  báo  thù  là  đúng, 

nhưng trách nhiệm nhân quả này bạn phải gánh. Người thật sự có trí tuệ, họ thấy rất rõ ràng, món 

nợ  đó  họ  mới có thể tính đư ợc rõ ràng . Người ngu bình thường làm sao  biết được? Những sự 

việc này, quy cho cùng vẫn là vấn đề giáo dục. Cho nên, sự gợi  ý của Khổng Lão Phu Tử cho 

chúng  ta  là:  “học  rồi  không  thể  không  giảng” .  Hàng  ngày  dạy  học  chính  là  giáo  hóa  chúng 



279 



sanh.  Dạy  học,  không  cần  thiết  phải  có  nơi  chốn  nhất  định,  cũng  không  cần  thính  chúng  nhất 

định, tùy lúc tùy nơi, Phật pháp nói là tùy duyên, tùy loại hiện thân, tùy duyên thuyết pháp; dùng 

cách nói hiện nay để nói là cơ hội giáo dục, ba người, năm người, bất kể ở chỗ nào. Khi tôi còn 

nhỏ, có nhìn thấy các cụ ngày xưa dạy học, phần lớn là ở quán trà. Ở quán trà, có năm, ba người 

bạn cùng nhau uống trà, họ ở nơi đó giảng đạo lý lớn, người uống trà bên cạnh cũng đều đang 

nghe, vô cùng có ý vị; lắng nghe họ nói chuyện, tăng trưởng tri thức, tăng trưởng kiến thức, cho 

nên quán trà chính là phòng học. Nhưng mà những nông thôn khác có thể không có hiện tượng 

này. Văn phong quê hương tôi tương đối thịnh, mọi người biết, triều Thanh có phái Đồng Thành, 

là xuất hiện ở quê hương tôi. Cho nên các bạn nhỏ ở nông thôn tôi đều đi học, đều biết viết chữ. 

Chúng tôi nghĩ rằng nông thôn khác cũng vậy, nhưng nghe nói nông thôn khác không giống như 

nông  thôn  chúng  tôi,  văn  phong  của  chúng  tôi  rất  thịnh,  mãi  cho  đến  hiện  nay,  mặc  dù  ít  rồi 

nhưng vẫn còn có chút gốc rễ. Cho nên Phu Tử nói ý nghĩa của hai câu này, chúng tôi đã có sự 

thể hội rất sâu. Cách làm này của người xưa rất đáng để chúng ta noi theo, chúng ta cần phải nên 

học tập theo họ. 

Trong tứ vô ngại biện tài của nhà Phật, cái cuối cùng là  “nhạo thuyết” , ưa thích nói, ưa thích dạy 

người. Người ta đến thỉnh giáo, đương nhiên bạn phải dạy họ. Người ta không có đến thỉnh giáo, 

Bồ Tát làm bạn không mời. Người ta không thỉnh, bạn không được kéo họ đến để dạy họ, việc 

đó không hợp lý. Bạn giảng cho người quen của bạn, khiến họ ở bên cạnh nghe, đây chính là vì 

họ  làm  người  bạn  không  mời.  Thực  ra  hoài  nghi  của  chúng  sanh  là  vô  lượng  vô  biên,  có  mấy 

người biết hướng về Phật mà thỉnh pháp? Chúng ta xem thấy trong Kinh điển. Người hướng về 

Phật  thỉnh  pháp,  đều  là  Phật  Bồ  Tát  hóa  thân  thị  hiện.  Từ  đó  cho  thấy,  Thế  Tôn  cũng  thường 

xuyên làm người bạn không mời của chúng sanh. Thâm nghĩa, mật nghĩa ở trong đây (chữ “mật” 

này không phải bí mật mà là thâm mật), chúng ta phải có năng lực thể hội. 

Tóm lại, niệm niệm hy vọng tất cả chúng sanh có thể phá mê khai ngộ, gợi mở trí tuệ chân thật 

của họ, niệm niệm mong cầu tất cả chúng sanh đoạn ác tu thiện. Phá mê khai ngộ là trí, đoạn ác 

tu thiện là đức. Phật Bồ Tát, các bậc Thánh hiền ở thế gian, việc họ làm chính là mỗi một việc 

như vậy, ngoài sự việc này ra, họ đối với thế gian này quả thật là chẳng cầu mong gì cả, thật sự 

triệt để làm được “không tranh với người, chẳng cầu gì ở đời”. Đây là tấm gương tốt chân thật 

cho chúng ta tu học. Cho nên chúng ta phải thật sự phát tâm Bồ Đề. Nhà Phật nói tâm Bồ Đề , 

trên thực tế, nhà Nho cũng là nói tâm Bồ Đề . Quí vị đem điều mà nhà Nho với nhà Phật nói, so 

sánh thử sẽ hiểu ngay. Nhà Nho nói  “thành ý” , trong “Quán Kinh” nói  “tâm chí thành” , bạn thử 

nghĩ,  “thành  ý”  với  “tâm  chí  thành”  có  giống  nhau  hay  không?  Nhà  Nho  nói  “chánh  tâm” , 

trong Kinh nói  “thâm tâm” ,  “hồi hướng phát nguyện tâm” . Nhà Nho chỉ nói một cái (là chánh 

tâm), còn Phật pháp nói hai cái. Thâm tâm là tự thọ dụng, hồi hướng phát nguyện tâm là tha thọ 

dụng. Cho nên, Thánh nhân thế xuất thế gian đều là lấy tâm Bồ Đề làm căn bản. Tự thọ dụng của 

chánh tâm chính là thâm tâm. Thâm tâm là ưa thiện mến đức, ở trong tâm không có mảy may ác 

ý. Hồi hướng phát nguyện tâm chính là trong “Khởi Tín Luận” gọi là  “đại từ bi tâm” , dùng tâm 

từ bi đối xử người. Chí thành là thể của tâm Bồ Đề, thâm tâm là tự thọ dụng của tâm Bồ Đề, hồi 

hướng phát nguyện tâm là tha thọ dụng của tâm Bồ Đề. Nhà Nho nói đơn giản, thành ý là thể, 

chánh tâm là khởi dụng, sau đó mới có thể làm được tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. Chữ 

bình thiên hạ này là thiên hạ tất cả chúng sanh có được bình đẳng, là cái ý này. Dùng tâm thanh 

tịnh, bình đẳng đối xử tất cả chúng sanh, đây là ý nghĩa của bình thiên hạ. 



280 



 “Tự nhiên mặc trợ, hành vô bất thông, tác vô bất thành” . Hai câu nói này, ở trong Phật pháp 

chúng ta gọi là chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần giúp đỡ bạn, không có gì khác, chính là 

một chữ  “thành tâm” . 

Cư sĩ Tề kể chuyện cho các bạn nghe, đạo tràng Thiên Mục Sơn có một số quỷ ở nơi đó. Quỷ đó 

là quỷ vừa mới từ trong địa ngục ra. Các bạn phải biết, tạo tác tội nghiệp đọa địa ngục, phải trải 

qua thời gian rất dài, rất dài. Họ từ địa ngục ra, cũng trú ở trên núi đó. Những quỷ thần này cũng 

hoàn toàn không phải rất thiện. Nhưng mà nhìn thấy bà hộ trì đạo tràng  ở đó, một chút tư tâm 

cũng không có, cho nên những quỷ thần này hộ trì bà. Họ yêu cầu bà cho một căn phòng, bà đã 

kể với các bạn, đó là phòng số 8. Phòng số 8 đó cửa đóng lại, một năm mới mở một lần, chỉ cho 

phép một mình bà vào, người khác không được phép vào. Số quỷ từ địa ngục ra, trú ở nơi đó tu 

hành, những người này cũng hộ trì đạo tràng. Cho nên, tâm địa của bạn chân thành, vì Phật pháp, 

vì  chúng  sanh,  những  quỷ  thần  này  họ  thấy  rõ  ràng,  họ  giúp  đỡ  bạn.  Bạn  không  phải  tu  hành 

chân chánh, khi sống ở trên núi, họ sẽ chọc phá bạn, bạn tuyệt nhiên không thể sống ở trên núi 

này. Tương lai các bạn có cơ hội thì đến núi đó ở, khảo nghiệm thử xem các bạn là tu thật hay là 

tu giả? Các bạn có được những quỷ thần này giúp đỡ hay không, hay là quỷ thần trêu chọc các 

bạn? Bà kể, có rất nhiều pháp sư muốn đến núi đó để ở, nhưng ở không nổi, hai ba ngày tự mình 

phải xuống núi rồi. Sự việc này chứng tỏ lục đạo luân hồi là sự thật. Thiên địa quỷ thần giúp đỡ 

người, chọc phá người, cái sự việc này cũng là thật. Chúng ta tự mình phải biết cảnh giác, phải 

biết quyết chí hướng thượng. 

Cái mà Đạo gia mong cầu là hy vọng làm thần tiên. Cho nên một câu sau cùng là “Thần tiên khả 

ký”. Người học Phật chúng ta, chí không ở thần tiên, cũng không ở sanh thiên. Người học Phật, 

chí ở làm Phật, chỉ cầu vãng sanh Tịnh Độ, không giống với  chỗ mà họ mong cầu. Nhưng mà 

làm Phật, làm Tổ, vãng sanh, thiện tâm thiện hạnh của chúng ta phải vượt qua họ. Ở chỗ này họ 

nói là cầu thiên tiên phải lập 1.300 thiện, địa tiên cũng phải lập 300 thiện. Điều này nói rõ với 

chúng ta một sự thật, thần tiên đều là người thiện. Tâm hạnh bất thiện thì chỉ có đi làm quỷ, thần 

tiên không có phần. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. A Di Đà Phật. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 45) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 46) 



281 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 46) 

Chào chư vị đồng tu, chào mọi người. 

Hôm qua tôi đã giảng đoạn  “Sở tác tất thành, thần tiên khả ký”. Đây là đoạn cuối cùng nói về 

thiện báo của  “Cảm  Ứng Thiên”. Mục đích  cuối  cùng  của  Đạo  gia là hy vọng thành thần tiên, 

mục đích tu hành của nhà Phật là thành Phật, còn mục tiêu của nhà Nho là Thánh hiền. Nói tóm 

lại,  đây  đều  là  cảnh  giới  cao  nhất  của  đời  sống  tu  dưỡng.  Tuy  cách  nói  khác  nhau,  nhưng  mà 

nguyện vọng tu học là cực kỳ giống nhau. Tam giáo đều là dạy người đoạn ác tu thiện, tu dưỡng 

tâm tánh mới có thể đạt đến cảnh giới này, nhưng chỗ mà Phật pháp nói rất là vi tế, bởi vì phiền 

não cực kỳ vi tế, không những là không dễ dàng đoạn, mà thật sự là rất khó phát hiện. Phiền não 

thô nặng thì dễ dàng phát hiện, nói ra chúng ta đều có thể lý giải; còn phiền não vi tế thì chúng ta 

không có cách gì lý giải, như vọng tâm, vọng niệm, cái mà Phật gọi là sát-na sinh diệt, đây là chỗ 

mà chúng ta không có cách gì nhìn thấy, cũng không có cách gì thể hội được. 

Thần tiên chưa ra khỏi Tam giới, hay nói cách khác, những phiền não mà họ có thể phục được 

chính là kiến tư. Họ phục được kiến tư, hoàn toàn chưa có đoạn. Trong Kinh Phật nói cho chúng 

ta biết, tứ thiền bát định đều là định công rất cao sâu, không phải công phu bình thường, ở trong 

cảnh giới này có thể nhìn thấy tình trạng của lục đạo luân hồi. Ở trong lục đạo, đặc biệt là cõi địa 

ngục, trong “Kinh Đại Tạng” nói với chúng ta rất hay, nếu như không phải Bồ Tát, không phải 

người tạo tác tội nghiệp thì chắc chắn không nhìn thấy địa ngục, thế nhưng người có định công 

rất sâu, họ có thể nhìn thấy cảnh giới này. Qua đó chúng ta biết, cảnh giới trong định đã đột phá 

được giới hạn của không gian và thời gian. Cho nên họ có thể nhìn thấy lục đạo, có thể nhìn thấy 

quá khứ, có thể nhìn thấy vị lai. Thiền định của Phật pháp còn sâu hơn cái này, phương diện mà 

họ nhìn thấy còn rộng hơn cái này. Họ có thể nhìn thấy tâm hạnh của tất cả chúng sanh trong hư 

không pháp giới, trong “Lăng Nghiêm” gọi là “tịnh cực quang thông đạt”, tịnh đến cực điểm. 

Nói thực ra, tịnh đến cực điểm chính là bình thường chúng ta nói là buông xả, buông xả đến cực 

điểm. Ngay cả cái  ý niệm buông xả này cũng buông xả luôn thì bản năng của tự tánh sẽ hoàn 

toàn hồi phục, hiệu quả của đoạn ác tu thiện, tu tâm dưỡng tánh, viên mãn hiện tiền rồi, cái mà 

người  thế  gian  mong  cầu  như  công  danh  phú  quí,  khỏe  mạnh  trường  thọ,  đó  là  chuyện  nhỏ, 

đương nhiên có thể cầu được. Quí vị đã nhìn thấy ở trong “Liễu Phàm Tứ Huấn”, ở trong chú 

giải “Cảm ứng Thiên” cũng có rất nhiều những điển hình này. Sự thay đổi vận mạng, nói thật ra, 

đó thuộc về sự thay đổi trên quả. Tại sao trên quả đã xảy ra thay đổi vậy? Do trên nhân đã xảy ra 

thay đổi, nhân quả là tương ưng. Nhân là khởi tâm động niệm. Trước đây không hiểu những đạo 

lý  này,  khởi  tâm  động  niệm  tạo  ác,  tùy  thuận  phiền  não,  cho  nên  quả  báo  bất  như  ý.  Khi  tiếp 

nhận lời dạy của thánh hiền, hiểu rõ về sự việc này rồi, biết ác niệm, ác hạnh là sai lầm, có thể 

đem nó điều chỉnh trở lại, đây là hạ công phu trên nhân. Nhân thay đổi rồi, quả đương nhiên sẽ 

khác; thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo, đây là sự thật. Thánh nhân Tam giáo ở Trung Quốc 

đều dạy chúng ta như vậy. Ở trong “Cảm Ứng Thiên” trích dẫn chuyện này rất nhiều, quí vị đều 

có thể làm tham khảo. 

Ở trong đây có một đoạn là triều Tống Lý Đoan Nguyện hỏi Thiền sư Đạt Quán là thiên đường, 

địa ngục rốt cuộc là có hay không. Vấn đề này không phải là vấn đề của mỗi một mình ông, có 

rất nhiều người thắc mắc về vấn đề này, nhất là vào xã hội hiện nay, người đưa ra vấn đề này quá 

nhiều quá nhiều. Có lẽ bản thân chúng ta tương lai cũng sẽ gặp phải rất nhiều người đưa ra vấn 



282 



đề này với chúng ta. Vấn đề này rốt cuộc là có hay là không? Đạt Quán là thiền sư, nên dùng 

thiền  ý  để  trả  lời,  cảnh  giới  của  thiền.  Ngài  trả  lời  không  sai,  cái  cảnh  ý  này  rất  cao,  tôi  nghĩ, 

người hiện nay có thể nghe hiểu được thì không nhiều. Câu trả lời của Ngài là:  “chư Phật nói có 

 ở trong không, mắt thấy không hoa” . Ngài nói:  “Thái úy thì tìm không trong có” . Tước vị của 

Lý  Đoan  Nguyện  thời  đó  là  thái  úy,  địa  vị  này  rất  cao,  làm  quan  lớn.  Ngài  nói  anh  từ:  “Tìm 

 không trong có, mò trăng đáy nước” . Câu trả lời này rất hay . Nhưng mà ngày nay có người đưa 

ra vấn đề này với chúng ta, chúng ta đem hai câu nói này trả lời họ, chắc chắn họ không hiểu. 

Người hiện nay hỏi thì chúng ta thẳng thắn nói cho họ biết là sự việc này chắc chắn có. Tại sao 

nói  chắc  chắn  là  có  vậy?  Không  giống  như  câu  trả  lời  của  thiền  sư,  câu  trả  lời  của  thiền sư là 

“chẳng có ch ẳng không”, cái cảnh giới đó cao. Tại sao nói chắc chắn là có vậy? Bởi vì bạn có 

tâm, bạn có tâm thì có, bạn vô tâm thì không, đây là chân tướng sự thật. Có tâm, cái tâm này là ý 

nghĩ, bạn có ý nghĩ thì có, bạn không có ý nghĩ thì không. Ý nghĩ là gì vậy? Vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước. Lục đạo là do vọng tưởng, phân biệt, chấp trước biến ra. Thập pháp giới cũng là 

do vọng tưởng, phân biệt,  chấp trước biến ra,  ở  trong đó không có chấp trước. Cho nên xa lìa 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  không  những  lục  đạo  không  có,  mà  thập  pháp  giới  cũng 

không có. Chúng ta phải hiểu được đạo lý này. Đạo lý này đã hiểu rồi, chúng ta mới biết được 

đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện là lẽ đương nhiên. 

Lợi ích chúng sanh là sự nghiệp duy nhất của chúng ta. Ở trong một đời này, bất kể chúng ta là 

thân phận gì, bất kể là ở trong cương vị công tác nào, nói tóm lại, đều là vì chúng sanh phục vụ, 

vì xã hội phục vụ, giúp đỡ tất cả chúng sanh sửa lỗi, hướng thiện, giúp đỡ cái xã hội này ổn định 

phồn vinh, nếu không thì chúng ta đến thế gian này để làm gì? Nhưng mà giúp đỡ chúng sanh, 

giúp đỡ xã hội, phương pháp cách thức không giống nhau, thiên biến vạn hóa. Trong “Kinh Hoa 

Nghiêm”, sau cùng 53 tham gợi ý rất nhiều cho chúng ta. Chúng ta xem thấy, ở trong Kinh có 

người thiện hành thiện, hình như cũng xem thấy giống như là người ác hành ác, đó đều là Bồ 

Tát, đều là Phật, chẳng qua là lợi ích xã hội. Trong cái xã hội này, căn tánh chúng sanh không 

giống nhau, có một số người dùng lời thiện khuyên họ, họ quay đầu ngay; có một số người dùng 

lời thiện khuyên họ, họ tuyệt nhiên coi thường bạn, nhưng dùng phương pháp tồi tệ để đối xử họ, 

họ phục ngay. Cho nên Phật Bồ Tát gặp phải người thiện, họ còn thiện hơn bạn, người thiện phục 

ngay; gặp phải người ác, họ còn ác hơn bạn, người ác cũng phục ngay. Cho nên diện mạo mà họ 

thị hiện, cho dù là thiện hay là ác, họ thuần một thiện tâm. Các bạn thấy mười một vẻ mặt Quan 

Âm, Quan Âm đó trên đầu còn có đầu, cái diện mạo đó đều không giống nhau; có cái rất hiền từ, 

có cái rất hung ác. Bồ Tát đâu có nhiều đầu như vậy, đó là biểu pháp, nói với bạn là vẻ mặt thiên 

biến vạn hóa, cách thức thiên biến vạn hóa, đối với người nào là dùng vẻ mặt như thế nào. Tâm 

bất biến, tâm địa chân thành, thanh tịnh, từ bi, bình đẳng, đó là vĩnh viễn bất biến. Chúng ta phải 

học tập ở chỗ này. Người thế gian nói học biết làm người, Phật pháp chúng ta nói học biết làm 

Bồ Tát, vậy mới có thể thành tựu bản thân. 

Chỗ cao siêu của Phật Bồ Tát là ở trong không phân biệt mà khởi phân biệt, phân biệt chính là 

không phân biệt; ở trong không chấp trước mà sinh chấp trước, chấp trước chính là không chấp 

trước. Không chấp trước, không phân biệt là chân tâm của họ bộc lộ, còn phân biệt, chấp trước là 

cách thức giúp đỡ chúng sanh của họ, đó là một, không phải hai. Phiền phức của chúng ta ngày 

nay là không có trí tuệ này, đem phân biệt và không phân biệt, chấp trước và không chấp trước 

phân thành hai sự việc rõ ràng, không biết đó là một sự việc, vì vậy không những không thể lợi 

ích chúng sanh, đối với mình cũng là bất lợi lớn, chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước vĩnh 

viễn đoạn không hết. Nếu không thể phá trừ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, cho dù chúng ta 



283 



đoạn ác tu thiện, trì giới niệm Phật, cũng chỉ là việc thiện ở trong lục đạo. Điểm này chúng ta 

không  thể  không  hiểu  rõ.  Thiện  hạnh  ở  trong  lục  đạo  cảm  được  là  quả  báo  ở  ba  đường  thiện. 

Mục tiêu học Phật của chúng ta là muốn làm Phật, làm Bồ Tát, vậy là trái lại với mục tiêu này 

rồi. Để phá trừ cái mê chấp này là việc rất khó khăn. Nếu như chúng ta thật sự phát tâm, muốn ở 

trong một đời này thành tựu, sự việc này không giải quyết được thì nguyện vọng của chúng ta 

vĩnh viễn không đạt được. Nếu muốn đột phá cửa ải này , biện pháp duy nhất, Phật Đà dạy cho 

chúng ta là đọc tụng Đại Thừa. Nhưng mà bạn đọc tụng Đại Thừa thì phải đầy đủ “Tín- Giải - 

Hành - Chứng”, vậy bạn mới là đọc tụng chân thật. Phải tin lời Phật dạy trong Kinh. Làm sao có 

thể  sanh  tín  vậy?  Bạn  nhất  định  phải  lý  giải  chính  xác.  Tín  sinh  từ  trong  giải,  giải  có  được  từ 

trong tín, giải với tín phụ trợ lẫn nhau. Nếu như muốn lý giải chính xác, nhất định phải  y giáo 

phụng hành. Giải được một phần thì bạn có thể hành một phần, có thể hành một phần thì có thể 


giải  được  hai  phần,  cho  nên  giải  với  hành  cùng  phụ  trợ  lẫn  nhau.  Cái  mà  chúng  ta  học  được 

không thể ứng dụng thì không có cách gì nâng cao lên thêm được. Ứng dụng này, Khổng Phu Tử 

nói đơn giản, nói rất hay, ứng dụng chính là  “dạy học, sửa lỗi” . Ưa thích giảng giải cho người 

khác, mỗi ngày tự mình soi lại sửa lỗi, đây là thật học, thật sự được thọ dụng. Nếu như không 

chịu vì người giảng giải, không chịu sửa chữa lỗi lầm, thì không những không thể khế nhập cảnh 

giới  của Thánh hiền, mà ngay  cả  ý nghĩa của Thánh hiền giảng, bạn cũng không có cách  gì  lý 

giải. Cho nên,  “Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”  cũng không phải là việc dễ dàng. 

Sau cùng có hai câu:  “Dục cầu thiên tiên giả, đương lập nhất thiên tam bách thiện. Dục cầu 

 địa tiên giả, đương lập tam bách thiện” . Thiên tiên với địa tiên, chú giải này rất hay, ông trích 

dẫn  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”,  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói  10  loại  tiên.  Ở  trong  bát  tiên,  Hán 

Chung  Li  nói  tiên  có  5  loại.  Những  điều  này  chúng  ta  đều  có  thể  làm  tham  khảo,  để  chúng  ta 

hiểu thêm cảnh giới tu học của Đạo giáo, đây cũng là thường thức rất hay. 


****************** 

“Cảm Ứng Thiên”, một đoạn cuối cùng của thiện báo, trong “Hội Biên” đã làm một kết luận:  Sự 

 tu  hành  của  Đạo  giáo,  quả  báo  chính  là  thành  tiên.  Phật  pháp  cũng  chỉ  trong  “Kinh  Lăng 

Nghiêm” có nói đến sự việc này. Thông thường trong Phật pháp đều nói lục đạo, duy chỉ “Kinh 

Lăng Nghiêm” là nói 7 thú, tức là nói 7 đường (trong lục đạo lại tăng thêm một đường tiên đạo). 

Trong Kinh nói 10 loại tiên, ở trong “Hội Biên” cũng trích ra ở chỗ này, quí vị có thể tham khảo, 

có thể xem thử. Nhưng bản thân Đạo giáo nói tiên đạo, họ cũng có cấp bậc cao thấp khác nhau. 

Cấp thấp nhất của họ là quỷ tiên, ở trong quỷ có tiên nhân. Thứ đến là nhân tiên, địa tiên, thần 

tiên, thiên tiên, cấp cao nhất là nói đến thiên tiên. Thiên tiên chính là nhà Phật chúng ta gọi là 

thiên  đạo.  Chúng  ta  thấy,  thần  tiên  mà  ông  nói  rất  giống  thiên  nhân  dục  giới,  giống  trời  Tứ 

Vương, trời Đao Lợi. Thiên tiên cấp cao có thể đạt đến trời Sắc Giới. Đây là quả báo của sự tu 

hành. 

Chỗ  mà  nhà  Nho  cầu  mong  là  thánh  nhân,  hiền  nhân,  quân  tử.  Chỗ  mà  nhà  Phật  mong  cầu  là 

Phật,  Bồ  Tát,  A  La Hán. Có thể  thấy, họ  tu  hành đều có mục tiêu, hy vọng  chứng được thánh 

quả. Quả báo Tam giáo này có cao thấp khác nhau, do công phu tu hành có khác biệt, nhưng nếu 

từ trên đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức mà nói, đều là nhất trí. Do đó chúng ta cũng có thể thể 

hội được, tích lũy công đức, đoạn ác tu thiện ở trong đây quả thật đúng là công phu có sâu cạn 

khác nhau, có rộng hẹp khác nhau, cho nên quả báo cũng có sự sai biệt rất lớn. Nhà Phật có thể 

đạt đến quả báo rốt ráo là ở tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề, tuy chúng ta nghe rất nhiều, danh từ này rất 



284 



quen  thuộc,  nhưng  mà  nói  đến  chỗ  rốt  ráo,  chúng  ta  vẫn  là  mù  tịt  không  biết.  Hàm  nghĩa  của 

danh từ này quá sâu, quá rộng, không phải chúng ta tư duy, tưởng tượng mà có thể hiểu được. 

Phàm là tư duy tưởng tượng, Phật ở trong Kinh nói cho chúng ta biết, đều không thể vượt khỏi ý 

thức, hay nói cách khác, ý thức là một giới hạn, là một phạm vi. Giới hạn này, phạm vi này chính 

là  thập  pháp  giới  mà  trong  Kinh  Phật  nói.  Đột  phá  thập  pháp  giới  mới  gọi  là  Nhất  Chân Pháp 

Giới. Hiện nay cái cửa này chúng ta không dễ dàng đột phá, chúng ta đều do  ý thức đang làm 

chủ tể. Dùng ý thức tu hành, tu đến cao nhất, tu đến viên mãn nhất cũng mới đến  “tương tự tức 

 Phật”  mà tông Thiên Thai nói, không phải  “phần chứng vị” . Pháp giới Tứ Thánh ở trong thập 

pháp  giới  là  “tương  tự  tức” ,  tuy  không  rốt  ráo,  không  viên  mãn  nhưng  cũng  không  dễ  dàng 

chứng được. 

 “Quán hạnh vị”  mà tông Thiên Thai nói, chúng ta thông thường nói công phu đắc lực, có thể 

sanh về trời Dục Giới, trời Sắc Giới, thậm chí là trời Vô Sắc Giới, nhưng  “quán hạnh vị”  không 

thể ra khỏi lục đạo.  “Tương tự”  là ra khỏi lục đạo rồi, nhưng chưa thể ra khỏi thập pháp giới. Từ 

đó cho thấy, tu hành chứng quả, quả thật đúng là không phải chuyện dễ dàng. Riêng chỉ chuyên 

tâm tu học Tịnh Độ thì được Phật lực gia trì. Thế chúng ta lại phải thử nghĩ, chúng ta dựa vào cái 

gì để được Phật lực gia trì? Ở trong Kinh vãng sanh nói cho chúng ta biết, dựa vào thiện tâm, dựa 

vào thiện hạnh, dựa vào thiện nguyện, vậy liền được Phật lực gia trì. Thiện tâm, thiện hạnh nhất 

định phải  phù hợp với  tiêu chuẩn mà Phật  nói.  Tiêu chuẩn mà Phật  nói, thực tế chính  là  Tịnh 

 Nghiệp Tam Phước. Chúng ta làm sao biết vậy? Ở trong “Quán Kinh”, phu nhân Vi Đề Hi nhàm 

chán  thế  gian  này,  muốn  vãng  sanh  về  chỗ  thiện,  cầu  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  chỉ  cho  bà.  Phật 

dùng  thần  lực,  đem  mười  phương  cõi  nước  chư  Phật  thị  hiện  ngay  trước  mặt  bà  (giống  như 

chúng ta hiện nay xem ti vi vậy), để bà tự mình xem. Sau khi xem xong, bà tự mình lựa chọn, bà 

lựa chọn Thế giới Tây phương Cực Lạc. Thế Tôn vô cùng tán thán đối với sự lựa chọn của bà, 

đây là sự lựa chọn trí tuệ. Sau khi lựa chọn xong, làm thế nào mới có thể sanh về Thế giới Cực 

Lạc? Trước khi Phật nói phương pháp vãng sanh, Ngài nói tịnh nghiệp tam phước trước. Sau khi 

nói  xong, Phật  bảo với  bà, ba điều  này là  tịnh nghiệp chánh nhân của tất  cả  chư Phật  mười 

 phương ba đời. Câu nói này quan trọng, rất vô cùng quan trọng, khiến chúng ta hiểu rõ, ở trong 

Phật pháp bất luận tu học một pháp môn nào, bạn muốn chứng quả, ba điều này là cơ sở. Bất kể 

bạn học pháp môn nào, bạn đều phải lấy ba điều này làm cơ sở thì bạn mới có thể thành tựu, đây 

là  “tam thế chư Phật tịnh nghiệp chánh nhân” . Bạn đã biết rồi, bất luận tu học pháp môn nào, 

muốn biết có thể thành tựu hay không, hãy quán sát tam phước này bạn có làm được chưa? Nếu 

không  có  cơ  sở  của  tam  phước,  tu  pháp  môn  nào  cũng  không  thể  thành  tựu,  niệm  Phật  cũng 

không thể  thành tựu, cũng không thể  vãng sanh. Vậy là  chúng ta đã biết, tam phước quá quan 

trọng, đây là pháp căn bản của tu hành Phật pháp. Có cái cơ sở này rồi, tin sâu nguyện thiết cầu 

sanh thì chắc chắn được sanh. Nếu như không có cái cơ sở này, đời này cho dù niệm Phật cũng 

không thể vãng sanh. Nhưng mà niệm Phật quyết không phải là vô ích, sẽ được phước báo nhân 

thiên. Tôi nói phước báo nhân thiên, nhất định phải tương ưng với thập thiện nghiệp mới có thể 

được nhân thiên. Nếu như niệm Phật mà tâm hạnh bất thiện, vẫn là có phước báo, nhưng phước 

báo này sẽ hưởng ở trong cõi súc sanh, cõi quỷ. Cõi địa ngục, cho dù có phước báo cũng không 

cách gì hưởng thụ được, địa ngục là quyết định không có phước, nhưng mà phước mà bạn tu sẽ 

không mất đi, sau khi ra khỏi địa ngục được thân quỷ, hoặc giả được thân súc sanh, được thân 

người, phước báo vẫn sẽ hiện tiền. 

Từ câu chuyện mà cư sĩ Tề kể mấy ngày nay, các bạn có thể thể hội được. Bà kể, Thiên Mục Sơn 

có một số người vừa mới từ địa ngục ra, đó là những người tạo tội ngũ nghịch thập ác, bị đọa địa 



285 



ngục. Thời gian của địa ngục rất dài rất dài, thọ tội xong rồi trở ra, sau khi ra rồi thì họ ở cõi quỷ. 

Quá khứ chắc chắn có duyên phận rất sâu với Phật pháp, cho nên từ địa ngục ra, làm quỷ mà vẫn 

biết tu hành. Họ tìm một nơi chốn thanh tịnh để tu hành. Họ nhập vào thân người để truyền đạt 

cái tin tức này. Họ nói rất có đạo lý, trên núi tất nhiên có không ít người, họ không dám nhập 

vào. Khi nhập vào người này có tổn hại rất lớn đối với nguyên khí cơ thể con người, cho nên họ 

nhất định phải tìm người nào trẻ tuổi, cơ thể khỏe mạnh. Người mà cơ thể không khỏe, thể lực 

suy yếu thì họ không nhập vào, họ vẫn có tâm từ bi, không tùy tiện làm tổn thương người. Cho 

nên từ những chỗ này, chúng ta có thể quan sát được rất rõ ràng, rất minh bạch. Những sự thật 

này đều là thật, tuyệt đối không phải giả. Cư sĩ Tề lần này đến, thật sự là Phật Bồ Tát bảo bà đến 

làm chứng cho chúng ta, là người làm kiến chứng . Bà đến nơi đây để thỉnh kinh, để tham học, 

nói đúng hơn Phật Bồ Tát phái bà đến nơi đây để làm kiến chứng cho chúng ta , làm tăng trưởng 

tín tâm của chúng ta. Hy vọng đồng tham đạo hữu chúng ta, tương lai có cơ hội đến Thiên Mục 

Sơn để tham học, giúp đỡ đạo tràng này, khôi phục lại đạo tràng này. Chúng ta biết, đạo tràng 

này  có  Phật  Bồ  Tát  trụ  ở  nơi  đó,  có  rất  nhiều  người  mắt  thường  chúng  ta  không  nhìn  thấy,  tu 

hành ở bên đó. Thậm chí bà còn tiết lộ thông tin, còn có súc sanh ở bên đó tu hành, trên núi này 

có hộ pháp. Từ đó cho thấy, điều mà trong Phật pháp nói, không phân chủng loài, nhất loạt bình 

đẳng. Quỷ cũng tốt, súc sanh cũng tốt, chỉ cần là chân tu thì đều được chư Phật hộ niệm, hộ pháp 

thiện thần phù hộ. Nếu như không phải chân tu, tâm hạnh bất chánh, thì cho dù là một lão hòa 

thượng xuất gia, hơn 80 tuổi, cũng bị đuổi xuống núi. Chúng tôi nghe xong, trong tâm rất hiểu 

rõ, cũng thật an ủi, chỉ cần nơi nào có Phật Bồ Tát ở thì nơi đó chính là đất phước. Nơi này chính 

là kho báu, sẽ không có tai nạn lớn, đó là phước báo của chúng ta. Nơi mà Phật Bồ Tát, thần tiên 

tu hành, đều là thánh địa tuyệt đẹp. Tôi hiện nay là bị lụy bởi hư danh, hành động không tiện, 

nếu không tôi nghe thấy rồi, tôi nhất định đi lên núi tham học. Cho nên hy vọng các đồng tu phải 

nhớ kỹ, đây là một nơi tốt. Trước đây chúng tôi cũng đã từng nghe nói Trung Quốc có rất nhiều 

rất  nhiều  đạo  tràng  thù  thắng,  nhưng  mà  chuyện  cảm  ứng  linh  nghiệm,  chúng  tôi  nghe  không 

nhiều, nhất là cảm ứng rõ ràng như thế này, chúng tôi rất ít nghe nói. Chúng ta biết, đây là Phật 

Bồ Tát thị hiện cho chúng ta thấy, để tăng trưởng chánh niệm, thiện tâm, thiện niệm của chúng 

ta, khuyến khích chúng ta ở trong một đời này nhất định phải có thành tựu, khiến chúng ta trên 

đầu sào trăm trượng càng tiến bộ hơn nữa. 

Đoạn này ở trong “Hội Biên” chú thích tuy không quá nhiều, nhưng mà mỗi câu đều vô cùng sâu 

sắc, đều là lấy từ trong Kinh Phật, đúng là tinh hoa ở trong Kinh điển, hy vọng các đồng tu tự 

mình xem thử. Sau cùng, ông nêu hai câu nói ở trong “Vạn Thiện Đồng Qui Tập”.  “Vạn thiện là 

 tư lương vào đạo của Bồ Tát. Chúng hạnh là bậc thang trợ đạo của chư Phật” . Hai câu nói 

này vô cùng quan trọng. Đồng tu học Phật không thể không có thiện tâm, không thể không có 

thiện ý. Thiện tâm, thiện ý biểu hiện vào trong đời sống thường ngày chính là chúng hạnh. Tâm ý 

biến  thành  hành  vi,  cũng  chính  là  thiện  hạnh.  Hai  câu  nói  này,  chúng  ta  đổi  cách  nói  khác  là, 

thiện tâm thiện ý là điều kiện tất yếu của Bồ Tát tu hành chứng quả. Thiện hạnh là bậc thang trợ 

đạo của tất cả chư Phật (bậc là cấp bậc, thang là cầu thang), chính là nhân tố không ngừng nâng 

cao lên thêm. Chư Phật chính là chúng ta thường nói  “phần chứng tức Phật” . Trong “Kinh Hoa 

Nghiêm”, 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ là quả vị Phật phần chứng. Tuy thành Phật rồi, vẫn còn giai 

cấp, không ngừng nâng cao lên thêm. Thiện tâm, thiện hạnh mới có thể giúp bạn nâng cao, vượt 

qua 41 giai cấp. Muốn chứng được Phật quả  cứu cánh viên mãn thì phải  nương vào thiện tâm, 

thiện ý, thiện hạnh. 



286 



Chúng ta nhất định phải học tập, tuân theo tiêu chuẩn trong kinh điển. Ở giai đoạn hiện nay của 

chúng ta, tiêu chuẩn của chúng ta chính là Tam Phước. Trong Tam Phước nói về thập thiện, nói 

về tam quy, nói về chúng giới, giới luật, cuối cùng nói về tâm Bồ Đề. Tin sâu nhân quả là đã bao 

gồm toàn bộ thiện tâm, thiện ý, thiện hạnh ở trong đó rồi. Nhất định phải tuân theo lời dạy của 

Phật, phải buông xả thành kiến của mình, đem phân biệt, chấp trước của mình buông xả triệt để, 

thuận theo lời dạy của Phật, chúng ta đời này mới có thành tựu, mới không bị luống qua. 

Tốt rồi, chúng ta học đến chỗ này. Chúng tôi đem đoạn lớn này giới thiệu xong rồi. Phần sau, từ 

đoạn thứ 37 là nói về ác báo, là đoạn lớn thứ tư. Hôm nay, chúng tôi chỉ giảng đến đây. A Di Đà 

Phật. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 46) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 47 ) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 47 ) 

Chào chư vị đồng tu, chào mọi người. 

Mời xem “Cảm Ứng Thiên”, đoạn thứ ba mươi bảy: “Cẩu hoặc phi nghĩa nhi động, bối lý nhi 

hành” . Từ câu này đến câu bốn mươi bốn: “Cương cường bất nhân, ngận lệ tự dụng”  là nói 

về đại ác. Toàn văn “Cảm Ứng Thiên” chẳng qua là khuyến thiện ngăn ác, văn tự khuyến thiện 

thì ít, văn tự ngăn ác thì nhiều. Dụng ý của ông, chúng ta có thể thể hội được, đúng như điều mà 

Phật nói trong “Kinh Địa Tạng” là “chúng sanh Diêm Phù Đề khởi tâm động niệm vô bất thị tội” . 

Trong “Bách Pháp Minh Môn Luận” biểu thị cho chúng ta thấy thiện pháp chỉ có 11 cái, ác pháp 

có đến 26.Từ đó cho thấy, cái mà Tuân Tử nói là “tánh ác” không phải không có đạo lý.Cái tánh 

này là tập tánh, không phải bản tánh, bản tánh thiện ác đềunói khôngđến.Cho nên tánh mà Khổng 

Phu Tử nói, cùng với tánh mà Mạnh Tử và Tuân Tử nói không như nhau. Khổng Tử nói bản 

tánh, cho nên nói  “tánh tương cận” , bản tánh của tất cả chúng sanh đều rất gần gũi. Nhưng ở 

trong Phật pháp nói bản tánh là một, không phải hai, ý nghĩa đó sâu hơn.  “Tập tương viễn” , tánh 

mà Mạnh Tử và Tuân Tử nói là tập tánh, tập tánh này dần dần đã xa lìa bản tánh.Tương viễn tức 

là đã xa lìa bản tánh, trong Phật pháp gọi là đã mê mất bản tánh.Cho nên tập tánh đã mê mất bản 

tánh, vừa mê liền không biết quay đầu, mê không biết đường về, không biết quay đầu.Không 

quay đầu thì càng mê càng sâu. 



287 



Mười pháp giới, từ Phật pháp giới đến Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn, đến lục đạo, thẳng đến 

tam đồ, càng mê càng sâu, thật sự là đời sau tệ hơn đời trước, đây là hiện tượng thực tế. Cho nên 

làm khổ chư Phật Bồ Tát ở trong lục đạo, thập pháp giới giáo hóa chúng sanh. Người căn tánh 

lanh lợi, có duyên với Phật Bồ Tát, nghe thấy lời khuyên nhủ thì dễ dàng giác ngộ, chịu quay 

đầu, đây gọi là được độ. Người duyên phận cạn, không gặp được Phật Bồ Tát là vô phương 

rồi.Gặp được Phật Bồ Tát, nghe Phật Bồ Tát chỉ dạy, không thể tin sâu, không thể phụng hành 

thì vẫn tạo nghiệp đọa lạc như xưa. Nhưng mà nhìn chung ở trong A Lại Da Thức đã gieo thiện 

căn, chỉ là thiện căn yếu kém, phiền não tập khí lớn mạnh, thiện căn không thắng nổi tập khí 

phiền não, cho nên vẫn phải luân hồi trường kiếp. Chúng ta đời này gặp được Phật pháp, rất may 

mắn có thể tín thọ phụng hành, nên biết đó là thiện căn vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp 

nghe pháp tích lũy, đời này khởi tác dụng; khởi tác dụng là được độ. Chư Phật Bồ Tát từ bi, cái 

gọi là “ở trong cửa Phật, không bỏ một ai”. 

Hôm qua, hội trưởng Lý kể với tôi là hai ngày trước, có một lão cư sĩhơn 60 tuổi,bị bệnh rất 

nặng, thường xuyên niệm Phật ở trong Niệm Phật đường chúng ta, bà nói với cư sĩ Lý là bà 

muốn vãng sanh, xin cư sĩ Lý thay bà lo hậu sự. Cư sĩ Lý nói:  “Ngày 26 tôi phải đi Trung Quốc. 

 Nếu bà muốn vãng sanh, nhất định phải trước ngày này, tôi mới có thể thay bà lo hậu sự 

 được.Nếu như bà vãng sanh sau thời gian này thì tôi không thể giúp bà được” . Bà 

nói:  “Được”  và bà đã đi vào ngày hôm qua(hôm qua là ngày 20), lúc năm giờ chiều, bà đã nói 

với hội trưởng mấy ngày trước. Hôm qua lúc năm giờ chiều, một giây một phút cũng không sai, 

bà đã đi rồi.Cư sĩ Lý nhận lời lo hậu sự cho bà.Ông nói, ngày 25 thì việc hậu sự mới làm viên 

mãn, sau khi lo hậu sự xong, ngày 26 đi Trung Quốc.Sự việc này không chỉ một lần, trước đây 

cũng đã gặp nhiều lần rồi, không những biết trước giờ đi, còn có thể đi trước, cũng có thể kéo dài 

thêm, ở trong Phật pháp gọi là “sanh tử tự tại”.Bà có thể đi trước, có thể đi sau, muốn đi ngày 

nào thì đi ngày đó, đây chính là sanh tử tự tại. Quí vị phải biết, đây gọi là chúng sanh căn chín 

muồi. Bà thật sự thành tựu, bà đi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc làm Phật rồi. Cho nên tôi 

thường nói, đạo tràng thù thắng, Niệm Phật đường thù thắng không phải là có người nhiều, mà 

người thật sự vãng sanh được bao nhiêu người, cái này gọi là thù thắng. Chúng ta thấy trong 

“Tây Phương Xác Chỉ”, nhóm cộng tu của Bồ Tát Giác Minh Diệu Hạnh chỉ có 12 người, 12 

người đều vãng sanh. Bạn nói, sự việc này thù thắng cỡ nào! Sự thù thắng phải nhìn từ chỗ 

này.Người nhiều là náo nhiệt, không phải thù thắng. 

Niệm Phật tại sao có thể vãng sanh?Những đạo lý, phương pháp, cảnh giới này, chúng ta hiện 

nay đã tương đối hiểu rõ rồi.Tu học như lý như pháp, đúng như điều mà Đại đức xưa nói là “vạn 

người tu vạn người đi”.Đây đều là chân tướng sự thật. Phàm là người tu hành không thể đi được 

là do bạn có lưu luyến đối với thế gian này, cũng gọi là không buông được. Đây mới là chướng 

ngại thật sự.Chúng ta mỗi ngày đọc tụng Đại Thừa, nhất định phải biết rõ thế gian này là hư 

huyễn, không phải chân thật.  “Phàm cái gì có tướng đều là hư vọng” ,  “Tất cả pháp hữu vi, như 

 mộng huyễn bèo bọt” , bất kể sự việc gì đều không được tưởng là thật, chỉ có niệm Phật vãng 

sanhmới là chân thật. Hạ quyết tâm, người này chính là vô lượng thọ, chính là vô lượng quang. 

Vị lão cư sĩ hôm qua vãng sanh này, trước khi bà chưa vãng sanh, khi ở Niệm Phật đường niệm 

Phật, nhiễu Phật chính là vô lượng quang thọ. Vãng sanh là đang sống mà vãng sanh, không phải 

vãng sanh khi chết, Phật pháp gọi là Phật pháp thành tựu ngay lúc sống. Đến Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, cái túi da thối này không cần nữa, vứt đi rồi, đổi một thân thể giống như Phật 

A Di Đà vậy, trong Kinh nói với chúng ta là “tử ma chân kim sắc thân”, tướng hảo quang minh 

hoàn toàn tương đồng với Phật. Thế giới Tây Phương là thế giới bình đẳng, đây mới là thật, 



288 



ngoài cái này ra, toàn là giả. Cái giả để ở trong tâm làm gì?Chúng ta phải biết đạo lý này, phải 

hiểu rõ những chân tướng sự thật này. 

Đoạn ác tu thiện là căn bản của học Phật, là điều kiện vãng sanh cần phải có. Chúng tôi ở trong 

các buổi giảng cũng đặc biệt nhấn mạnh, phàm là người đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, mỗi 

một người đều là người thượng thiện, cho nên điều kiện của người thượng thiện cần phải có. 

Thượng thiện, tôi đã nói qua là tâm thiện, ý thiện, hạnh thiện; ở trong đời sống thường ngày, đối 

nhân xử thế tiếp vật không có mảy may ác ý. Chúng ta có đủ điều kiện này thì niệm Phật mới có 

thể vãng sanh. Từ đó cho thấy, biết bao nhiêu người niệm Phật, cả đời niệm Phật cuối cùng 

không thể vãng sanh là chiếm đại đa số. Năm xưa tôi ở Đài Trung, Lý lão sư thường nói với 

tôi:  “Một vạn người niệm Phật, thật sự vãng sanh chỉ có vài ba người mà thôi” . Tại sao lại xuất 

hiện loại hiện tượng này vậy?Hiện nay cái nhân tố này chúng ta biết rồi.Niệm Phật rất tốt, cũng 

rất dũng mãnh tinh tấn, trì giới tinh nghiêm, nhưng vẫn không thể vãng sanh, nguyên nhân này là 

gì vậy?Tâm thiện, ý thiện, hạnh thiện chưa có đạt đến tiêu chuẩn; ở trong thuận cảnh còn khởi 

tham ái, ở trong nghịch cảnh còn khởi sân hận, cho nên không thể vãng sanh. Chúng ta nhất định 

phải hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch cái gì là ác niệm, cái gì là ác hạnh. Ác đoạn hết rồi thì chính là 

thiện.Chỗ này nói nhiều đến ác báo, phân lượng nhiều hơn gấp đôi so với thiện báo. Hầu như 

chúng ta thấy từ trên phân lượng, phân lượng nói về thiện báo chỉ có một phần tư, còn nói ác báo 

có đến ba phần tư. 

Câu thứ nhất là nói tổng quát:  “Cẩu hoặc phi nghĩa nhi động, bô ̣i lý nhi hành” . Trong chú giải 

nói rất rõ ràng:  “Tự thử chí tử diệc cập chi, tường ngôn vi ác, triệu họa chi sự, nhị câu thị 

 tổng nhiếp đề cương” . Hai câu này là tổng cương. Ở trong chú giải nói hay:  “Động giả manh ư 

 tâm, hành giả kiến ư sự” . Động chính là khởi tâm động niệm, đây là ác tâm, đây là ác ý.  “Bội lý 

 nhi hành”  là ác hạnh, hoàn toàn tương phản với ba thiện.  “Phi nghĩa nhi động”, nghĩa là nghĩa 

lý, ở trong một chữ này tiêu chuẩn sâu cạn rất nhiều.Tiêu chuẩn của Đại Thừa, cái nghĩa lý này 

chính là tánh đức.Phàm là ý nghĩ không hợp với tánh đức, đây chính là ý ác, tâm ác.Tiêu chuẩn 

của tánh đức thì cao.Tiêu chuẩn của Bồ Tát, chúng ta dùng “Đàn Kinh” làm ví dụ để nói, Đại Sư 

Huệ Năng nói “vốn dĩ không một vật”, chỉ cần có một vật là sai rồi. Cho nên Thiền tông nói: 

“Niệm Phật một tiếng, phải súc miệng ba ngày còn không sạch”. Họ nói có đạo lý hay không 

vậy? Có đạo lý.Ở trong tâm vốn dĩ không một vật thì Phật ở đâu ra?Bạn xem, ngay cả niệm Phật 

cũng là lỗi lầm, trong tâm động ý nghĩ “Phật” thôi thìcũng sai, huống chi là những thứ 

khác.Chúng ta lại hỏi, ở trong tâm cái gì cũng không có, cái gì cũng không nghĩ nữa, có đúng 

không? Không đúng, vẫn là sai lầm!Tại sao sai lầm?Bạn rơi vào trong vô minh rồi.Nếu thật sự 

cái gì bạn cũng không nghĩ thì tương lai bạn sẽ đi về đâu?Sinh về trời vô tưởng.Trời vô tưởng là 

trời ngoại đạo.Cho nên, bạn nói khởi tâm động niệm là sai rồi, nhưng không khởi tâm không 

động niệm thì cũng sai luôn.Rốt cuộc phải làm sao? Tổ sư Đại đức thường hay đến chỗ then chốt 

này thì không nói nữa, bạn tự mình đi tham. Sự tu học Phật pháp, bất luận là Đại Thừa hay Tiểu 

Thừa, nhớ kỹ một tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc là  “định tuệ đều học” . Có định mà không có 

tuệ, liền đọa vào vô minh.Có tuệ mà không có định, liền đọa vào vọng tưởng. Vô minh, vọng 

tưởng, hai bên đều không trụ thì đây là định tuệ đều học, cũng gọi là phước tuệ song tu. Mọi thứ 

rõ ràng là tuệ, như như bất động là định. Khi như như bất động cũng là lúc mọi thứ rõ ràng, khi 

mọi thứ rõ ràng cũng là lúc như như bất động, đây là chân công phu. Bất kể thuận cảnh nghịch 

cảnh, thiện duyên ác duyên, đối với họ vẫn không có cản trở. Ngoài không dính tướng, trong 

không động tâm, rất rõ ràng, rất sáng suốt. Đại Kinh thường nói:  “Lặng lẽ chiếu soi, chiếu soi 

 lặng lẽ” , lặng lẽ là như như bất động, chiếu soi là rất rõ ràng. Cho nên đời sống đó là sống trong 



289 



định tuệ, hoàn toàn không giống với phàm phu.Cái cảnh giới này cao, chúng ta mới học, chắc 

chắn không đạt được. Không đạt được, vậy tiêu chuẩn của cái nghĩa này, chúng ta hãy hạ thấp 

xuống, hạ đến tiêu chuẩn thấp nhất, tôi thường khuyên mọi người tuân theo lời dạy của Phật Đà. 

Đây chính là nghĩa, là trình độ hiện nay của chúng ta.Chúng ta nương vào “Kinh Vô Lượng 

Thọ”, nương vào “Cảm Ứng Thiên”.“Cảm Ứng Thiên” có thể nương tựa, tuy không phải kinh 

Phật, nhưng được Ấn Tổ đề xướng.Nội dung mà ông nói bên trong là  “chớ làm các việc ác, vâng 

 làm các việc lành” .Trong “Hội Biên” chú giải có nói  “tự thanh tịnh ý mình” , đó không có gì 

khác so với chư Phật Như Lai nói. Đây là sách chúng ta cần phải nương tựa, để thành tựu thiện 

tâm, thiện ý, thiện hạnh của chúng ta. Cho nên, khởi tâm động niệm, thường xuyên nghĩ xem ý 

nghĩ này của ta, tư tưởng này của ta, Phật có cho phép hay không? Nếu như ở trong Kinh Phật 

không cho phép ta nghĩ như vậy, không cho phép ta khởi niệm này, thì cái ý nghĩ này phải mau 

mau buông xả. Phật ở trong Kinh cho phép chúng ta khởi ý nghĩ này, khuyến khích chúng ta 

khởi ý nghĩ này, thì cái ý nghĩ này chúng ta nhất định phải khởi. 

Pháp môn Tịnh Tông, chúng ta ngày nay quả thật sự mà nói, chỉ có mang nghiệp vãng sanh thì 

chúng ta mới có thể làm được.Mang nghiệp vãng sanh, Phật dạy chúng ta là chấp trì danh 

hiệu.Cho nên Thiền, thật sự chúng ta ngay cả mé ngoài cũng không sờ đến được, cái cảnh giới đó 

quá cao.Chúng ta là từ có đến không, người ta là từ không đến có.Phương pháp này của chúng ta 

ngày nay là từ có đến không. Phật dạy chúng ta niệm Phật, Phật dạy chúng ta nhớ Phật, nhớ 

chính là tưởng Phật. Chúng ta hàng ngày tưởng Phật, tưởng tướng hảo của Phật, tưởng sự sáng 

suốt của Phật, tưởng đến nguyện tâm của Phật, tưởng đến hành nghi của Phật, tưởng nhiều rồi, 

chúng ta dần dần sẽ tương tự như Phật, phát nguyện cầu sanh liền có thể được sanh. Nếu như trái 

lại lời dạy của Phật, làm trái lại hành vi của tánh đức thì là đại ác, chúng tôi thông thường nói 

đây là sai lầm, “Thái Thượng Cảm Ứng Thiên”, ở chỗ này nói là đại ác.  “Phi nghĩa nhi động, 

 bội lý nhi hành” , hai câu này là nguồn gốc của đại ác.Hai câu nói này nghe ra vẫn rất ôn hòa, ý 

nghĩa trách cứ chúng ta thật là quá sâu xa, chúng ta phải thể hội cho được. 


******************* 

Chúng ta vừa đem thiện báo của “Cảm Ứng Thiên” giới thiệu xong rồi.Bắt đầu từ đoạn thứ ba 

mươi bảy, phía dưới có một đoạn văn rất dài là nói ác báo. Hai câu mở đầu là đem nguồn gốc của 

ác báo nói ra cho chúng ta:  “Cẩu hoặc phi lễ nhi động, bội lý nhi hành” . Ý nghĩa của hai câu 

nói này rất sâu.Người hiện nay xem luôn luôn lơ là, sơ ý sơ suất.Văn tự của người xưa đều vô 

cùng hàm súc. “Cảm Ứng Thiên”, văn hàm súc rất ít, đều là nói vô cùng rõ ràng. Nhưng mà hai 

câu nói này là thuộc về văn hàm súc, lý rất sâu. 

Cái gì gọi là “Nghĩa”, cái gì gọi là “Lý”?Hai chữ này, không những là học Phật, mà thế gian làm 

người cũng cần phải tuân thủ.Nếu như hai chữ này không còn nữa thì thế gian này chắc chắn là 

loạn.Ở Trung Quốc cổ đại, người viết lịch sử luôn luôn dùng hai chữ này làm tiêu chuẩn. Ai phù 

hợp với tiêu chuẩn này gọi là chí sĩ, là người chí lớn trong thiên hạ, cũng tức là trị quốc, trị rất 

tốt, xã hội ổn định phồn vinh, đời sống của nhân dân sống rất hạnh phúc. Nếu như là thời loạn, 

xã hội không ổn định, không có trật tự, đời sống nhân dân rất đau khổ, đó chính là “nghĩa” với 

“lý” không có người tuân thủ nữa. Chúng ta ngày nay nhìn thấy xã hội này hình như là rất phồn 

vinh, khoa học kỹ thuật phát triển, đem lại rất nhiều thuận tiện về đời sống vật chất cho con 

người, nhưng mà “nghĩa và lý” quả thật sự là không còn nữa, vậy là xã hội ngày nay chúng ta 

thấy rất rõ ràng là giàu mà không vui, đời sống vật chất rất rốt, nhưng tinh thần vô cùng đau khổ, 



290 



lòng người bất an. Cho nên quí vị phải biết, hạnh phúc chân thật là “tâm an lý đắc”. Tâm vì sao 

an vậy? Nghĩa lý họ đạt được rồi, đạt được chính là họ hiểu rõ rồi.Khởi tâm động niệm, mọi thứ 

tạo tác, đây chính là nói chúng ta sống, làm việc, đối nhân xử thế tiếp vật đều có thể phù hợp 

“nghĩa và lý” thì thân tâm họ sẽ yên ổn.Đây mới là hạnh phúc mỹ mãn chân thật. Nếu như không 

rõ “nghĩa lý” thì đời sống của chúng ta nhất định là thuận theo phiền não, thuận theo tập khí. 

Những tập khí này đều là tập khí xấu, chúng tôi thường hay nói rất đơn giản, rất dễ hiểu là tập 

khí tự tư tự lợi, tập khí ham muốn danh lợi, tập khí tạo thập ác nghiệp. Những tập khí này mỗi 

ngày đang tăng trưởng, chưa hề nhìn thấy thu lại. Cho nên thế kỷ 20, rất nhiều người nói đạo đức 

tiêu vong, đạo đức không còn nữa.Nói thực ra, đạo đức vẫn còn cao hơn một cấp so với nghĩa 

lý.Rốt cuộc vấn đề này ở chỗ nào?Vẫn là thuộc về vấn đề giáo dục.Thời đại này không có người 

dạy rồi.Tại sao không có người dạy vậy?Vì không có người nghe nữa.Nguyên nhân ở trong đây 

vô cùng phức tạp. Trung Quốc cổ xưa, tuy nói là nghèo, nói sức nước yếu, nhưng mà mỗi người 

đều có thể an cư lạc nghiệp. Chúng ta quan sát tỉ mỉ lịch sử trước đây, xưa nay trong ngoài nước 

có thể nói một câu thật công bằng là lão bá tánh của chúng ta rất lương thiện. Cái nhân tố lương 

thiện này, công lao phải thuộc về sự giáo hóa của thánh hiền mấy ngàn năm, thật không dễ dàng. 

Nhưng mà theo đà phát triển của khoa học kỹ thuật, súng tây đại pháo của ngoại quốc đã phá đi 

văn hóa cổ xưa của chúng ta, thế là tuổi trẻ thông thường mê tín văn minh vật chất của phương 

Tây, phủ định toàn bộ văn minh tinh thần của chúng ta rồi, cho nên tạo nên tai nạn của ngày nay. 

Chúng ta nghĩ đến nỗi lo buồn của Khổng Lão Phu Tử, hiện nay chúng ta nhìn thấy rồi.Nỗi lo 

buồn của Phu Tử là  “Học rồi mà không giảng, có lỗi mà không thể sửa chữa” .Hai câu nói này 

của Ngài là lời vàng ngọc. Dạy học là phát huy giáo dục thánh hiền, có lỗi thì tập tức phải sửa, 

đây chính là hành vi phù hợp nghĩa lý. Học rồi không giảng, ai hiểu được nghĩa, ai hiểu được 

lý?Có lỗi không những không thể sửa, cho rằng cái lỗi này là thiện, là việc tốt, vậy có nguy hiểm 

không? Cho nên dưới đây ông nói một câu:  “Dĩ ác vi năng, nhẫn tác tàn hại” . Đây là điều mà 

chúng ta trong xã hội ngày nay nhìn thấy phổ biến.Ngày nay nếu như bạn nói đến đạo thánh 

hiền, người thế gian nhìn thấy, nghe thấy, chê cười khinh bỉ bạn, nói bạn lạc hậu, bạn không hợp 

thời đại, hoàn toàn không thể tiếp nhận. Cho nên tranh nhau đi tạo ác nghiệp, ở trong tâm tự tư tự 

lợi, tham sân si mạn mỗi ngày tăng trưởng, trong đời sống có thể nói là không ác nào không tạo, 

như vậy mới cảm nên tai nạn lớn hiện tiền, thiên tai nhân họa. 

Nhân họa, hiện nay chúng ta biết rồi, đó là chiến tranh hạt nhân.Chiến tranh hạt nhân hoàn toàn 

không giống như trước đây.Loại chiến tranh hạt nhân này chính là “tiểu Tam tai” mà trong Kinh 

Phật nói. Tiểu Tam tai có thể đến trước kỳ hạn. Lời tiên đoán cổ xưa của phương Tây, hiện nay 

trên thị trường có rất nhiều, quí vị rất dễ dàng nhìn thấy, họ nói năm 2000, cuối thế kỷ này là 

ngày tận thế. Hôm kia, “Hiệp Hội Hồi Giáo” mời tôi đi diễn giảng, họ cũng đưa ra vấn đề này để 

hỏi tôi. Họ hỏi: “Trong kinh Phật có phải cũng nói năm 2000 là ngày tận thế phải không?” . Tôi 

trả lời với họ : “Ngày tận thế là do người phương Tây nói, Cơ Đốc Giáo, Thiên Chúa Giáo nói, ở 

 trong Phật pháp không có nói. Ở trong Phật pháp chỉ nói là có tai nạn, chứ không phải tận thế. 

 Bởi vì pháp vận của Phật vẫn còn 9.000 năm.Pháp vận của Phật Thích Ca Mâu Ni là 12.000 

 năm, hiện nay mới qua 3.000 năm, phía sau còn 9.000 năm”. Nhưng mà tai nạn, chúng ta thử 

nghĩ có thể có. Tại sao vậy?Chúng ta biết được đạo lý của cảm ứng, gieo nhân thiện được quả 

thiện, gieo nhân bất thiện, chắc chắn sẽ có quả báo của bất thiện. Đây là nguyên nhân chiêu đến 

thiên tai nhân họa. Cho nên, học thì phải giảng.Chúng ta ở nơi đây phải nỗ lực mà đề xướng. 



291 



Hiện nay chúng ta cùng nhau ở đây học tập, có mười mấy vị pháp sư trẻ tuổi. Tôi động viên họ, 

khuyên bảo họ, có đồng tu ở nhà ưa thích nghe đạo lý thánh hiền, thì mỗi tuần đến nhà các cư sĩ 

để giảng một lần, giảng một giờ, hay một giờ rưỡi. Tôi nghĩ, một giờ là tương đối thích hợp, vì 

người hiện nay tâm nhẫn nại không bằng người xưa, giảng dài họ không thích nghe, cho nên 

giảng một giờ, còn nửa giờ để thảo luận.Sau nghe xong nêu ra vấn đề để giải đáp.Cách thức này 

là trước đây lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Đài Trung đã tiến hành rất nhiều năm.Tôi mới đầu cầu học 

ở Đài Trung, hầu như mỗi tối đều đến nhà cư sĩ để nghe Kinh.Lúc đầu thầy tự mình đi.Thầy 

không nghỉ ngơi, thứ hai giảng tại nhà họ Trương, thứ ba giảng tại nhà họ Lý, thứ tư giảng tại 

nhà họ Vương, luân phiên đi giảng. Thính chúng khoảng chừng mười mấy, hai mươingười, bao 

gồm người trong gia đình, bạn bè và hàng xóm. Hàng ngày đều giảng, không có lúc nào nghỉ 

ngơi.Về sau thầy huấn luyện chúng tôi giảng Kinh.Thầy đã mở lớp được hai năm, huấn luyện 

hơn hai mươi người.Hơn hai mươi người này sau khi huấn luyện thành công xong, bèn phân phối 

đến rất nhiều nhà cư sĩ,luân phiên đi giảng.Cho nên, tôi nói với các đồng học, bạn học một bộ 

Kinh này, chí ít bạn phải giảng qua mười lần.Cách giảng như thế nào vậy?Một tuần bạn sẽ giảng 

bảy lần, đều đến nhà cư sĩ để giảng; thứ hai ở nhà này, thứ ba ở nhà khác; khi giảng ở mỗi một 

nhà, cũng cùng một khóa trình môn học này, vậy thì đoạn Kinh văn này bạn đã giảng được bảy 

lần. Đến tuần thứ hai thì giảng đoạn kế tiếp phía dưới.Không phải nói học xong một bộ Kinh này 

rồi thì mới giảng, mà học đến đâu thì dùng đến đó.Tuần này giảng phần này, phần sau vẫn chưa 

có học đến.Cách học của chúng tôi là như vậy, cho nên bài học rất tinh, học rất thuộc.Quả thật là 

phù hợp lời dạy của Phu Tử, học rồi thì phải giảng, học không thể không giảng.Cái ý đó là bạn 

học xong một câu này thì bạn phải giảng một câu này, học xong một đoạn này thì bạn phải giảng 

một đoạn này, phải giảng mỗi ngày.Khuyên người khác cũng là khuyên chính mình, giúp mình 

sửa chữa lỗi lầm.Đạo lý là ở chỗ này. 

Nếu như phong khí dạy học thịnh rồi, khu vực này chắc chắn yên ổn, người ở khu vực này chắc 

chắn rõ lý, chắc chắn có trí tuệ.Người rõ được lý, có trí tuệ thì đời sống sẽ sống rất hạnh phúc. 

Bất luận đời sống hiện tại của chúng ta là giàu có hay là nghèo khó, đều biết sống rất tự tại, đều 

biết sống rất vui vẻ. Bởi vì giàu có hay nghèo khó là trong đời quá khứ tu nhân khác nhau. Đạo 

lý hiểu rõ rồi thì người phú quí an với phú quí, người nghèo khó an với nghèo khó, xã hội này 

không loạn. Ngày nay có rất nhiều người không hiểu, cho rằng xã hội này loạn động là do chênh 

lệch giàu nghèo gây nên. Họ chỉ nhìn thấy hiện tượng này, chứ họ không nhìn thấy được nguồn 

gốc của hiện tượng này.Xã hội chênh lệch của cải là sự thật.Có thể làm quân bình được hay 

không?Không thể.Tại sao vậy?Mỗi người gieo nhân không giống nhau. Trồng dưa được dưa, 

trồng đậu được đậu, sao có thể bảo dưa đậu hòa hợp, biến thành một thứ được,đây là điều không 

thể!Tại sao người xưa có thể quản lý xã hội tốt như vậy? Vì họ đem đạo lý này giảng rõ ràng. 

Người nghèo khó hiểu rõ rồi, ta trước đây không có gieo nhân thiện, hiện nay sống đời sống thế 

này là phải đón nhận thôi.Phải đón nhận, họ sẽ rất hoan hỷ, họ sẽ không làm loạn. Người giàu có 

có dư nhiều là do thường hay bố thí, cứu giúp người nghèo khó. Trước đây xã hội ổn địnhlà do 

đạo lý như vậy tạo nên. Người giàu có biết tại sao mình giàu có, biết phước báo có được là do 

đời quá khứ bố thí mà có, cho nên hiện nay đã có phước báo rồi, ta càng phải bố thí nữa, hy vọng 

phước báo đời sau càng lớn hơn. Họ hiểu rõ đạo lý này nên hoan hỷ bố thí.Người nghèo khó 

cũng hoan hỷ tu phước.Tu phước thì sẽ không tạo nghiệp, sẽ không tạo những việc tổn người lợi 

mình.Tổn người lợi mình không phải tu phước.Mọi người tâm thiện, ý thiện, hạnh thiện thì xã 

hội này sao mà không tốt được?Đương nhiên là hài hòa. Nếu như chúng ta nói chủng tộc, cũng 

có thể nói như vậy, giàu có là một chủng tộc, nghèo khó cũng là một chủng tộc, hai chủng tộc 



292 



này có thể chung sống hòa mục, có thể hỗ trợ hợp tác, ở trong đây sẽ không sinh ra mâu thuẫn, sẽ 

không xảy ra xung đột, vậy là vấn đề xã hội đã được giải quyết rồi. 

Tông chỉ dạy học của Phật pháp, mọi người đều biết, Tổ sư Đại đức thường nói:  “Phá mê khai 

 ngộ, lìa khổ được vui” .Được vui là ngay hiện tại đã được vui, quyết không phải nói đời sau, đời 

sau nữa.Đời sau, đời sau nữa, chúng ta vẫn không nhìn thấy, hiện nay đã được vui. Vào thời xưa 

ở Trung Quốc đại lục, kẻ ăn mày ăn xin mà nghe được Phật pháp, họ cũng vui sướng vô cùng. 

Tại sao họ vui sướng vậy? Lý hiểu rõ rồi, đạo hiểu rồi, cho nên tuy là ăn mày, nhưng của phi 

nghĩa họ không lấy, họ không cần, họ giữ bổn phận của họ.Đây quả thật là điều đáng quí, đáng 

được người tôn kính, xã hội gọi họ là “nghĩa cái”. Họ là kẻ ăn mày, họ có đạo nghĩa. Phật Thích 

Ca Mâu Ni năm xưa còn tại thế, cách thức sống là khất thực, cũng là đi bát từng nhà.Ngài thật sự 

có trí tuệ, có đạo đức, có học vấn.Ngài chọn lấy loại phương thức này, cho chúng ta bài học rất 

lớn.Ngài dạy chúng ta điều gì vậy?Không tranh với người, không cầu gì ở đời thì đời sống của 

bạn sẽ được đại tự tại.Cho nên tâm của Ngài thanh tịnh biết bao, vui sướng biết bao, trong tâm 

không có lo buồn, không có phiền não, không có bận tâm, đời sống đơn giản như vậy. Đời sống 

càng đơn giản càng khỏe mạnh. Phật Thích Ca Mâu Ni trụ thế, nói thực ra, Ngài có thể tùy ý 

thường trụ thế gian.Đáng tiếc người bình thường chúng ta lơ là mất, không có khải thỉnh cầu 

Ngài trụ thế lâu thêm mấy năm.Chúng ta đã sơ suất rồi.Ma vương Ba Tuần nhân cơ hội, yêu cầu 

Phật Thích Ca Mâu Ni hãy mau diệt độ, không nên thường trụ thế gian.Ma đến yêu cầu, Phật 

cũng gật đầu nhận lời họ.Phật Thích Ca Mâu Ni là ra đi như vậy.Sự việc này cũng là dạy cho 

chúng ta một bài học.Tại sao chúng ta không thỉnh Phật trụ thế?Bồ Tát Phổ Hiền trong “Thập 

Đại Nguyện Vương” đã dạy chúng ta “thỉnh chuyển pháp luân, thỉnh Phật trụ thế”, chúng ta lại 

không thỉnh, bị ma thỉnh mất.Đây là sự sai lầm của chúng ta. Phật cho chúng ta sự cảnh tỉnh này, 

ở trong đây có hai sự việc, thứ nhất là gần gũi thiện tri thức(cái cơ duyên này hi hữu khó gặp, 

nhất định phải nắm lấy cho thật chắc), thứ hai là phải thỉnh Phật trụ thế, phải thỉnh chuyển pháp 

luân. Nói thực ra, thập đại nguyện vương của Bồ Tát Phổ Hiền, hai điều này là chủ yếu, là quan 

trọng nhất.Thỉnh chuyển pháp luân chính là dạy học.Bốn nguyện phía trước là “lễ kính chư Phật, 

 xưng tán Như Lai, quảng tu cúng dường, sám hối nghiệp chướng” , đâychính là sửa lỗi. Người có 

thể sửa lỗi là có thể “thường tùy Phật học”.Muốn “thường tùy Phật học”, Phật phải trụ thế mới 

được.Phật không trụ thế, chúng ta học với ai?Cho nên mới có đại nguyện thỉnh chuyển pháp 

luân, thỉnh Phật trụ thế.Phật Bồ Tát thật sự là như thế, chúng ta ở trong Kinh Đại Thừa nhìn thấy 

rất nhiều. Chúng ta tin tưởng sâu sắc, không có hoài nghi. Chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát liền 

ứng, cảm ứng đạo giao, không mảy may sai chạy. Chúng ta có tâm muốn học Phật pháp thì Phật 

Bồ Tát liền ứng hóa thị hiện đến nơi đây.Nếu không có cái tâm nguyện này, Phật Bồ Tát không 

đến, vì đến sẽ không có ý nghĩa, không có tác dụng. Cho nên Phật Bồ Tát có trụ thế hay không, 

Phật Bồ Tát có đến giáo hóa hay không, vấn đề ở chúng ta người bên này có chịu học thật hay 

không. Chịu học thật thì Phật Bồ Tát sẽ đến ngay. Bề ngoài tuân theo, bên trong chống lại thì 

Phật Bồ Tát không đến, vì vậyphải chăm chỉ học tập. Cho nên, nếu hiểu nghĩa lý, thuận theo 

nghĩa lý thì chắc chắn được thiện báo, còn trái lại nghĩa lý thì là đại ác. Vì vậy,hai câu nàychúng 

ta lấy làm cương lĩnh, viê ̣c này rất có đạo lý. 

Những sự việc nào trái lại nghĩa lý vậy?Từng điều từng điều dưới đây nêu ra thuyết minh cho 

chúng ta.Thực ra loại ví dụ này không sao kể hết.Nêu ra mấy điều, hy vọng chúng ta từ trong 

mấy điều này có thể lĩnh hội được.Chúng ta hiện tại đối với người, với việc, với vật, cách nghĩ, 

cách nhìn, cách làm đều là ác, không phải thiện. Chỉ có hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ rồi, chúng ta 



293 



mới có thể quay đầu, đoạn ác hướng thiện, không những có thể cứu được mình, cũng có thể cứu 

vãn xã hội, có thể giúp đỡ chúng sanh. Đó chính là đại thiện. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây.A Di Đà Phật. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 47) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 48 ) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 48 ) 

Chào chư vị đồng tu, chào mọi người. 

“Cảm Ứng Thiên”, đoạn thứ ba mươi bảy là thuộc đoạn lớn thứ tư nói đến ác báo. Hai câu phía 

trước:  “Phi  nghĩa  nhi  động,  bối  lý  nhi  hành”  là  tổng  cương.  Ý  nghĩa  của  hai 

chữ  “Nghĩa”  và  “Lý”  rất sâu, rất  rộng. Có thể hiểu rõ “nghĩa lý”, đây là đại học thức, cổ nhân 

Trung Quốc gọi là “thực học”. Thực học chính là học thức chân thật. Tiêu chuẩn của chân thật là 

gì vậy? Hoàn toàn có thể có được thọ dụng, không phải huyền học, là kiết hung họa phước sát 

sườn của chúng ta, đây mới gọi là thực học. 

Chúng ta lấy xuất gia để làm thí dụ. “Nghĩa” chính là việc cần nên làm. Việc cần nên làm thì bạn 

phải làm. “Phi nghĩa nhi động”, “phi” là việc không nên làm. Việc không nên làm mà bạn muốn 

làm, thì đây là ác, không những ác mà còn là đại ác. Làm thuận theo lý là thiện. Cái lý này là gì 

vậy? Lý chính là tánh đức. Nếu như trái ngược lý, đó cũng là đại ác. Chúng ta dường như có khi 

không thấy rõ đây là ác rất lớn, nào ngờ rằng tích lũy lại sẽ biến thành đại ác. Tích ác nhỏ sẽ biến 

thánh ác lớn, tích ác lớn sẽ biến thành cực ác, đạo lý là ở chỗ này. 

Người xuất gia chúng ta làm thế nào thuận theo nghĩa lý? Phật đã làm tấm gương cho chúng ta, 

Bồ  Tát  đã  làm  tấm  gương  cho  chúng  ta,  Tổ  sư  Đại  đức  nhiều  đời  đều  đã  làm  tấm  gương  cho 

chúng ta. Tấm gương của Phật là tiêu chuẩn tuyệt đối. Chuẩn mực của Phật Bồ Tát, chuẩn mực 

của Tổ sư Đại đức đã giảm bớt rồi. Tại sao vậy? Vì sợ chúng ta làm không được nên tiêu chuẩn 

đã giảm bớt. Giảm bớt rồi, nhưng mà vẫn không có sự trái ngược quá lớn, cho nên họ vẫn có thể 

thành tựu. Nếu như đem hai chữ “nghĩa lý” này quên hết, tâm hạnh hoàn toàn trái ngược nhau thì 

người xuất gia này chắc chắn đọa địa ngục A-tỳ. Điều này chúng ta phải biết. 



294 



Chuẩn mực Phật cho chúng ta là gì vậy? Nhất tâm cầu đạo, tu đạo, hành đạo. Đạo là gì? Đạo là 

“giới-định-tuệ”  chân  thật,  đây  là  đại  đạo.  Tất  cả  pháp  mà  cả  đời  Như  Lai  nói  ra,  quy  nạp  lại 

chính  là  “giới-định-tuệ”  tam học. Từ đó  cho thấy, nghĩa lý  cũng có ba cấp;  nghĩa lý  cao nhất 

là  Tuệ học, kế đến là  Định học, sau cùng là  Giới học. Chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói, việc 

làm có tương ưng với tam học hay không? Chúng ta phải quan sát từ chỗ này. “Định - Tuệ” tuy 

quá cao rồi, nhưng cũng cần phải học. Tại sao vậy? Vì không học thì không thể thành tựu. Nếu 

muốn dứt sanh tử, ra khỏi tam giới, không có định tuệ thì không được. Giới học thù thắng nhất 

chỉ là phước báo nhân thiên mà thôi, khỏi đọa tam đồ, quí vị nhất định phải hiểu rõ. Nếu muốn ở 

trong đời này dứt sanh tử, ra khỏi tam giới, mặc dù là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, nhưng cũng 

cần  phải  có  định  tuệ.  Công  phu  niệm  Phật  thấp  nhất  cũng  phải  niệm  đến  công  phu  thành  khối 

mới có thể vãng sanh. Công phu thành khối là định tuệ sơ cấp, không đạt đến công phu này thì 

không thể  vãng sanh. Bạn niệm  Phật niệm  tốt  đi nữa, trì  giới  nghiêm đi  nữa, niệm  Phật  vẫn là 

phước báo nhân thiên. Cho nên, định là gì, tuệ là gì, bạn phải hiểu cho thật rõ ràng, cho thật minh 

bạch. 

Người Trung Quốc, bất luận là học tông phái nào, bất luận một người học Phật nào, không có ai 

không đọc “Kinh Kim  Cang”. “Kinh Kim  Cang” chính  là tiêu chuẩn của định tuệ.  “Bất  thủ ư 

 tướng, như như bất độn g” chính là định tuệ, đó chính là thiền định. Nhất tâm cầu sanh Thế giới 

Tây phương Cực Lạc, đó chính là tuệ. Nếu như chúng ta vẫn còn bị cảnh giới bên ngoài cám dỗ, 

sáu căn tiếp xúc với sáu trần, tâm vẫn bị dao động, thì cho dù chúng ta trì giới tốt đi nữa, niệm 

Phật niệm tốt đi nữa, cũng không thể vãng sanh. Cho nên muốn vãng sanh nhất định là phải ngăn 

được cám dỗ, không bị cảnh duyên làm dao động, nhất hướng chuyên niệm thì quyết định được 

sanh. Chúng ta học Phật, mục tiêu cuối cùng là ở chỗ này, quyết định không được làm sai. 

Những việc phi  nghĩa, trái  lý, xã hội  ngày nay chúng ta nhìn  thấy quá nhiều quá nhiều rồi.  Sự 

việc rõ ràng và dễ thấy nhất, nếu như tín đồ ưa thích một pháp sư nào đó, gần gũi một vị pháp sư 

nào đó, sự ưa thích đó có tình cảm ở bên trong thì đó là phi nghĩa, là trái lý. Pháp sư đi nịnh hót 

tín đồ, vị tín đồ này có quyền có thế, có của cải, sợ vị đại hộ pháp này đi mất, đây là phi nghĩa, 

đây là trái lý. Tứ sự cúng dường cho bạn, để bạn sống thật thoải mái thì đạo tâm của bạn hoàn 

toàn không còn nữa. Người bình thường thấy vị đại hộ pháp này tốt, thực ra, ở trong mắt chúng 

tôi thấy đó là đại ma vương, không phải đại hộ pháp. Vô lượng kiếp đến nay, đời nay khó khăn 

lắm bạn mới được thân người, nghe Phật pháp, có cơ hội giải thoát, nhưng bạn lập tức bị họ kéo 

lại,  đó  là  ma  vương.  Ngày  nay  có  nhiều  người  xem  ma  vương  là  thiện  tri  thức,  xem  thập  ác 

nghiệp là thiện tri thức, vậy là sai rồi. 

Phật Thích Ca Mâu Ni đã làm tấm  gương tốt cho chúng ta. Người xuất gia, công việc một đời 

này của bạn rốt cuộc là gì? Chúng ta thử nghĩ thật kỹ, cả đời của Phật Đà, danh vọng lợi dưỡng, 

ngũ dục lục trần của thế gian xả rất sạch sẽ. Đây là điều đầu tiên chúng ta phải học. Thứ hai, hầu 

như Ngài dùng toàn bộ thời gian, ngày đêm không nghỉ, dũng mãnh tinh tấn trì “giới-định-tuệ” 

tam học. Bản thân tu học có tâm đắc, giáo hóa tất cả chúng sanh, đó là vô lượng công đức. Bản 

thân Ngài sống vô cùng đơn giản, ba y một bát, tâm vĩnh viễn là “thanh tịnh, bình đẳng, giác”. 

Phàm phu chúng ta nhìn thấy đời sống thanh bần, nhưng bên trong Ngài, sự thọ lạc đó chúng ta 

không cách gì tưởng tượng được. Điểm này chúng ta phải rõ ràng. 

Chư Bồ Tát, Tổ sư Đại đức không hề kinh doanh qua đạo tràng. Phật Thích Ca Mâu Ni cả đời 

không có đạo tràng. Trúc Lâm tịnh xá, vườn Kỳ Thọ Cấp Cô Độc, những địa điểm này đều là có 



295 



chủ. Họ mời thỉnh Phật đến nơi đó hoằng pháp, Phật tạm trú ở đó. Cho nên, chúng ta xem thấy 

trong Kinh Phật, hai chữ “Phật tại” là Phật tại nơi nào đó, chứ không hề nói “Phật trú”. Trú chính 

là nhà của Ngài rồi, nhà mới trú. Phật tại nơi nào đó. “Tại” với “trú” hoàn toàn khác nhau, “tại” 

là không  có nhà,  “trú” là có nhà. Chư Phật  Bồ  Tát  đều là người  tái lai, còn thị hiện như vậy. 

Chúng ta thử nghĩ, người tu hành chúng ta là người thế nào? Phàm phu nghiệp chướng sâu nặng. 

Nếu như có những sự việc này đến quấy phá, thì đạo nghiệp của chúng ta chắc chắn bị hủy hoại 

mất. Cho nên, tôi thường hay khuyên các đồng tu, thật sự học đạo thì phải giống trình độ này của 

tôi. Tôi rất may mắn, trong một đời tôi, tôi không quản người, không quản việc, không quản tiền, 

không có lo nghĩ trong công việc, cho nên mới có một chút xíu thành tựu như thế này. Nếu như 

bạn quản người, quản việc, quản tiền là bạn tiêu rồi. Chúng ta tự mình phải suy nghĩ một chút, 

suy nghĩ thật kỹ, chúng ta xuất gia là vì cái gì? Không được làm trái lại bổn nguyện! Xuất gia có 

phải  là  đi  kinh  doanh  đạo  tràng  không?  Chiếm  hữu  đạo  tràng  là  giống  như  người  bình  thường 

trong xã hội  vậy,  ở trong ngành nghề  này tranh  danh đoạt  lợi,  có phải  là làm việc này không? 

Làm  việc  này,  nếu  như  bạn  có  phước  báo  này,  bạn  cũng  có  thể  được  một  chút,  nhưng  trong 

khoảng nháy mắt là đi địa ngục A-tỳ rồi. 

Tôi ở trong một đời này, có người tặng đạo tràng cho tôi, nhưng tôi không tiếp nhận. Năm ấy, 

Giản  Phong  Văn  tặng  đạo  tràng  ở  đường  Nam  Hàng  Châu  cho  tôi,  tôi  hỏi  ông:  “Có  phải  anh 

 muốn hại tôi không?” . Ông nghe xong, ngớ người ra, nói:  “Pháp sư, sao con có thể hại thầy?” . 

Tôi bảo:  “Anh tặng đạo tràng cho tôi chính là hại tôi” . Tôi hỏi:  “Đạo tràng có cần quản lý,   có 

 cần thu chi hay không?” . Ông nói:  “Đương nhiên là phải quản lý, phải thu chi” .  “Vậy mà bảo là 

 anh không hại tôi à?” . Cuối cùng tôi đưa ra điều kiện với ông:  “Anh tặng đạo tràng cho tôi thì 

 được, nhưng anh phải quản lý đạo tràng, anh phải phụ trách thu chi” . Ông gật đầu đồng ý. Thế 

thì được, tôi vẫn là không quản việc. Việc này giống như nói là phủ lên cái hư danh mà thôi, cho 

nên quyết định không quản việc thì tâm của chúng ta mới có thể chuyên nhất. 

Chúng ta mỗi ngày phải đọc Kinh, khi không đọc Kinh thì tư duy nghĩa Kinh. Lời dạy của Phật 

Đà, từng giây từng phút luôn luôn ở trong tâm, Tông môn gọi là nghi tình, lâu ngày dài tháng, 

gặp phải duyên thì sẽ có chỗ ngộ. Khi hiểu được ý của Phật rồi, cái gọi là tiểu nghi có tiểu ngộ, 

đại nghi có đại ngộ. Cái nghi này không phải hoài nghi, là lý quá sâu nên không hiểu, nhưng mà 

thường xuyên nghĩ đến, đến lúc gặp được cơ duyên thì sẽ hiểu thôi. Nếu như bạn có việc lo lắng, 

từ  sáng  đến  tối  lúc  nào  cũng  nghĩ  chuyện  lung  tung,  những  sự  việc  này  không  những  chướng 

ngại  khai  ngộ,  chướng  ngại  định,  cũng  chướng  ngại  giới,  “giới-định-tuệ”  tam  học  thảy  đều  bị 

chướng ngại hết. Từ sáng đến tối sinh khởi lên phiền não, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, hay 

nói cách khác, bạn đang tạo nghiệp. Vậy là quá đỗi sai lầm! 

Cho nên tôi ở trong một đời này, khi giảng Kinh cũng thường hay nói là đạo tràng nhất định là 

của người tại gia, của cư sĩ. Người tại gia xây dựng đạo tràng, lễ thỉnh người xuất gia đến hoằng 

pháp lợi sinh. Giống như Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa vậy, đạo tràng đều là của quốc vương, 

đại thần, trưởng giả giàu có. Họ lễ thỉnh Phật Thích Ca Mâu Ni đến giảng Kinh thuyết pháp, hóa 

độ chúng sanh. Người xuất gia đối với ngũ dục lục trần không mảy may dính nhiễm, cái này tốt, 

thanh  tịnh  tự  tại,  vĩnh  viễn  gìn  giữ  trí  tuệ  cao  độ  của  mình,  một  mảy  may  cũng  không  dính 

nhiễm.  Cho nên nhất  định phải  có cái  tâm xuất  trần, có cái  tâm vượt  thế. Nếu còn muốn tranh 

đoạt đạo tràng, bá chiếm đạo tràng, chiếm cứ đạo tràng, khống chế đạo tràng, đây là tâm luân 

hồi. Dùng tâm luân hồi mà tham thiền, niệm Phật, giảng Kinh thuyết pháp đều là tạo nghiệp luân 

hồi, vẫn không ra khỏi lục đạo luân hồi, vả lại tội nghiệp còn vô cùng nặng. Nặng ở chỗ nào vậy? 



296 



Bạn lấy chiêu bài của Phật đi làm nghiệp luân hồi, cho nên quả báo ở địa ngục. Nếu như không 

phải  chiêu  bài  của  Phật,  quả  báo  chưa  chắc  ở  địa  ngục.  Chỉ  cần  là  lấy  chiêu  bài  của  Phật  làm 

những việc này, không có một người nào không đọa địa ngục A-tỳ. Điều này chúng ta phải rõ 

ràng, phải minh bạch. 

Hai chữ “nghĩa lý”, chúng ta phải hiểu rõ ràng. Ý nghĩa của hai chữ này sâu rộng vô tận. Điều 

mà cổ đức dạy cho chúng ta là  “cùng lý tận tánh” , đạt đến chỗ viên mãn nhất chính là quả địa 

Như Lai. Đệ tử Phật, bất luận tại gia hay xuất gia, hai chữ “nghĩa lý” này phải hiểu rõ ràng, phải 

hiểu minh bạch. Chúng ta biết được bao nhiêu, nhất định phải làm bấy nhiêu. Cái đơn giản nhất 

là ngũ giới thập thiện. Mọi người đều biết, thuận theo lời dạy của Phật, đó là thuận nghĩa lý; trái 

lại lời dạy của Phật, đó chính là “phi nghĩa nhi động, bối lý nhi hành”. Phật dạy chúng ta  “hiếu 

 dưỡng phụ mẫu” , chúng ta có làm được chưa? Phật dạy chúng ta  “phụng sự sư trưởng”,  chúng 

ta  có  làm  được  chưa?  Chúng  ta  có  thể  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  đây  là  tiểu 

nghĩa, là nghĩa lý nhỏ. Nghĩa lý càng sâu càng rộng hơn, Phật nói ở trong Kinh, tất cả người nam 

là cha ta, tất  cả  người  nữ  là mẹ  ta, bạn có thể  đem  cái  tâm hiếu dưỡng phụ mẫu, mở  rộng đến 

hiếu dưỡng tất cả người nam, người nữ, thì đây là nghĩa lý lớn, thế nhưng đây vẫn chưa phải cứu 

cánh  viên  mãn.  Cứu  cánh  viên  mãn  là  như  trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói:  “Tình  dữ  vô  tình, 

 đồng viên chủng trí” . Không những phải hiếu dưỡng đối với mọi người giống như cha mẹ, mà 

đối với tất cả súc sanh, đối với tất cả chúng sanh đều phải hiếu dưỡng, đó mới gọi là cứu cánh 

viên mãn, là nghĩa lớn của Phật Bồ Tát, là chân lý của Phật Bồ Tát. Điều này hiện nay chúng ta 

làm không được. Có thể mở rộng hiếu dưỡng, cung kính đến toàn thể nhân loại thì coi như bạn 

đã khá rồi. Tạm thời không nói thập pháp giới, mà chỉ nói pháp giới người, bạn có thể phổ cập 

đến pháp giới người thì coi như bạn đã khá rồi. 

Thế  nào  mới  gọi  là  hiếu  thuận?  Ở  phần  trước,  chúng  tôi  đã  giảng  trong  đoạn  “Trung  Hiếu”. 

Thuận tánh chính là hiếu thuận, không phải thuận tình. Thuận nhân tình là sai lầm rồi, phải thuận 

tánh đức. Tánh đức là gì vậy? Ngũ giới là tánh đức, thập thiện là tánh đức. Hay nói cách khác, 

chúng ta sát sanh, trộm  cắp, tà dâm, đây là đã trái lại nghĩa lý, đây là bất hiếu. Chúng ta vọng 

ngữ, lưỡng thiệt là trái lại tánh đức, là bất hiếu, là không thuận. Thánh nhân thế xuất thế gian dạy 

chúng ta, tiêu chuẩn đã lập nên rồi, chúng ta nhất định phải phù hợp thuận theo tiêu chuẩn này, 

không được phép trái lại. Đây là ranh giới của thiện ác. Nhưng mà chúng ta hành thiện khó, tạo 

ác dễ dàng, nguyên nhân do đâu vậy? Tập khí từ vô lượng kiếp, ở trong Kinh Phâ ̣t nói r ất hay, 

tâm sở phiền não của chúng ta có 26 cái, tâm sở thiện có 11 cái, vậy bạn thử nghĩ xem, ác thì 

nhiều, thiện thì ít, cho nên tạo ác quá dễ dàng, tạo thiện là quá khó. Ở chỗ này cần phải  có sự 

giác ngộ cao độ, phải thật sự tỉnh trở lại, người này gọi là khai ngộ, giác ngộ rồi. Đem tập khí 

phiền não của mình khống chế lại, thuận theo nghĩa lý mà làm thì chúng ta sẽ có thành tựu. 

Người xuất gia phải nhớ kỹ, tôi nói lời thành thật, nếu như bạn có đạo tràng, bạn chắc chắn đọa 

địa ngục A-tỳ. Người nào có thể có đạo tràng vậy? Người đã đại triệt đại ngộ. Vào thời xưa, Phật 

giáo truyền vào Trung Quốc, người xuất gia mới quản lý đạo tràng. Thế nhưng quản lý đạo tràng 

là người nào vậy? Đều là Phật Bồ Tát tái lai. Quản lý đạo tràng là vì người tu hành mà phục vụ, 

đây là Phật Bồ Tát, không phải người phàm. Bạn có phải là Phật Bồ Tát tái lai không? Là Phật 

Bồ Tát tái lai thì được, không có vấn đề, bạn đại từ đại bi, bạn làm hộ pháp. Quản lý đạo tràng là 

hộ  pháp, không phải  tu  pháp, bạn là  Bồ  Tát,  là  Phật  Đà tái lai. Nếu như chúng ta biết  mình là 

phàm phu, tập khí phiền não chưa có đoạn thì không làm. Tập khí phiền não thật sự đoạn sạch 

rồi,  còn phải  xem  duyên phận, không có duyên  phận, miễn cưỡng cũng  không được. Chúng ta 



297 



đời này thời gian có hạn, quá ngắn rồi. Nếu như bạn ở tuổi trung niên, bạn biết tương lai vẫn còn 

mấy năm sống tốt không? Bạn cho rằng mình có thể sống đến 80-90 tuổi sao? Chưa chắc! Người 

40-50 tuổi đi quá nhiều quá nhiều rồi. Tôi học Phật, xuất gia, đồng tham đạo hữu vào thời đó hầu 

như ba phần tư đều không còn nữa, họ chỉ mới 40-50 tuổi là đã đi rồi.  “Đường xuống suối vàng 

 không già trẻ”. Cho nên, mỗi giây phút còn sống, chúng ta đều phải nắm lấy nó thật chắc, không 

được phép lãng phí. 

Chúng ta ngày nay ở Singapore tu hành là cơ hội hiếm có; không quản người, không quản việc, 

không quản tiền, nhất tâm lo cho đạo, đây là thật sự như pháp. Đến đâu để tìm ra cái đạo tràng 

này? Tìm không ra rồi. Vị hộ pháp này đều là Phật Bồ Tát tái lai, tuyệt đối không phải phàm phu, 

phàm phu làm không được. Phàm phu muốn đẩy bạn xuống nước nên mời bạn làm trụ trì, mời 

bạn làm chủ nhà, mời bạn quản cái này, quản cái nọ, đẩy bạn xuống nước, họ không phải người 

tốt. Không nên cho rằng, họ giao cho bạn nhiều quyền lực như vậy là tốt đối với bạn. Mắt bạn 

thấy rõ ràng, họ không phải người tốt. Tôi có năng lực này, thấy rất rõ ràng, cho nên ngoài rìa 

cũng không dính. Lần này tôi đến Úc châu để tham gia hội nghị tôn giáo do Thiên Chúa Giáo tổ 

chức.  Lần  này  họ  tổ  chức  rất  tốt.  Tôi  đã  nói  qua  mấy  lần,  các  bạn  cũng  đều  nghe  thấy  rồi,  tại 

Towoomba tôi đã mua một mảnh đất nhỏ và đã làm một cái am tranh. Ngày nào đó, duyên phận 

ở đây hết rồi thì tôi sẽ lên trên núi ở am tranh này, tôi sẽ không ở đạo tràng, tôi không muốn gây 

ra những chuyện thị phi đó, tất cả buông xả, cầu dứt sanh tử, cầu vãng sanh Tịnh Độ. 


**************** 

“Cảm Ứng Thiên”, đoạn thứ ba mươi bảy nói đến tổng cương của ác báo.  “Phi nghĩa nhi động, 

 bội lý nhi hành” , câu nói này chúng tôi đã giảng qua hai lần. Hai chữ “nghĩa lý” vô cùng quan 

trọng, không chỉ là làm người cần phải hiểu rõ, mà tu hành chứng quả, vĩnh viễn không có làm 

trái lại. Có thể nói, nguồn gốc của tất cả thiện pháp thế xuất thế gian là sâu rộng vô tận. Nếu như 

là  “phi  nghĩa” ,  “bội lý” , đây chính  là nguồn  gốc của các  ác.  Ở  chỗ này  Thái  Thượng đặc biệt 

nhắc nhở chúng ta. Ở trong Phật  pháp nói,  hai  chữ  này nhận thức  càng sâu sắc thì phẩm  vị  sẽ 

càng cao. Hai chữ này nhận thức đến cứu cánh viên mãn, chính là quả địa Như Lai. “Nghĩa” là 

gì, “lý” là gì, chúng ta nhất định phải hiểu rõ ràng. 

Bốn câu sau cùng là kết luận của chú giải, rất hay:  “Duy ư nghĩa lý, kiến đắc tinh thục, cố thủ 

 chi tuân chi, xuất ư tự nhiên” . Hai câu phía trước là sự nhận biết về nghĩa lý. Hai câu sau là sự 

thực tiễn đối với nghĩa lý, hiện nay gọi là ứng dụng. Cho nên làm tự nhiên như vậy. Tại sao Phật 

Bồ Tát, các bậc Thánh Hiền làm tự nhiên như vậy, khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều có 

thể  thuận theo nghĩa lý?  Chẳng qua là nhận thức thấu triệt.  Phàm  phu chúng ta khởi  tâm động 

niệm là trái ngược nghĩa lý, đối với hai  chữ này nhận thức không rõ ràng, không đủ thấu triệt. 

Vấn đề phát sinh là ở chỗ này. 

Tiếp theo là câu  “Dĩ ác vi năng” . Chúng ta tuyệt đối không được phép xem thường câu này. Tại 

sao vậy? Câu này  chính  là bệnh của bản thân  chúng ta. Phạm  vi của ác  quá lớn, quá rộng rồi. 

Tiêu chuẩn của Phật pháp đối với thiện ác là khởi tâm động niệm vì mình là ác, khởi tâm động 

niệm vì người khác là thiện, tại sao Phật dùng tiêu chuẩn này? Người thế gian nghe thấy thì nghi 

ngờ, vì có người nào không vì mình đâu? Vì mình là sai sao? Mỗi người đều cho rằng vì mình là 

đúng. Đặc biệt là ở trong xã hội hiện nay còn có quyền bí mật đời tư, đâu đâu cũng muốn coi 

trọng việc làm sao bảo vệ mình không bị người khác làm tổn thương, pháp luật cũng bảo hộ. Tại 



298 



sao Phật nói đây là ác vậy? Dụng ý tiêu chuẩn của Phật, chúng ta phải hiểu. Tiêu chuẩn của pháp 

thế  gian  là  không  ra  khỏi  luân  hồi,  không  ra  khỏi  tam  giới.  Tiêu  chuẩn  của  Phật  pháp  là  dạy 

chúng ta dứt sanh tử, thoát luân hồi, ra khỏi tam giới. Nghiệp nhân của tam giới lục đạo chính là 

chấp ngã. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này rồi thì mới biết Phật đặt ra tiêu chuẩn này là chính xác. 

Phật  đem  những  nhân  tố  này  quy  thành  ba  loại  lớn  là  vọng  tưởng,  phân  biệt  và  chấp  trước. 

Chúng ta hiện nay dùng cách nói này để nói mọi người dễ hiểu. Thuật ngữ ở trong Kinh Phật là 

vô minh, kiến tư, trần sa phiền não. Vô minh chính là vọng tưởng, trần sa chính là phân biệt, kiến 

tư là chấp trước. Ba loại phiền não này bạn đều có đủ, đây chính là chúng sanh ở lục đạo. 

Ở trong chấp trước, điều nghiêm trọng nhất chính là “ngã”, khởi tâm động niệm đều là “ngã”. 

“Ngã”, cái chấp trước này là cội nguồn của mọi ác, cho nên ngày nay chúng ta là “dĩ ác vi năng”. 

Chúng  ta  thử  nghĩ,  chúng  ta  có  phải  vậy  không?  Đúng  vậy,  một  chút  cũng  không  sai!  Tự  cho 

mình là đúng, tự cho mình là giỏi! Đến khi nào giác ngộ rồi, từ bỏ chấp ngã, không còn chấp 

trước ngã nữa, không còn chấp trước tự tư tự lợi nữa, khởi tâm động niệm đều có thể vì tất cả 

chúng sanh, đây là thiện. Cho nên Phật nói, tham sân si là tam độc phiền não. Ngược lại là vô 

tham, vô sân, vô si, đây là ba thiện căn. Tất cả mọi thiện pháp sinh ra từ vô tham, vô sân, vô si. 

Phật đây mới nói rõ ràng, nói minh bạch, thật sự đã giải quyết vấn đề cho chúng ta rồi. Bản thân 

chúng ta phải hiểu rõ, phải luôn đem sự việc này làm rõ ràng. Phật dạy cho các đệ tử, chí ít mỗi 

ngày phải làm thời khóa sáng tối. Ý nghĩa của thời khóa sáng tối, chúng tôi cũng đã nói rất nhiều 

lần. Khóa sáng là nhắc nhở bản thân. Khóa tối là soi lại, kiểm điểm, sám hối, sửa chữa lỗi lầm. 

Mỗi ngày sám hối, mỗi ngày soi lại, mỗi ngày sửa lỗi, đây gọi là chân tu hành, như vậy thì chúng 

ta mới có thể nâng cao “giới-định-tuệ” tam học. Bạn càng thấu triệt nghĩa lý thì bạn buông xả sẽ 

càng nhiều. 

Người buông xả tự tư tự lợi thì mới gọi là Thỉ Giác, người này bắt đầu giác ngộ rồi. Từ trên cơ 

sở này phải không ngừng nâng cao lên thêm. Nếu lấy quả vị Bồ Tát Đại Thừa để nói thì Thỉ Giác 

là Bồ Tát quả vị sơ tín. Lên trên nữa còn có 42 cấp bậc, vậy mới có thể đạt đến cứu cánh viên 

mãn. Sau đó bạn mới biết, nhà Phật chúng ta nói thấy đạo. Đạo là gì? Dùng lời chỗ này để nói, 

“nghĩa lý” chính là đạo. Thấy càng thấu triệt thì phẩm vị của bạn sẽ càng cao. Từ thập tín đến 

thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa, đến Đẳng Giác, Diệu Giác viên mãn rồi. Quí vị thử 

nghĩ xem, đây có phải là điều mà trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói “một tức tất cả, tất cả tức một” 

không? Một chút cũng không sai! 

Chú giải ở chỗ này cũng rất hay. Ông nói, bốn chữ “dĩ ác vi năng” là gốc của mọi ác lớn nhỏ mà 

con người mắc phải ngàn vạn đời vậy, vì thế mới xếp vào hàng đầu của các ác. Lời này nói hay, 

một  chút  cũng không sai. Chúng sanh lục đạo, người  nào không phải  “dĩ  ác vi  năng”? Ai giác 

ngộ  rồi?  Ai  quay  đầu  rồi?  Người  thời  xưa  đọc  sách  Thánh  Hiền,  đọc  sách  Phật  mới  khai  ngộ 

(khai  ngộ  chính  là  đối  với  sự  việc  này,  nhìn  chung  là  sáng  tỏ  một  hai  phần).  Người  hiện  đại 

không  đọc  sách  Thánh  Hiền,  cũng  không  coi  trọng  Phật  pháp,  cái  gốc  bệnh  này  trước  đây  đã 

hình thành thói quen rồi, giống như hút ma túy vậy, họ đã bị nghiện rồi,  không có cách gì dứt 

hết. Vào lúc này phải làm thế nào? Phật Bồ Tát từ bi, ngày nay muốn cứu vãn lòng người thói 

đời, dạy người hiểu rõ nghĩa lý, khuyên dạy người đoạn ác tu thiện chỉ có dựa vào giáo dục tôn 

giáo. Giáo dục xã hội đã không nói đến điều này, hình như đã không thể rồi, cho nên giáo dục 

tôn giáo phải đến bù đắp. 



299 



Lần này tôi ở Úc châu, nghe thấy các đồng tu Úc châu nói với tôi là chính phủ Úc châu đã có 

pháp luật quy định, học sinh đi học ở trường, học sinh tiểu học có vài ba người tin một tôn giáo 

khác thì phụ huynh học sinh có thể  yêu cầu nhà trường mời thầy truyền giáo tôn  giáo đến dạy 

cho các em học sinh nhỏ này. Họ hiện nay đã suy nghĩ đến rồi. Giáo dục tôn giáo bắt đầu từ khi 

nào vậy? Bắt đầu từ lúc mẫu giáo, bắt đầu từ tiểu học. Thật tuyệt vời, họ thật sự giác ngộ rồi! Họ 

yêu cầu chúng tôi giúp họ biên soạn giáo trình dạy học tôn giáo cho các em nhỏ. Chúng tôi mang 

thông tin này về rồi. Hiện nay giáo trình học ở cấp tiểu học của họ là có một cuốn “Truyện ký 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni”  của  Đài  Loan  in,  dùng  quyển  sách  giáo  khoa  này.  Giáo  trình  mà  các 

cháu nhỏ mẫu giáo thích dùng, phải lấy tranh ảnh làm chủ, chữ càng ít càng tốt. Triển khai giáo 

dục đối với các cháu nhỏ mẫu giáo. Ngày nay ở ngoại quốc, tôi tin Úc châu chịu sự ảnh hưởng 

của người Anh quốc, họ đã nghĩ đến rồi. Giáo dục đạo đức phải bắt đầu dạy từ nhỏ. Mẫu giáo, 

tiểu  học,  trung  học,  đại  học  đều  có  môn  tôn  giáo.  Bạn  tín  ngưỡng  tôn  giáo  nào  thì  có  thể  mời 

thầy truyền giáo của tôn giáo ấy đến dạy cho bạn. Đây là điều đáng để chúng ta tôn kính, đáng để 

chúng ta tán thán, cũng đáng để chúng ta phổ biến tuyên dương. Cái hay này của người ta, chúng 

ta phải học tập. 

Trung Quốc chúng ta là quốc gia Phật giáo, hiện nay vẫn chưa có nghĩ đến việc này. Quốc gia 

Cơ Đốc giáo, quốc gia Thiên Chúa giáo, họ đã nghĩ đến vấn đề này. Hơn nữa, tâm lượng của họ 

lớn, có thể bao dung, bất luận tôn giáo nào, bất kể bạn tin tôn giáo gì, bạn đều có thể yêu cầu nhà 

trường mời thầy truyền giáo đến dạy, hoàn toàn không hạn chế, vài ba học sinh là có thể yêu cầu 

nhà trường mời thầy đến dạy. Ví dụ như ở trong trường, có mấy em học sinh ở nhà là học Phật, 

thì phụ huynh có thể mời pháp sư đến dạy cho những học sinh này. Chúng ta nhìn thấy rồi, nghe 

thấy rồi, điều này đáng được chúng ta phản tỉnh sâu sắc . Thế kỷ kế đến, sức nước tăng trưởng, 

sức nước lớn mạnh không phải là do khoa học kỹ thuật, mà do đạo đức. Khoa học kỹ thuật phát 

triển  đi  nữa,  công  thương  nghiệp  phát  triển  đi  nữa,  mà  đạo  đức  không  có,  thì  giữa  người  với 

người, tâm thương yêu không còn nữa, mọi thứ giao thiệp đều lấy lợi hại làm tiêu chuẩn. Giao 

thiệp có lợi là bạn bè, còn giao thiệp không có lợi là kẻ địch, vậy có nguy không? Xã hội này sao 

mà không loạn động cho được? Quốc gia này đã tràn đầy nguy cơ, nguy cơ không phải đến từ 

bên ngoài, mà là ở nội bộ. Cho nên thế gian có những người trí tuệ cao độ, chí sĩ nhân từ là nhìn 

thấy chỗ nguy cơ của vấn đề này, lấy giáo dục tôn giáo để bù đắp, để bồi dưỡng giáo dục đạo 

đức. 

Trung Quốc từ xưa đến nay, Hán Vũ Đế chính thức dùng “tư tưởng Khổng Mạnh” làm phương 

châm giáo dục cho quốc gia. Chính sách này mãi cho đến thời Mãn Thanh cũng không có thay 

đổi, tiếp nối đã thực hiện 2.000 năm. Mãi cho đến thời Dân Quốc, một mực học tập theo phương 

Tây, đem lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền vứt bỏ hết rồi. Quốc gia chúng ta gần 100 năm nay 

gặp phải khổ nạn lớn như vậy. Chúng ta phải biết nguồn gốc của khổ nạn từ đâu mà ra. Chúng ta 

đem cách thức thành công của tổ tiên vứt bỏ rồi, cho nên mới gặp nạn. Người Nhật Bản, một 

quốc gia nhỏ như vậy, có thể gọi là cường quốc hàng đầu ở trên thế giới, dựa vào cái gì? Dựa 

vào giáo dục Nho gia Trung Quốc. Chúng ta vứt bỏ rồi, còn họ thì đang phụng hành. Họ gìn giữ, 

không để mất,  một  mặt  theo học khoa học kỹ thuật của phương Tây, cho nên Nhật  Bản được 

xưng là cường quốc đứng đầu thế giới, người phương Tây tụt hậu xa so với họ. Chúng ta có kho 

báu thật sự, hiện nay người phương Tây phát hiện được, họ áp dụng, họ học tập. Nếu như chúng 

ta vẫn không giác ngộ, vẫn không thể đón đầu đuổi kịp, thì trong 20 năm, 30 năm sau, họ đều 

phát  triển  rồi,  Trung  Quốc  chúng  ta  lại  sa  sút  ở  phía  sau.  Đây  là  điểm  đáng  để  chúng  ta  cảnh 

giác. Hy vọng mọi người chúng ta đều có tâm cảnh giác. 



300 



Chúng ta học “Cảm Ứng Thiên” phải giống như học Kinh Phật vậy, phải hiểu sâu nghĩa thú, phải 

cố gắng phản tỉnh, tìm cho ra tất cả nguồn gốc không thể tu thiện, không thể khai ngộ, không thể 

thành tựu của chúng ta, sau đó đem nó điều chỉnh trở lại, đây gọi là tu từ căn bản. Mỗi một câu 

trong  “Cảm  Ứng  Thiên”  đều  có  rất  nhiều,  rất  nhiều  chuyện  ví  dụ  ở  trong  đời  sống  hành  trì 

thường ngày, để cho chúng ta làm tham khảo, cho chúng ta học tập. Những gì là thiện? Những gì 

là ác? Những gì là giác? Những gì là mê? Chúng ta đều phải hiểu rõ ràng, đều phải làm sáng tỏ, 

sau đó đoạn ác tu thiện mới không đến nỗi trở thành một câu nói suông. Chúng ta cần mẫn đi làm 

mới đạt được lợi ích công đức thù thắng chân thật. Ở trong chú giải cũng đã nêu rất nhiều ví dụ, 

chúng ta không thể giảng kỹ. Cần phải nêu ra mấy điều, để chúng ta sau khi học rồi ở trong tâm 

cảm thấy rất thiết thực. Nghĩ thử, “dĩ ác vi năng”, ta đã bị phạm ở chỗ nào, trong những việc nào 

rồi? 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. A Di Đà Phật. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 48) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 49 ) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 49 ) 

Xin chào các vị đồng tu, chào mọi người. 

Hôm qua tôi đã giảng đến  "phi nghĩa nhi động, bội lý nhi hành, dĩ ác vi năng" .Trên Kinh Phật có 

một đoạn này, ở chỗ nàyNgài cũng đã tiết lục ra.Phật nói, thế gian tất cả người ác khi chết đều 

đọa địa ngục. Trong địa ngục  cũng có người  quản sự, người này  gọi  là  "Ngưu Đầu A  Bàng", 

nhân gian chúng ta thường hay gọi là Ngưu Đầu Mã Diện, người này là quản lý những hình phạt 

trong địa ngục. Ngưu Đầu Mã Diện rất là hung ác, một chút tâm từ bi cũng không có, nhìn thấy 

chúng sanh chịu khổ mà không có chút tâm thương xót, trái lại cho rằng cái khổ của người đã 

chịu vẫn còn chưa đủ, cho người hình phạt vẫn không đủ nặng, cho nên những người này thường 

hay ôm lấy cái tâm ác độc. Phật nói,người thọ báo đều là ngườiở nhân gian bất hiếu cha mẹ, hủy 

báng Tam Bảo, vũ nhục lục thân quyến thuộc, khinh mạn sư trưởng, hãm hại người hiền, giết hại 

chúng sanh, tạo các ác nghiệp. Chúng ta nghĩ xem, mấy câu nói này của Phật, chúng ta có hay 

không? Hiếu thuận cha mẹ, chúng ta nghe nói rồi, chúng ta chính mình có làm được hay không? 



301 



Hiếu thuận, cái ý này rất sâu rất rộng, phía trước chúng ta đã nói rất nhiều.Thời kỳ thiếu niên, ở 

trong trường học cầu học, bài khóa không tốt, phẩm đức không tốt, đây là bất hiếu. Thanh niên 

thời  đại  này,có  ai  biết  được  là  sau  khi  học  nghiệp  hoàn  thành,  bước  vào  xã  hội,  thành  gia  lập 

nghiệp,  nếu  như  trong  nhà  bất  hòa,  ở  nơi  sự  nghiệp  cùng  với  đồng  sự,  với  bạn  bè  không  thể 

chung sống hòa thuận, thường hay làm cho cha mẹ lo lắng cũng là bất hiếu? Chúng ta xuất gia 

rồi, không nỗ lực tu hành, “Giới-Định-Huệ” tam học không thể nào nâng cao, ngay trong đời này 

không thể  nào siêu vượt  tam giới,  thoát ly sáu cõi  luân hồi,  đây là bất  hiếu. Cho nên, câu "bất 

hiếu  cha  mẹ"  không  phải  là  Phật  nói  với  người  khác,  mà  là  nói  với  chính  chúng  ta.Mỗi  một 

người ở trên cương vị công tác của chính mình, ở nơi hoàn cảnh công tác hiện tại, làm thế nào 

tận trung tận hiếu?Trong quần chúng xã hội rộng lớn, cơ duyên tiếp nhận giáo dục thánh hiền, 

tiếp nhận giáo dục của Phật pháp càng ngày càng ít. Chúng ta may mắn gặp được, sau khi gặp 

được rồi thì ở ngay trong đời này nhất định phải nắm lấy cơ hội khó được này, phải làm tốt. 

Hai chữ  "Trung Hiếu"  này, chúng ta khái quát cả thảy Phật pháp để xem, tất cả chư Phật Như Lai 

tự  hành hóa tha, hai  chữ  này  có thể  khái  quát  hết  rồi.  Cái  gì  là Phật  pháp?Trung hiếu  chính  là 

Phật  pháp, trung hiếu chính  là Bồ  Đề đại  đạo.Trong ba phước của  "Quán Kinh", hai  câu trong 

phước  thứ  nhất  là  "hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng" ,  hai  câu  này  làm  đến  được  tột 

điểm thì thành Phật rồi. Hai câu tám chữ này, trên Như Lai quả mới làm đến viên mãn.Bồ Tát 

Đẳng  Giác  vẫn  còn  một  phẩm  sanh  tướng  vô  minh  chưa  phá,  cho  nên  “hiếu  dưỡng  cha  mẹ, 

 phụng sự sư trưởng” còn kém khuyết một phần, chưa đạt đến cứu cánh viên mãn. Cho nên, câu 

nói "bất hiếu cha mẹ"của Phật, thậm chí đối với Bồ Tát Đẳng Giác mà nói, vẫn ở chỗ đó mà nhắc 

nhở họ rằng: “hiếu của con chưa làm đến được viên mãn” . Chúng ta nghe được câu nói này, phải 

nên sanh khởi cái tâm cảnh giác cao độ, đây gọi là học Phật. 

Phật là đại hiếu cứu cánh viên mãn, Phật là phụng sự cứu cánh viên mãn. Sư trưởng của Phật là 

quá khứ tất cả chư Phật, không chỉ quá khứ tất cả chư Phật, hiện tiền tất cả chư Phật, mà vị lai tất 

cả chư Phật, Phật đều thừa sự cúng dường. Điều này chúng ta làm gì biết được?Sự việc hủy báng 

Tam Bảo, chúng ta đã làm quá nhiều.Có lẽ các vị đồng tu khi nghe qua, không cho là việc gì. Kỳ 

thật, bốn chúng đệ tử chúng ta, tại gia, xuất gia, nam chúng, nữ chúng, nếu như không phải chân 

thật y giáo phụng hành, ở trong xã hội không biểu hiện một hình tượng đệ tử Phật chân thật, thì 

chúng ta liền hủy báng Tam Bảo, để người trong xã hội thấy  "đệ tử Phật mà như vậy à? ", thì các 

vị nghĩ xem, đây có phải là hủy báng Tam Bảo không? Hình tượng là quan trọng như vậy, cho 

nên bốn chúng đệ tử chúng ta, không luận là lúc nào, ở bất cứ nơi nào, cùng ở chung với tất cả 

đại chúng, nếu như khiến người lễ kính Tam Bảo, cung kính Tam Bảo, tán thán Tam Bảo, đây là 

vì Tam Bảo tăng quang, đây là lợi ích chúng sanh. Nếu như chúng ta vẫn cứ tạo tác ác nghiệp, để 

người khác hủy báng, để người khác xem thường, để người khác vì ta mà tạo nghiệp, đây không 

phải hủy báng thì là gì?Cho nên đệ tử Phật, đời sống hành trì, lời nói, cử chỉ đều phải làm tấm 

gương tốt cho tất cả chúng sanh.Phật nói những câu này, chúng ta đều phải nỗ lực mà phản tỉnh, 

tư duy, làm thế nào học tập tránh những lỗi lầm này.Những lỗi lầm này đều là nghiệp nhân của 

địa ngục A Tỳ. 

 "Mạ nhục lục thân" , mạ là hủy báng, nhục là vũ nhục; hủy báng, vũ nhục thân bằng bằng quyến 

thuộc.  "Khinh  mạn sư trưởng"  là xem  thường, sanh tâm ngạo mạn đối  với  sư trưởng, không hề 

xem sư trưởng ở trong mắt. Phạm vi sư trưởng cũng rất lớn, lão sư dạy bảo chúng ta là sư trưởng, 

chúng ta đã từng học qua tiểu học, học qua trung học, có một số đồng tu học qua đại học, người 

trực tiếp dạy bảo bạn chính là sư trưởng của bạn. Nếu như đem phạm vi này mở rộng, phàm hễ là 



302 



những nhân sĩ từ nơi công tác giáo dục này đều là sư trưởng. Người thời xưa biết tôn kính người 

đi học.Người đi học giáo hóa xã hội đại chúng, gần như mỗi một người đi học đều là thầy giáo 

giáo dục xã hội.Chúng ta tôn trọng người đi học, tôn trọng người từ nơi công tác giáo dục, đây là 

tôn sư trọng đạo.Thay đổi phong tục tập quán củ, đây là đại thiện, có mấy người hiểu được?Hiện 

tại không cần nói từ công việc giáo dục xã hội rộng lớn, những nhân viên công tác này, những 

lão  sư  ngày  trước  đã  từng  dạy  bảo  chúng  ta,  còn  có  mấy  người  có  thể  nhớ  đến?Còn  có  mấy 

người  biết  quan  tâm  đến  lão  sư?  Xã  hội  hiện  tại  này,  chúng  ta  thấy  được  rất  rõ  ràng.  Đây  là 

chánh đạo, đây là an định xã hội, thế giới hòa bình, là căn nguyên phước chỉ của tất cả chúng 

sanh, cho nênPhật đem hai câu này xếp vào điều thứ nhất. "Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư 

trưởng", không phân tộc loại, không phân tôn giáo, chỉ cần là người từ nơi công tác giáo dục thì 

chúng ta đều phải hiếu dưỡng, đều phải phụng sự.Trong xã hội khởi lên tác dụng dẫn đầu, làm ra 

mẫu mực tốt.Cho nên,ý nghĩa mỗi câu sâu rộng vô tận.Chúng ta có thể dùng "Hoa Nghiêm" để 

ấn chứng. Phạm vimỗi câu nói của Phật đều là tận hư không, khắp pháp giới, không phải hạn 

cuộc ở một khu vực, một khoảng thời gian. Người học tập chúng ta phải nhận biết rõ ràng, ở khu 

vực hiện tại này, vào giai đoạn hiện tiền này phải nên có cách làm thế nào, đây gọi là quán cơ. 

Lý - cơ song hợp thì mới có thể tự độ và độ tha. 

"Ức hiếp người hiền", phần nhiều là ở sanh tâm đố kỵ.Phiền não, đố kỵ, sân hận cũng là nhiều 

đời mà đến.Xem thấy người khác làm một việc tốt, nhất là xem thấy người khác vượt qua chính 

mình, trong lòng luôn khó chịu. Khó chịu mà không có hành vi chướng ngại thì tạo nghiệp nhẹ. 

Nếu như trên hành vi chướng ngại người khác làm việc thiện thì tội lỗi này rất nặng. Trong giới 

Kinh kết tội là xem sựảnh hưởng của việc hành thiện của họ đối với xã hội, nếu như ảnh hưởng 

càng lớn thì tội chướng ngại của bạn càng nặng, thiện hạnh của họ ảnh hưởng không lớn lắm đối 

với xã hội, thì tội chướng ngại của bạn tương đối nhẹ. Đây là luận đến quả báo.Chúng ta là người 

học Phật, là người tu hành, nếu như xem thấy việc tốt của người khác mà còn có ý niệm này thì 

lập tức phải cảnh giác đến, phải sanh tâm tàm quý. 

Phật  Bồ  Tát  dạy  bảo  chúng  ta,  Thánh  Hiền  nhân  cũng  dạy  bảo  chúng  ta  phải "thành  nhân  chi 

 mỹ" .Cái ý này chính là gặp người khác làm việc tốt, làm việc thiện, làm việc có lợi ích đối với xã 

hội, đối với chúng sanh, chúng ta không những không nên đố kỵmà còn phải giúp đỡ họ, thành 

tựu họ.Chúng ta  giúp  đỡ  họ, chúng ta thành tựu  họ, chúng ta tán thán họ  là chính  chúng ta có 

được phước, có được công đức lợi ích, chúng ta cùng với người làm là giống nhau. Do đây có 

thể  biết,  gặp được sự  việc này, kiết  hung họa phước chân thật  chính  ngay  một  niệm  của chính 

mình. Một niệm giác là kiết, phước báo hiện tiền. Một niệm mê, đố kỵ, chướng ngại, đó là hung, 

đó là tai họa. 

Một việc thiện nhỏ là hạn cuộc ở một khu vực, hạn cuộc ở một chủng tộc.Một việc thiện lớn là 

không hạn ở một khu vực, không hạn ở chủng tộc, không giới hạn ở tín ngưỡng tôn giáo thì lớn. 

Người xưa nói rất hay:  "Không đọc "Hoa Nghiêm" thì không biết được cảnh giới của Như Lai, 

 không thâm nhập "Hoa Nghiêm" thì không thể mở rộng được tâm lượng của chính mình" . Tâm 

lượng của chính mình cùng tâm lượng của chư Phật Như Lai vốn dĩ là như nhau, "tâm bao thái 

hư, lượng khắp pháp giới". Hiện tại bởi vì chúng ta mê hoặc, bởi vì tình chấp, đem tâm lượng 

của chính mình thu lại rất nhỏ, không thể bao dung người, không thể bao dung việc. Đây là lỗi 

lầm của chính chúng ta.Cho nên,chúng ta gặp người khác hành thiện thì phải nhiệt tâm đi tán trợ. 



303 



Đồng tu học Phật rất nhiều, trong đó cũng có số ít, mà như lời của lão sư Lý trước kiađã nói: 

"Thiên lậu chấp", “thiên kiến chấp trước”. Họ học Phật, phạm vi giới hạn chỉ ở trong Phật giáo, 

thấy các tôn giáo khác đều đối lập, giới hạn ở trong cái tộc quần của chính mình; xem thấy tộc 

quần khác, xem người nước ngoài cũng liền đối lập. Họ cũng trì giới, họ cũng đọc Kinh, họ cũng 

trường chay, họ cũng bái Phật, thế nhưng tâm lượng không thể mở rộng, xem thấy tôi tiếp xúc 

với các tôn giáo khác, chủng tộc khác thì nghi lự trùng trùng. Họ nói, Pháp sư Tịnh Không không 

biết làm cái gì, hiện tại vì sao không học Phật mà đi làm đa nguyên văn hóa rồi. Sau khi nghe rồi 

tôi rất đau lòng. Nhà Phật chúng ta dạy "phát tâm Bồ Đề", dạy "chúng sanh vô biên thệ nguyện 

độ", những người chưa học Phật đó, họ gọi là đa nguyên văn hóa, đa nguyên văn hóa là gì? Đa 

nguyên văn hóa chính là "chúng sanh vô biên thệ nguyện độ".Danh từ không như nhau, nhưng ý 

nghĩa hoàn toàn giống nhau. Họ không phân chủng tộc, không phân tộc quần, không phân tôn 

giáo,  không  phân  văn  hóa,  một  mực  bình  đẳng  đối  đãi,  kính  yêu  lẫn  nhau,  tôn  trọng  lẫn  nhau, 

hợp tác lẫn nhau, các vị nghĩ xem, đây không phải "chúng sanh vô biên thệ nguyện độ" thì là gì? 

Người  ta thật  làm được rồi,  còn chúng ta thì ngày ngày đang hô khẩu hiệu, nhưng đem  tất  cả 

chúng sanh xem thành oan gia đối đầu, vậy thì sai rồi. Ngày nay chúng ta cúng dường các tôn 

giáo khác, thành lập những viện dưỡng lão, cô nhi viện, trại cai nghiện, vô số sự nghiệp từ thiện 

xã hội, chúng ta cúng dường một số tiền tài, Phật giáo đồ xem thấy trong lòng khó chịu, hỏi“tại 

vì  sao  đem  tiền  của  chúng  ta  tặng  cho  tôn  giáo  khác?”.  Tôi  hỏi  ngược  lại  họ,  viện  dưỡng  lão 

chúng  ta  có  cần  làm  hay  không?  Phải  làm!  Cô  nhi  viện  chúng  ta  có  cần  phải  làm  hay  không? 

Phải làm! Sự nghiệp từ thiện chúng ta có nên làm hay không? Phải nên làm! Vậy ba ̣n đi làm đi, 

tôi  không  có  thời  gian,  tôi  không  có  tiền.Người  ta  làm  rồi,  chúng  ta  đến  đầu  tư,  vậy  thì  cũng 

giống như chúng ta làm thôi. Ta tham gia cổ đông, các vị nghĩ xem có đúng không? Đã có người 

phát  tâm  đi  làm  rồi,  chúng  ta  đầu  tư  tham  gia  vào  cổ  đông,  sự  nghiệp  từ  thiện  đó  chẳng  phải 

chúng ta đã có một phần hay sao? Các vị cúng dường tôi, tôi mang đi phổ biến đầu tư, các vị mỗi 

mỗi đều là cổ đông của từ thiện xã hội.Tôi không đem của cúng dường của các vị bỏ bừa.Các vị 

chính mình cũng biết được, các vị đều là ông chủ cổ đông của những sự nghiệp đó của họ, cho 

dù bỏ tiền ra bao nhiêu cũng là việc tốt.Tại vì sao tâm lượng nhỏ đến như vậy? Tại vì sao không 

thể dung nạp người? Tại vì sao không thể xem người ta làm chút việc tốt?Dường như việc tốt chỉ 

để một mình bạn làm, người khác làm thì khó chịu.Hữu ý vô ý tạo tác rất nhiều tội nghiệp, chính 

mình còn cho rằng học Phật cũngkhông tệ, học được rất tốt. Tương lai đọa  A Tỳ Địa Ngục, vẫn 

không biết tại vì sao mà đọa? Diêm La Vương giải thích từng việc từng việc cho bạn nghe, đến 

lúc đó bạn hối hận không kịp. Cho nên học Phật, hai câu phía trước nói được rất rõ ràng, nhất 

định phải thâm minh nghĩa lý, thâm minh nghĩa lý sự việc này. Nếu như ngày ngày không đọc 

Kinh, ngày ngày ở nơi đây nghiên cứu, thảo luận, học tập, bạn làm sao có thể thâm nhập?Cho 

nên, truy cứu ngọn nguồn vẫn là lỗi lầm không rõ giáo nghĩa Đại Thừa. Nếu như thâm minh giáo 

nghĩa, thâm minh Phật lý, những vọng tưởng, phân biệt, chấp trước này của bạn tự nhiên liền tiêu 

mất; cách nhìn, cách nghĩ, cách làm của bạn tự nhiên liền tương ưng với Phật Bồ Tát. 


******************** 

Tôi đã giảng đến một đoạn lời nói dẫn dụng Kinh Phật trong chú giải, nói rõ tạo tác tội nghiệp 

cực trọng đọa A Tỳ Địa Ngục đều là  "bất hiếu phụ mẫu, hủy báng Tam Bảo, mạ nhục lục thân, 

 khinh  mạn sư trưởng, vu hãm thiện lương" . Phía sau vẫn còn hai  câu: "Sát  hại  chúng sanh, tạo 

 chư ác nghiệp, như thị đẳng nhân, lai thử thọ khổ" , phía sau các vị tự xem thì được rồi. "Giết hại 

chúng sanh", đặc biệt là động vật nhỏ, nhất là thường hay nhiễu loạn chúng ta, như ruồi, muỗi, 

kiến, gián. Những loại chúng sanh này, người không học Phật thì không cần nói, người học Phật 



304 



cũng không thể tránh khỏi, hữu ý hay vô ý liền tổn hại những chúng sanh này. Chúng ta là người 

học Phật chân thật, muốn không sát sanh thì phải bắt tay vào từ chỗ nào? Phải làm từ ngay chỗ 

này.Những động vật nhỏ này đến nhiễu loạn chúng ta, chúng ta phải có lòng nhẫn nại, phải có 

thể nhẫn chịu.Từ xưa đến nay, các Đại đức chân thật tu hành, bị những nhiễu loạn này, họ không 

hề oán giận những động vật nhỏ này, trái lại họ sanh tâm hổ thẹn.Thế xuất thế gian không thể rời 

khỏi  nhân  quả,  tại  vì  sao  có  số  người,  những  động  vật  nhỏ  không  đến  nhiễu  loạn  họ,  mà  đến 

nhiễu loạn chúng ta? Chắc chắn là có nhân trước, chúng ta ngày trước cũng đã từng là ruồi, kiến, 

muỗi, cũng quấy nhiễu người khác, ngày nay thân chúng ta chuyển đổi lại, cho nên trong nhân 

quả có nói  "bữa ăn ngụm nước đều do tiền định".  

Người  với  người,  người  với  tất  cả  chúng  sanh,  nghiệp  duyên  của  vô  lượng  kiếp  đến  nay  đều 

không ngoài báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ.Nếu như không có bốn cái duyên này, có lúc muốn 

thấy cũng không thấy được, cũng có lúc thấy như không thấy.Loại tình hình chân tướng sự thật 

này, tôi nghĩ mỗi một đồng tu chúng ta đều có thể thể hội được, chỉ là thể hội được không đủ 

sâu.Nguyên nhân không đủ sâu sắc là vì đối với Kinh giáo bước vào không đủ độ sâu.Phật Kinh 

dạy chúng ta thâm giải nghĩa thú.Nếu như chúng ta khế nhập có độ sâu, tự nhiên chúng ta liền 

tường tận, sau đó tâm của bạn liền bình thản đối với thế gian này; thuận cảnh không khởi tâm 

tham,  nghịch  cảnh  tuyệt  không  hiềm  ghét,  người  thiện  người  ác  một  mựcđối  xử  bình  đẳng  thì 

tâm liền bình.Đạo lý này chúng ta phải hiểu.Tu hành ở nơi nào tu? Chính ngay những nơi này mà 

tu. Tu hành không chỉ giới hạn ở đọc Kinh, niệm Phật cũng không chỉ giới hạn ở trì danh, bất cứ 

một môn nào cũng đều hàm nhiếp tất cả pháp môn.Rất ít người hiểu được đạo lý này, người có 

thể làm đến được thì càng ít.Trên Kinh Phật nói với chúng ta, chân thật thông đạt, làm đến được 

đó là Pháp Thân Đại Sĩ. Quyền Giáo Bồ Tát, Thánh giả nhị thừa cũng thông đạt,nhưng vẫn chưa 

làm được.Những phương pháp lý luận cảnh giới này, trên "kinh Hoa Nghiêm" nói được rất thấu 

triệt, rất tường tận. Năm xưa Đại Sư Hoằng Nhất dạy người, đặc biệt là phần tử tri thức, học Phật 

phải nên bắt tay vào từ "Hoa Nghiêm Sớ Sao", điều này rất có đạo lý. Thông đạt phương pháp lý 

luận  cảnh  giới  của  "Hoa  Nghiêm",  không  luận  tu  học  một  pháp  môn  nào,  đều  là  viên  đốn  đại 

pháp, đều có thể giúp chúng ta ở ngay trong đời sống, nâng cao đến cảnh giới thù thắng; tám vạn 

bốn ngàn pháp môn,  vô lượng pháp môn đều là đời  sống của Phật  Hoa Nghiêm. Cho nên, Đại 

đức xưa gọi bộ Kinh này là "Pháp Luân Căn Bản" là rất có đạo lý. 

Câu sau cùng là:  "Tạo chư ác nghiệp", tạo vô lượng vô biênác nghiệp. Tiêu chuẩn của Bồ Tát 

là, phàm hễ trái ngược với tánh đức đều là ác nghiệp.Người thế gian chúng ta cho rằng là pháp 

thiện, nhưng Bồ Tát xem thấy là pháp ác, vì sao vậy?Không ra khỏi sáu cõi luân hồi, trong sáu 

cõi,  ở  trong  ba  đường  thiện  hưởng  phước,  khi  phước  hưởng  hết  rồi  thì  vẫn  phải  đọa  lạc, 

đâykhông phải là chân thiện.Không chỉ trong sáu cõi không có thiện pháp chân thật, mà pháp 

giới bốn Thánh cũng không phải chân thật.Chân thiện nhất định phải siêu vượt mười pháp giới, 

vĩnh viễn không thoái chuyển, đây là chân thiện. 

Đoạn văn này sau cùng đã làm hai câu tổng kết:  "Tác ác chi nhân, định nhập địa ngục" . Ngữ khí 

này  rất  là  khẳng  định,  không  có  chút  do  dự  nào,  “tạo  ác  chắc  chắn  đọa  địa  ngục” .  Sau  cùng 

khuyên chúng ta  "sát na trụ thế, cánh đương lực hành nhân từ" . Cái "trụ thế" này chính là bạn 

may mắn ở trong mười pháp giới có được thân người. Được thân người, ở trong giai đoạn hiện 

tiền này của chúng ta, thời kỳ Mạt Pháp của Thích Ca Mâu Ni Phật, thọ mạng của người không 

dài, Đỗ Phủ, triều nhà Đường đã nói:  "Nhân sanh thất thập cổ lai hi" . Người đời Đường nói, có 

lẽ mọi người cho rằng y dược ngày nay phát triển, tuổi thọ của người kéo dài.Nếu như bạn cho 



305 



rằng  y  dược phát  triển, tuổi  thọ của người  có thể kéo dài  thì định luật  nhân quả  chẳng phải bị 

thay  đổi  rồi  sao?Tuổi  thọ  dài,  không  có  nguyên  nhân  gì  khác,  điểm  này  chúng  ta  phải  hiểu 

được.Nếu như lấy bình quân tuổi thọ của nhân dân toàn cầu mà nói thì không đến 70 tuổi.Phật 

pháp nói là tuổi thọ bình quân. Tuổi thọ cá biệt có dài là do trong đời quá khứ có tu. Nghiệp nhân 

quả  báo  mỗi  mỗi  không  như  nhau.  Chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  chúng  ta  tin  sâu  không  nghi. 

Thời  gian  trụ  thế  gian  này  không  dài,  thế  nhưng  trong  Phật  pháp  nói  rất  hay:  "Phật  Thị  môn 

trung, hữu cầu tắc ứng", cầu trường thọ, được trường thọ. Cầu trường thọ, quyết không phải cầu 

y dược, quyết không phải cầu bảo dưỡng, cái đó không cách gì cải tạo vận mạng. 

Làm thế nào để cầu trường thọ?Phải cải biến nghiệp nhân của chúng ta. Các vị đọc trong “Liễu 

Phàm Tứ Huấn”, thọ mạng của tiên sinh Liễu Phàm chỉ có 53 tuổi, nhưng ông sống được hơn 70 

tuổi. Trong đây nói rõ nghiệp nhân quả báo không hề sót lọt, chúng ta muốn cầu bất cứ quả báo 

gìthì phải tạo nghiệp nhân đó, nhân quả nhất định là tương ưng.Phật Bồ Tát ở chỗ này khuyên 

chúng ta, thời gian trụ thế chúng ta ngắn, hiểu rõ những đạo lý này thì phải  "gắng hành nhân từ, 

 rộng tu các thiện, tiêu trừ ba chướng, thanh tịnh sáu căn, niệm Phật trì trai, tham thiền tu học, 

 cao siêu tam giới, hồi thoát bốn loài" , khuyên chúng ta làm những sự việc này. Khi bắt đầu học 

thì rất miễn cưỡng làm, làm qua mấy năm thì dần dần sẽ quen.Tôi là phàm phu, nghiệp chướng 

tập khí rất nặng, thế nhưng tôi thật làm giống như Đại Sư Chương Gia nói, cả đời Phật Bồ Tát 

chăm sóc. Phật Bồ Tát để cho tôi chịu rất nhiều dày vò, nhưng tôi tin tưởng lời của lão sư, những 

dày vò này đều là chăm sóc của Phật Bồ Tát, để tôi tu bố thí. Vì sao vậy?Người ta nhất định 

muốn, tôi không cho thì không được.Tốt thôi, tôi học bố thí, từ từ học, học được không ít năm, 

dần dần liền tự nhiên. 

Về nhẫn nhục, người ta ức hiếp bạn, vũ nhục bạn, dày vò bạn, bạn nhẫn chịu.Từ nhẫn nhục dần 

dần tâm liền bình lại, tâm liền định.Nhẫn nhục là tiền phương tiện của thiền định.Tâm thanh tịnh, 

tâm định rồi  thì trí tuệ liền khai.Cho nên, hết  thảy người  dày vò tôi, người  nhục mạ tôi, ngay 

trong mắt tôi đều là Phật Bồ Tát thị hiện.Nếu không có những người này làm khó,thì tôi làm sao 

có thể thành tựu? Sáu Ba  La Mật  là do đây mà tu  thành công.  Làm  gì  nói  sáu Ba  La Mật  là ở 

ngay trong thuận buồm xuôi gió mà tu thành công?Không có đạo lý này.Thích Ca Mâu Ni Phật 

thành Phật còn phải trải qua rất nhiều ma nạn.Tám tướng thành đạo chính là hàng ma.Xin nói với 

các vị, hàng ma không phải ở trong giai đoạn ngắn, từ khi Ngài sanh ra đến khi thị hiện thành 

đạo, ngay trong mấy mươi năm, ngày ngày đều đang hàng ma, ngày ngày đều có ma chướng, hay 

nói cách khác, bạn phải trải qua được khảo nghiệm thì bạn mới có thành tựu. 

Con người nhất định phải có lòng yêu thương. Hiện tại chúng ta đọc Kinh Đại Thừa, trong Kinh 

Đại Thừa dạy rất rõ ràng, chư Phật Như Lai, hư không pháp giới tất cả chúng sanh là thân tướng 

của chính mình; Pháp Thân Đại Sĩ không có thân tướng, hư không pháp giới tất cả chúng sanh là 

thân tướng của họ, gọi là pháp thân. Các Ngài hiện ra là báo thân.Báo thân là trí tuệ.Trí tuệ cũng 

không có hình  tướng.Báo thân là Bát  Nhã.Pháp  thân là lý thể.Ứng hóa  thân là  giải  thoát (giải 

thoát chính là đại tự tại).Tại vì sao ứng hóa thân gọi là giải thoát? Đây là đối với chúng sanh mà 

nói, thân thể của chúng sanh là nghiệp báo thân, không tự tại, bị phiền não trói buộc, bị sanh tử 

làm hạn chế. Phật thị hiện vô số thân tướng, tùy loại hiện thân, cái thân hiện ra không có phiền 

não(không có phiền não gọi là giải), không có sanh tử(không có sanh tử gọi là thoát).Phật Bồ Tát 

thị hiện ra thân không giống như chúng ta. Cái giải thoát này, thông thường nói Pháp Thân Đại 

Sĩ đã thoát ly sáu cõi, thoát ly mười pháp giới, kiến tư phiền não giải trừ, trần sa phiền não cũng 



306 



giải trừ, vô minh phiền não cũng phá một phần, cho nên ứng hóa thân của chư Phật Bồ Tát cùng 

thân phàm phu chúng ta không như nhau. 

Phật  dạy  chúng  ta  phải  có  lòng  yêu  thương  chân  thành,  dùng  tâm  từ  biđể  đối  đãi  tất  cả  chúng 

sanh, không phân tà chánh, không phân thiện ác, không phân lợi hại, một mực bình đẳng ái hộ. 

Chúng ta đã giảng ở phía trước, thuần nhất tâm thiện, thuần nhất thiện ý, thuần nhất thiện hạnh, 

thuần thiện, thế  nhưng tà chánh, phải  quấy, thiện ác vẫn cứ  rõ ràng tường tận, thông suốt  thấu 

đáo, biết được chúng sanh tạo thiện được quả thiện, biết được tất cả chúng sanh làm ác phải chịu 

ác báo, rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, đây là chiếu kiến của trí tuệ, chiếu được rõ ràng. 


Trong tâm chắc chắn không có động tâm, không có khởi tâm động niệm cũng chính là không có 

tốt xấu.Không phải nói thiện thì chúng ta ưa thích, ác thì là hiểm ghét. Không khởi tâm, không 

động niệm là nói sự việc này. Trong tâm thuần thiện, cái thiện này là không phải thiện của thiện 

ác, thiện của thiện ác cũng không thiện, thiện ác hai bên đều rời khỏi, tà chánh hai bên đều lìa 

khỏi, lợi hại hai bên đều rời khỏi, đó mới gọi là chân thiện. Cho nên, tất cả thời, tất cả nơi, trong 

tất cả cảnh duyên, tâm vĩnh viễn là thanh tịnh bình đẳng giác, vậy mới gọi là "quảng tu chúng 

thiện","tiêu trừ tam chướng", tam chướng tự nhiên liền tiêu. Không có công phu này, ba chướng 

quá khó tiêu trừ.Ba chướng là chỉ "hoặc nghiệp khổ", cũng có thể nói là "vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước". 

 "Thanh tịnh sáu căn" , sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài thật không nhiễm. Tiếp xúc 

rõ ràng tường tận là quán chiếu của Bát Nhã. Một trần không nhiễm là thiền định sâu thẳm. Rõ 

ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, đích thực không khởi tâm, không động niệm, không phân 

biệt, không chấp trước, đây chính là  "thanh tịnh sáu căn" , đây chính là  "gom nhiếp sáu căn" . 

 "Niệm Phật trì trai" .Bổn ý của chữ “trai” là thân tâm thanh tịnh. Hiện tại ở trong tập tục trì trai, 

người thông thường đều xem ăn chay cho là trì trai. Nhưng cũng được, ăn chay là một phần của 

trì trai. 

 "Tham thiền học đạo" .Tham, không dùng  ý thức mới gọi là tham, dùng tâm ý thức thì không 

gọi là tham, trong Tông môn gọi là "lìa tâm ý thức tham".Tâm ý thức là thức thứ tám.Tâm là A 

Lại Da, ý là Mạt Na, thức là đệ lục ý thức.Đệ lục ý thức là phân biệt, Mạt Na là chấp trước, A 

Lại Da là lưu ấn tượng.Lìa tâm ý thức chính là nói không nên chấp trước, không nên phân biệt, 

không lưu ấn tượng, đây gọi là tham.Thiền là gì?Thiền là Phật tâm. Giới là Phật hạnh, giáo là 

ngôn  ngữ  của  Phật,  mà  câu  Phật  hiệu  này  toàn  bộ  thảy  đều  thâu  nhiếp,  đây  quy  về  pháp  môn 

niệm Phật. Cho nên, văn tự này của họ hay,  "niệm Phật trì trai" ,  "tham thiền học đạo" . 

Thiện  Tài  Đồng  Tử  53  tham,  lần  thứ  nhất  chính  là  tham  phỏng  Tỳ  Kheo  Kiết  Tường  Vân.Tỳ 

Kheo Kiết  Tường Vân nói  với  Ngài  21 loại  pháp môn  niệm  Phật.  Hai  mươi  mốt  loại  này triển 

khai ra, đó chính là tất cả chư Phật Như Lai nói ra vô lượng vô biên Phật pháp, không có pháp 

nào có thể siêu vượt pháp môn niệm Phật,  "cao siêu tam giới, hồi thoát tứ sanh" . Không chỉ siêu 

việt  sáu  cõi  luân  hồi,  siêu  việt  mười  pháp  giới,  mà  thai  noãn  thấp  hóa  bốn  sanh  đều  vĩnh  viễn 

thoát khỏi hết, không sanh không diệt. Đây là Phật ở ngay chỗ này hết lòng hết dạ khuyên bảo 

chúng ta. Chúng ta phải  chân thật ở ngay trong cuộc sống thường ngày trải sự luyện tâm, phải 

vượt qua được khảo nghiệm, phải qua được tôi luyện, luyện đến lò lửa thuần xanh, liền vào được 

cảnh giới của Phật. Cảnh giới của Phật mới là bổn lai diện mục của chính mình, là hoàn cảnh đời 

sống vốn có của chính mình, chân thật quay đầu, chân thật quay về nhà. Sáu cõi là lưu lạc ở bên 



307 



ngoài, mười pháp giới vẫn là lưu lạc ở bên ngoài. Vào pháp giới nhất chân là quay về nhà rồi, 

vậy mới đạt được an ổn chân thật. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi.A Di Đà Phật. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên (tập 49) 

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Hội Singapore 

Thời gian: Năm 1999 

Cẩn dịch: Viên Đạt cư sĩ, Vọng Tây cư sĩ 

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 50) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 50) 

Xin chào các vị đồng tu, xin chào mọi người. 

Ở trên Kinh điển,Phật khuyến khích chúng ta phải  "gắng hành nhân từ, rộng tu chúng thiện, tiêu 

 trừ ba chướng, thanh tịnh sáu căn, niệm Phật trì trai, tham thiền học đạo, cao siêu tam giới, hồi 

 thoát tử san h". Mấy câu này có thể nói là Phật đã đem mười phương ba đời tất cả chư Phật, tổng 

cương lĩnh giáo hóa chúng sanh đều nói ra hết. Tiếp theo, Phật lại dạy bảo chúng ta  "thiết vật 

 túng tham sân si, hành sát đạo dâm" . "Thiết vật", hai chữ này rất là khẳng định, rất là khẩn thiết, 

vạn nhất không thể tạo.Tham sân si là ba độc phiền não, Phật Bồ Tát cùng phàm phu khác biệt 

chính ngay chỗ này. Chư Phật Bồ Tát đã đoạn tham sân si, chắc chắn không có hành vi sát đạo 

dâm,  không  chỉ  không  có  hành  vi  này,  mà  ý  niệm  cũng  không  có,  đây  chính  là  Thánh  nhân. 

Phàm phu,  ý niệm "tham sân si" "sát đạo dâm" trước giờ chưa từng đoạn qua, chỉ là không có 

ngoại  duyên  nên  nó  không  khởi  hiện  hành,  vừa  gặp  được  ngoại  duyên  thì  nó  lập  tức  liền  hiện 

hành.Đây là nguyên nhân phàm phu tu hành không thể chứng quả, không thể khai ngộ. 

Đồng tu học Phật chúng ta, có không ít người thường hay hỏi tôi là làm thế nào mới có thể khế 

nhập cảnh giới của Phật Bồ Tát.Khế nhập là chứng đắc.Làm thế nào mới có thể khế nhập?Cần 

phải khai giải, giải mới có thể khế nhập.Giải cùng hành là một sự việc, giải ở trong hành, hành ở 

trong giải, liền khế nhập được. Nếu như chúng ta chỉ riêng chiếu theo lời Phật nói những nghi 

qui này mà làm thì không thể thâm giải nghĩa thú, vẫn là không thể khế nhập cảnh giới. Việc này 

nhất định phải hiểu. Đại Sư Thanh Lương đã nói rất hay trong huyền nghĩa của Hoa Nghiêm Sớ 

Sao: "Có giải không hành thì tăng thêm tà kiến. Có hành không giải thì tăng thêm vô minh", đều 

không thể thành tựu. Cho nên, người chân thật biết dụng công, người công phu có lực nhất định 

là giải hành đều nặng, định huệ đều học.Huệ là giải, định là hành.Hai câu ở chỗ này, "vật túng 



308 



tham sân si" là thuộc về giải môn, "vật tạo sát đạo dâm" là thuộc về hành môn. Có hành không 

giải, cái hành đó là miễn cưỡng, không thể nào đạt đến cảnh giới của pháp nhĩ như thị. Có giải 

không hành, cái giải đó chắc chắn không thấu triệt, luôn không tránh khỏi sanh ra thiên kiến, lậu 

chấp(lậu  là  hẹp  hòi),  cho  nên  hai  câu  nói  này  quan  trọng.Chúng  ta  xem  thấy  xã  hội  hiện  tại, 

không nên nhìn các nơi khác, mà chỉ chuyên xem cửa Phật chúng ta, xem đạo tràng của chính 

chúng ta, vây quanh bốn bề những đồng tham đạo hữu, có mấy người có thể tức diệt tham sân si, 

có mấy người có thể không tạo sát đạo dâm?Chỉ là trên trình độ có khác biệt mà thôi.Những tập 

khí  ý  niệm  sai  lầm  này  của  chúng  ta  vẫn  chưa  chân  thật  buông  xả,  thì  đối  với  giải  hành  của 

chúng ta, chắc chắn sanh ra chướng ngại. 

Trên Kinh Phật nói với chúng ta, căn tánh tất cả chúng sanh có lợi căn, có độn căn, nên gọi là 

"thượng trung hạ" ba căn. Ba căn từ chỗ nào mà có? Chúng ta là thuộc về loại  căn tánh nào? 

Thành thật mà nói, ba căn không phải là nhất định, Phật không có định pháp có thể nói. Bạn chịu 

buông xả thì bạn thuộc về thượng căn; bạn có thể buông xả một bộ phận, còn có một bộ phận 

không thể buông xả thì bạn thuộc về trung căn; bạn hoàn toàn không thể buông xả thì bạn thuộc 

về hạ căn, làm gì có nhất định? Hoàn toàn là ở chính mình. Thân tâm thế giới, thế xuất thế pháp 

thảy đều buông xả, vậy thì bạn chính là thượng thượng căn. Do đây có thể biết, căn tánh cùng 

đọc tụng nghe pháp có quan hệ rất mật thiết. Kinh Đại Thừa đọc được nhiều, nghe được nhiều, 

dễ dàng giác ngộ, hay nói cách khác, nâng chúng ta từ hạ căn đến trung căn, từ trung căn nâng 

lên đến thượng căn. 

Tổ sư Đại đức dạy chúng ta, đọc tụng thì phải hiểu được "tùng văn nhập quán". Tùy theo văn tự 

của Kinh điển, tùy theo tất cả pháp mà Thế Tôn đã nói, chính mình bất tri bất giác liền vào được 

cảnh giới, đây là nhập quán. Dùng lời hiện tại mà nói, bất tri bất giác liền đem cách nhìn cách 

nghĩ  của  chính  mình  chuyển  đổi,  đây  chính  là  tùy  văn  nhập  quán.  Đọc  lâu  rồi,  đọc  nhiều  rồi, 

nghe nhiều rồi,  đây  chính là nói  sức mạnh  của huân tu.  Huân tu,  sức mạnh rõ ràng nhất  là  "vì 

người diễn nói", sức mạnh này rất lớn, hiệu quả rất là thù thắng. Vì người khác giảng qua một 

lần, so với chính mình đọc mười lần, ấn tượng đều phải sâu sắc hơn. Cho nên,trong bốn vô ngại 

biện tàicủa chư Phật Bồ Tát có "lạc thuyết vô ngại biện tài", hoan hỉ giảng. Chư Phật Bồ Tát đều 

không ngoài làm ra tấm gương tốt để cho chúng ta tu học, chúng ta phải học đến hoan hỉ giảng 

thì  mới  có  thể  có  tiến  bộ.Chúng  ta  hoan  hỉ  hỏi.Người  khác  không  hỏi  chúng  ta,  chúng  ta  hỏi 

ngược lại họ, thì đối với trí tuệ của chính mình, kiến giải của chính mình đều sẽ thêm lớn.Trí tuệ 

chân thật thêm một phần, thì bạn đối với thế duyên, bao gồm Phật duyên, bạn tự nhiên sẽ buông 

xả một phần. Xin nói với các vị, thế duyên không nên nếm, Phật duyên cũng không nên nếm, cho 

nên các vị cũng đã từng nghe qua Thiền tông đã nói "niệm Phật mộtcâu, súc miệng ba ngày cũng 

không sạch".Đó là biểu pháp cho chúng ta xem, nói với chúng ta, cao cấp Phật pháp và thế pháp 

Phật  pháp  đều  không  tiêm  nhiễm.  Vậy  thì  thế  pháp  và  Phật  pháp  có  nên  rời  khỏi  hay  không? 

Không cần thiết. Vì sao vậy? Không có chướng ngại. Bạn rời khỏi cũng sai, chấp trước sai rồi, 

rời khỏi thì thế nào? Bạn cũng khởi tâm động niệm rồi. Chắc chắn phải không khởi tâm không 

động niệm, tất cả pháp pháp nhĩ như thị. Chúng ta nói buông xả, buông xả là hai bên đều buông 

xả; bên có phải buông xả, bên không cũng phải buông xả; chấp trước phải buông xả, không chấp 

trước cũng phải buông xả; phân biệt phải buông xả, không phân biệt vẫn phải buông xả, đó gọi là 

thật buông xả. Buông xả chấp trước, tất cả đều không chấp trước. Bạn chấp trước một cái "tất cả 

đều không chấp trước", bạn vẫn là không buông xả, có câu là "lưỡng biên phóng hạ, trung đạo 

bất tồn", bạn mới có thể vào được cảnh giới của Phật. 



309 



Thiện Tài tham phỏng Đức Vân, 7 ngày chưa thấy được Ngài. Đại Sư Thanh Lương ở trong chú 

giải nói với chúng ta 7 ngày chưa thấy được, 7 là biểu thị 7 giác chi, 7 giác chi chưa quên, cho 

nên bạn không thể thấy được, 7 giác chi buông xả rồi thì mới có thể thấy được. Cách nói củaNgài 

Thanh Lương không thể nói là không có đạo lý. Chúng ta đổi cách nói khác cũng được, bởi vì 

trên Kinh Phật không có nói 7 ngày này nhất định đại biểu cái gì, đó là linh hoạt. Tôi cảm thấy số 

tự 7 này, ở trong Phật pháp đại biểu cho viên mãn, số tự 7 này là nói bốn phương, trên dưới và 

ngay giữa, biểu thị ý này. Tôi cảm thấy chúng ta không dùng cách nói cuả Ngài Thanh Lương, 

mà  dùng  cái  ý  nghĩa  của  7  này  là  viên  mãn.  Thảy  đều  buông  xả,  đó  chính  là  ý  nghĩa  của  7. 

Buông xả viên mãn thì bạn mới có thể thấy được. Bởi vì Tỳ Kheo Đức Vân là đại biểu Sơ Trụ 

Vị, thảy đều buông xả, bạn mới có thể vào Sơ Trụ. Còn có một việc không thể buông xả, cái sau 

cùng  này  là  buông  xả  cái  gì?  Là  Phật  pháp.  Phân  biệt  Phật  pháp,  chấp  trước  Phật  pháp,  bạn 

không thể thấy được. 

Bồ Tát Mã Minh tạo "Đại Thừa Khởi Tín Luận", các vị phải nên biết, Đại Thừa Khởi Tín là cảnh 

giới  gì? Chính  là cảnh giới  của Viên Giáo Sơ  Trụ  Bồ Tát.  Thiện Tài  sau 7 ngày thì  gặp được, 

chính là ở trong "Khởi Tín Luận",Bồ Tát Mã Minhnói với chúng ta, tuy là Ngài nói một sự việc, 

thế nhưng đây là một thí dụ, chúng ta có thể nêu một mà nói ba. Ngài nói, chúng ta thính giáothì 

phải  lìa  tướng  lời  nói,  phải  lìa  tướng  danh  tự,  lìa  tướng  tâm  duyên,  cái  "ly"  này  chẳng  phải  là 

buông xả hay sao? Nghe Kinh có thể lìa ba cái tướng này, đọc Kinh có thể lìa tướng văn tự, mở 

quyển  Kinh  ra  không  phải  không  cần  văn  tự,  vẫn  là  hai  mắt  nhìn  vào  văn  tự,  trong  đây  có  rất 

nhiều danh từ pháp tướng. Ly tức đồng thời, đây là chân lý. Không phải cái này không cần thì bỏ 

đi, vậy thì bạn không có ly, bạn ly cái có thì dính vào cái không. Lìa tướng ngôn thuyết mà nghe, 

không phải không nghe Kinh, vẫn nghe được rõ ràng tường tận, cái ly đó là không chấp trước, 

không  phân  biệt.  Ta  nghe,  nhưng  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  tức  tướng  lìa  tướng.  Ta 

xem, nhưng không phân biệt, không chấp trước, đó gọi là diệu quan sát. Chúng ta thấy sắc, nghe 

tiếng, phiền phức ở chỗ nào vậy? Chính là có phân biệt, có chấp trước. Khởi vọng tưởng là hỏng 

rồi, lỗi lầm chính ngay chỗ này. Như vậy thảy đều buông xả thì "thanh tịnh - bình đẳng - giác" 

hiện tiền rồi. "Thanh tịnh - bình đẳng - giác" chính là Phật thật. 

Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát là Phật thật, không phải Phật giả, là phần chứng tức Phật. Do đây có 

thể biết, Thiện Tài tham phỏng Tỳ Kheo Đức Vân, 7 của 7 ngày chính là đại biểu vọng tưởng vô 

minh. Sau 7 ngày, ý nghĩa chính là phá một phẩm vô minh.Phá một phẩm vô minh chứng một 

phần  pháp  thân,  vào  vị  thứ  Viên  Sơ  Trụ.  Cách  nói  này  của  chúng  ta  so  với  chú  giải  của  Ngài 

Thanh Lương dễ hiểu, ý nghĩa cũng rất viên mãn. Cho nên, những gì của người xưa, chúng ta có 

thể tham khảo, không nên chấp trước, nhất định phải tuân theo, vậy thì bạn chính mình không thể 

khai  ngộ.  Thế  nhưng  khi  chúng  ta  mới  học  thì  nhất  định  phải  tuân  theo.Những  gì  không  tuân 

theo? Chúng ta chính mình nghĩ tưởng xằng bậy, chính mình chưa khai ngộ, ý nghĩa của Kinh đó 

tùy theo chúng ta giảng, chúng ta giảng không viên mãn, người ta nêu ra vài vấn đề thì liền đỗ 

ngã chúng ta, vậy làm sao được? Chính mình chân thật có chỗ ngộ rồi thì phải đem chú giải của 

người xưa buông xả.Buông xả chú giải của người xưa thì mới có thể vào Kinh giáo. Tiếp theo là 

buông xả Kinh giáo, bạn mới có thể kiến tánh. Cho nên, Phật ám thị cho chúng ta rất tốt, Phật 

không  có  pháp  có  thể  nói,  không  những  không  có  định  pháp,  Phật  không  có  pháp  có  thể  nói, 

chính là dạy chúng ta không nên chấp trước. Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói ra tất  cả pháp, bạn 

chấp trước Ngài nói ra tất cả pháp, vậy thì bạn chính là 7 ngày không thấy được Tỳ Kheo Đức 

Vân.  Pháp  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thảy  đều  xả  hết  thì  pháp  của  tự  tánh  hiện  tiền,  bạn  liền 

kiến tánh, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Thế nhưng, mọi người nghe tôi nói lời này, 



310 



vạn  nhất  không  nên  hiểu  lầm.  Hiện  tại  bạn  nhất  định  phải  y  theo  Phật  pháp,  không  chỉ  phải  y 

theo Phật pháp, nhất định phải y theo chú giải của Tổ sư Đại đức xưa nay. Tại vì sao? Hiện tại 

chúng  ta  là  phàm  phu,  một  phẩm  phiền  não  cũng  chưa  đoạn,  chúng  ta  làm  sao  sánh  được  với 

Thiện Tài? Thiện Tài tham phỏng Đức Vân, các vị phải ghi nhớ, kiến tư phiền não đoạn rồi, trần 

sa phiền não đoạn rồi,  cũng  chính  là nói  phân biệt  chấp trước đều đoạn  rồi,  chỉ  là vọng tưởng 

chưa đoạn, cho nên 7 ngày chưa thấy được. Đoạn một phẩm vọng tưởng, tự tánh hiện tiền rồi, 

vào pháp giới. Sau khi vào pháp giới thì tu pháp môn niệm Phật. 

Từ trên hiện tướng mà nói, Tỳ Kheo Đức Vân thị hiện ở biệt phong, Ngài ở trên núi, núi là đại 

biểu cao, biểu thị ý nghĩa siêu xuất. Ngài ở một ngọn núi khác, ở nơi đó kinh hành, một ngọn núi 

khác là biểu thị cái ý gì? Biểu thị pháp môn đặc biệt. Pháp môn niệm Phật là pháp môn đặc biệt, 

người xưa nói "môn dư đại đạo", ngoài tám vạn bốn ngàn pháp môn, đây là pháp môn đặc biệt. 

Ngài  ở  trên  núi  kinh  hành  niệm  Phật,  chính  là  chúng  ta  hiện  tại  gọi  là  "Ban  Chu  Tam  Muội", 

chuyên niệm A Di Đà Phật. Trên Kinh Phật có vô số thị hiện, đều có  ý nghĩa  rất sâu, nếu như 

chúng  ta  chấp  trước  ở  trên  văn  tự,  chấp  trước  ở  trên  ngôn  thuyết,  cái  ý  nghĩa  này  bạn  thể  hội 

không được, cho nên lìa tướng tức tướng, ly tức đồng thời, ly tức không hai, bạn mới có thể có 

chỗ  vào.  Hiện  tại  đồng  tu  chúng  ta  học  Kinh  giáo,  nhất  định  phải  biết  những  đạo  lý  này,  phải 

chăm chỉ nỗ lực mà học tập. Không chỉ ở trên Kinh giáo, bạn hiểu được tùy văn nhập quán, phải 

đem cái học được trong Kinh giáo, ở ngay trong cuộc sống mà tùy việc nhập quán, sáu căn tiếp 

xúc với cảnh giới sáu trần, sự sự vật vật, bạn đều có thể dùng trí tuệ quán sát. Dùng trí tuệ quán 

sát những hiện tướng này là gì? Tóm lại mà nói, những hiện tướng này chính là "tất cả pháp hữu 

vi,  như mộng huyễn bào  ảnh". Phải ở trong đời  sống hiện thực mà quán sát,  không phải  khởi 

vọng tưởng, không phải ở nơi đó nghĩ tưởng đây là mộng huyễn bào ảnh, không phải vậy, không 

cần nghĩ. Quán là không dùng tâm ý thức, không có vọng tưởng, không có phân biệt, không có 

chấp trước, chính là như vậy mà quán sát, mỗi giờ đều có thể đề khởi được. 

Nguyên tắc của bốn câu kệ trên "Kinh Kim Cang", đối chiếu sáu căn của chúng ta tiếp xúc với 

cảnh giới sáu trần, sau đó bạn có được tổng kết luận là "phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng", 

tâm của bạn tự nhiên thanh tịnh, tự nhiên liền buông xả, sẽ không còn nhiễm trước, trí tuệ của 

bạn liền khai. Nếu bạn cho rằng những sự vật này đều là thật, đều là thực tại có thì bạn sai rồi, 

không  những  bạn  không  khai  được  trí  tuệ,  bạn  chắc  chắn  vẫn  là  tạo  sát  đạo  dâm,  vẫn  là  khởi 

tham sân si, vẫn phải tạo những ác nghiệp này. Tạo ác nghiệp thì chắc chắn phải chịu ác báo. Sáu 

cõi luân hồi là chính mình tạo, ba đường địa ngục cũng là chính mình biến hiện ra. Lìa khỏi tâm 

thức  của  chính  mình,  chắc  chắn  không  có  một  pháp  có  thể  nói.  Không  lìa  tâm  thức  của  chính 

mình, tuy là hiện tất  cả  pháp, tất  cả  pháp này cũng không thể  được, thế  pháp không thể được, 

Phật pháp cũng không thể được. Trên "Đại Bát Nhã Kinh" nói "bất khả đắc", ba chữ này đã nói 

mấy ngàn biến. Chúng ta phải ở ngay trong cuộc sống, sáu căn tiếp xúc trong cảnh giới sáu trần 

mà khám nghiệm, mà chứng thực, đó gọi là chứng quả, gọi là chứng đạo. 

Câu  thứ  ba  mươi  chín  của  Cảm  Ứng  Thiên:  "Nhẫn  tác  tàn  hại" .  Tiết  thứ  bốn  mươi  có  hai 

câu:  "Âm tặc lương thiện, ám vũ quân thân" . Từ đoạn này đến  "mạn kỳ tiên sinh, phán kỳ sở 

 sự, cuồng chư vô thức, báng chư đồng học, hư vu trá ngụy, công kiết tông thân, cang cường 

 bất nhân, ngoạn lệ tự dụng" , đến chỗ này là một đoạn lớn. Đoạn lớn này, gần như mỗi một câu 

chính là một đoạn nhỏ, đều là nói đại ác, nêu ra mấy thí dụ. Câu này trên chú giải nói "chuyên 

tựu vật mạng thượng thuyết". Việc sát sanh hại mạng, hiện tại người thế gian gần như đã không 

còn nhận sự giáo huấn của Thánh Hiền, đối với nhân quả ba đời  gần như hoàn toàn không thể 



311 



tiếp nhận, thêm vào đó là phong khí xã hội ngày nay tôn sùng công lợi, chỉ cầu lợi ích cá nhân, 

không lo sống chết của chúng sanh, còn đối với những động vật thì càng không cần phải nói, có 

thể nói là tùy ý giết hại ăn nuốt. Đời này thời gian rất ngắn, thế nhưng ở ngay trong sinh mạng 

ngắn  ngủi,  ác  nghiệp  đã  tạo,  cùng  chúng  sanh  kết  những  oán  cừu,  nhiều  đời  nhiều  kiếp  đều 

không thể trả hết. Đạo lý cùng chân tướng sự thật này, trong Kinh Phật nói được thấu triệt, trong 

“Cảm Ứng Thiên” cũng nói được rất tường tận. Những hành vi này, thực tế mà nói đều xuất phát 

từ  ở tâmtàn nhẫn, không hề có  chút  tâm trắc  ẩn,  đến khi  chính  mình gặp  phải  tai nạn, cũng sẽ 

không  có người  khác đến để thương xót  bạn. Vì sao vậy? Nghiệp nhân  quả  báo không hề sót 

lọt.Trong  chú  giải  nói  rất  hay,  "chư  thiện  bổn  ư  nhất  từ" ,  một  niệm  từ  bi  là  cội  gốc  của  chúng 

thiện;  "chư  ác  bổn  ư  nhất  nhẫn" ,  tàn  nhẫn,  cho  nên  họ  dám  làm  tất  cả  ác  mà  không  hề  cấm 

kỵ.  "Khứ nhẫn hành từ" , đây là công đức của Phật Bồ Tát, Thánh Hiền ở ngay đó.Chúng ta học 

Phật, mong được làm Thánh, làm Hiền thì phải bắt đầu làm từ ngay chỗ này. 

Thế nhưng,như thế nào thì gọi là từ bi? Như thế nào gọi là tàn nhẫn? Thô tướng thì rõ ràng dễ 

thấy, tế tướng thì không dễ gì thấy được rõ ràng. Trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” nói được rất hay, 

thiện có chân có  giả, có  thiên có viên. Ngài  nói  được rất  nhiều, có thể thấy được giống những 

chỗ vi tế này, nếu bạn không có trí tuệ, không có học vấn thì bạn không thể thấy ra được. Ở xã 

hội hiện tiền, việc như phải mà trái thì quá nhiều quá nhiều rồi, không thể nêu ra hết. Nếu chúng 

ta tin tưởng vào tầm nhìn của chính mình, tin tưởng cách nhìn của chính mình, tin tưởng cách 

nghĩ của chính mình thì luôn luôn dẫn đến lỗi lớn, không thể vãn hồi. Chúng ta xem thấy những 

nhân vật trong lịch sử, họ giết hại ngàn vạn người, ức vạn người, bạn phải truy tìm nguyên nhân 

căn bản của họ, chính  là họ tin tưởng vào cách nghĩ  của chính  họ, tin tưởng vào cái  thấy  của 

chính họ. Đại chiến thế giới lần thứ nhất, đại chiến thế giới lần thứ hai chính là họ tin tưởng vào 

cách nhìn cách nghĩ của chính mình, làm cho ức vạn người nhận lấy tai hại, tạo vô lượng vô biên 

tội nghiệp. Ngày nay chúng ta không có quyền lực như họ, không có địa vị oai thế giống như họ 

vậy, thế nhưng ở ngay trong cuộc sống thường ngày, không biết được cẩn thận, không biết được 

cầu  trí  tuệ,  tùy  theo  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chính  mình,  cho  nêncũng  tạo  tội 

nghiệp giống vậy. Ảnh hưởng của tội nghiệp, chúng ta làm gì biết được? Vì vậy,chúng ta khởi 

tâm động niệm, lời nói, việc làm không thể không cẩn trọng. 

Ngày trước, người đi học lấy Khổng Phu Tử, lấy Mạnh Phu Tử làm tấm gương,người học Phậtthì 

lấy Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, lấy mười đệ tử lớn của Phật làm tấm gương cho chúng ta tu 

hành. Chúng ta có một nơi nương tựa, có chỗ quy về, vậy phải thật học mới được. Học Phậtchỉ ở 

trên miệng, học Phật trên hình thức, không phải chân thật, dùng kiểu dáng Phật Bồ Tát để tu tạo 

chính mình, ngay trong một đời này rất không dễ gì thành tựu, nhiều nhất là kết cái duyên với 

Phật mà thôi, giống như chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp kết duyên với Phật 

mà  không  có  thành  tựu.  Vậy  chúng  ta  xem  những  người  thành  tựu  đó,  người  thành  tựu  có  hai 

loại, một loại là Bồ Tát thị hiện, vì tất cả chúng sanh giảng Kinh nói pháp, chúng ta cũng rất là 

ngưỡng vọng, nhưng rất khó làm được. Ngoài ra còn có một loại, đích thực là chúng sanh đương 

cơ, sự thành tựu của những người đó luôn không ngoài trầm lặng ít nói, thành thật tu hành. Các 

vị phải tỉ mỉ quán sát Niệm Phật đường của chúng ta, bạn xem người niệm Phật vãng sanh, vãng 

sanh là thành tựu, thoại tướng hi hữu, sau đó lại xem qua sanh tiền của người này, nhất là biểu 

hiện vãng sanh 1-2 năm gần đây, chúng ta có thể quán sát ra, phàm hễ là người tu hành có thành 

tựu  là  người  tĩnh  tâm,  bớt  việc.Chân  thật  là  việc  nhiều  không  bằng  ít  việc,  ít  việc  không  bằng 

không việc gì, tâm của họ mới thanh tịnh, tâm thanh tịnh chính là niệm Phật Tam Muội, cho nên 

công  phu  của  họ  đắc  lực.  Vọng  tưởng  rất  nhiều,  tạp  niệm  rất  nhiều,  lời  thừa  rất  nhiều,  bạn  ở 



312 



trong nhà Phật, không luận tại gia hay xuất gia, chỉ là tu phước mà thôi. Giảng Kinh nói pháp, 

nếu như vọng niệm vẫn nhiều, vọng tưởng vẫn nhiều, ngoại duyên vẫn nhiều, cũng là phước báo 

hữu lậu thế gian, không phải công đức. Các vị nhất định phải làm cho rõ ràng. Công đức chính là 

tâm  thanh  tịnh.Vọng  tưởng  của  bạn  năm  nay  ít  hơn  năm  trước,  tháng  sau  giảm  ít  hơn  tháng 

trước, ngoại duyên cũng ít, đây là dáng vẻ của công đức. Chúng ta là phàm phu, là sơ học, không 

phải Bồ Tát ứng thế. Bồ Tát ứng thế không quan hệ gì, tâm địa người ta thanh tịnh bình đẳng, 

không rơi vào hai bên, vậy thì được. Công phu của chúng ta chưa đạt đến cảnh giới này. Nếu 

muốn ở ngay đời này thành tựu, nhất định phải dựa vào trí tuệ chọn lựa của chính mình. 

Thất Giác Chi, cái thứ nhất là "trạch pháp". Chọn lựa pháp môn tu học có lợi đối với chính mình, 

chọn lựa hoàn cảnh đời  sống có lợi đối với tu học của chính mình, tránh né mê hoặc, tránh né 

nhiễu loạn, hy vọng ngay trong đời này không đến nỗi trống qua, đó là người có trí tuệ chân thật. 

Người chân thật có thành tựu, chính mình phải có tâm nguyện này, quyết định nguyện cầu Phật 

Bồ Tát gia trì. Không có Phật lực gia trì, phàm phu chúng ta không làm được. 

Ngày trước, vào thời kỳ tôi còn đang cầu học, thời kỳ vừa mới ra hoằng pháp, khó khăn trùng 

trùng.Cả đời tôi đều bị dày vò, thế nhưng tôi bằng lòng nhận chịu. Lão sư tôi nói với tôi, ngay 

đời này đều là Phật Bồ Tát an bài cho chúng ta, cho nên không luận hoàn cảnh thế nào, tôi đều 

vui vẻ tiếp nhận. Tôi ở trong đó tôi luyện chính mình, đem phiền não tập khí của chính mình mài 

bằng hết, vậy mới có thể được chút thành tựu, không qua được khảo nghiệm thì chắc chắn không 

thể thành tựu, chọn lấy hoàn cảnh tu học là then chốt thành bại của chúng ta ngay trong đời này. 

Tôi ngay trong một đời cũng gặp được rất nhiều người nhiệt tâm, muốn giúp đỡ tôi, nhưng tôi 

không tiếp nhận. Tôi chỉ tiếp nhận Hàn Quán Trưởng, chỉ một người chăm sóc. Người hiểu được 

đạo  lý  này  không  nhiều.  Một  người  chăm  sóc,  tôi  chỉ  cảm  ân,  cảm  tạ  một  người;  tám  người, 

mười người chăm sóc, tương lai tôi phải cảm ân tám người, mười người, vậy mệt chết. Đạo lý 

này phải hiểu. Có rất nhiều người có hoàn cảnh tốt hơn nhiều so với Quán Trưởng Hàn, tôi đều 

như như bất động. Người ta bố thí ân huệ, không dễ tiếp nhận, tương lai phải báo ân. Một nơi ở 

không tốt, lại đổi một nơi khác, lại ở không tốt, lại đổi một nơi khác nữa, vậy thì cả đời của bạn 

xong rồi, ai dám làm phiền bạn? Ở đất nước chúng ta vào thời xưa, người xuất gia là ở nhờ.Ở 

nhờ là việc của thầy tri khách. Thầy tri khách nhất định sẽ hỏi “bạn từ nơi đâu đến?”,“bạn ở nơi 

đây bao lâu?”,“ngày trước đã ở qua những nơi nào?”. Nếu như bạn ở mỗi một nơi trong thời gian 

rất  ngắn,  thầy  tri  khách  trong  lòng  đều  rất  rõ  ràng,  con  người  của  bạn  không  dễ  ở,  cho  nên  sẽ 

không lưu giữ bạn. Nếu bạn có thể ởmột nơi từba đến năm năm, thì bạn là một người không tệ, 

có thể ở chung với mọi người, người ta bằng lòng lưu giữ bạn. Từ ngay chỗ này liền có thể quán 

sát được là bạn có thể nhẫn nhục hay không, bạn có lòng nhẫn nại hay không. Bạn nghĩ xem, bạn 

có tâm nhẫn nại bao nhiêu thì bạn sẽ có thành tựu bấy nhiêu; bạn có sự nhẫn nhục bao lớn, bạn 

liền  có  bao  nhiêu  lớn  định  huệ.  Ở  chung  với  người  mà  không  thể  nhẫn,  hoàn  cảnh  làm  việc 

không  thể  nhẫn,  thành  tựu  của  người  này  chắc  chắn  có  hạn.  Trong  câu  Kinh  văn  này,  không 

những  ở  "người",  "sự  việc"  phải  có  thể  nhẫn,  mà  với  "vật"  cũng  phải  có  thể  nhẫn.  Vật  ở  đây 

thông thường là chỉ động vật nhỏ, xem thấy những động vật nhỏ này, chúng ta có khởi  ý niệm 

hay không? Trong đời quá khứ, ta cũng đã từng giống như chúng vậy, có khởi lên cái ý niệm này 

hay không? Ngay đời này nếu như không thể vãng sanh, đời sau kiếp sau cơ hội giống như chúng 

sẽ rất nhiều. Nếu như cái ý niệm này hiện tiền, đây gọi là thỉ giác, bạn bắt đầu giác ngộ. Bạn liền 

sẽ khích lệ chính mình, sẽ cảnh giác chính mình, không dám giải đãi. 



313 



Chúng ta đời đời kiếp kiếp đã làm qua kiến, làm qua muỗi, cũng đã làm qua ruồi, bất cứ thân gì 

đều đã nhận qua, nhưng đềuquên mất rồi. Chúng ta cũng đã từng đọa qua địa ngục, cũng đã từng 

làm qua ngạ quỷ, cũng đã từng làm qua Thiên vương, một tràng mộng mà còn tiếp tục muốn làm 

những ác mộng này hay sao? Cho nên, đối với tất cả động vật, chúng ta phải có tâm từ bi, phải 

thương yêu chúng, phải chăm sóc chúng, nghĩ đến ta không khác gì vớichúng, chỉ là thân tướng 

khác nhau mà thôi, phương thức đời sống không giống mà thôi. Tàn nhẫn là tâm của ba đường 

ác, thân sau trong sáu cõi, trong tâm thường ôm lấy hung ác tàn nhẫn, chớp mắt một cái đi vào 

địa ngục, ngạ quỷ, muốn làm thân súc sanh cũng không dễ gì có được, chúng ta làm sao có thể 

không cảnh giác? 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. A Di Đà Phật. 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 51) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 51) 

Xin chào các vị đồng tu, xin chào mọi người. 

Hôm  qua,tôi  đã  giảng  đếncâu  "nhẫn  tác  tàn  hại" ,  tiết  thứ  ba  mươi  chín  của  Cảm  Ứng  Thiên. 

Người tạo loại tội nghiệp này luôn luôn cũng do bởi vì tập khí ác nhiều đời, bất tri bất giác,tuy có 

lúc biết đây là việc không nên làm, thế nhưng trên thực tế họ vẫn là đang tạo tác. Từ những chỗ 

này, chúng ta có thể quán sát tập khí ác nghiêm trọng. 

Người thế gian, thông thường khi làm chúc thọ, rất nhiều ngày lễ đáng được vui mừng, rất nhiều 

người lại sát sanh tế thần, tạo tác vô lượng vô biên tội nghiệp, chính mình không thể nào biết 

được.Những sự việc này chúng ta thấy được quá nhiều rồi.Trên Kinh Phật nói được rất tường 

tận,  ngày  vui  của  chính  mình  phải  nên  đáp  tạ  quỷ  thần.  Đáp  tạ  quỷ  thần,  quyết  không  nên  sát 

sanh tế tự. Sát sanh cúng tế thành thật mà nói, thiện thần thiện quỷ đều xa lánh, không bằng lòng 

gánh vác tội lỗi này.Bạn là vì họ mà giết, cái tội lỗi này họ phải gánh vác. Chỉ có một số ác thần 

hung sát mới không chút kỵ húy, tiếp nhận cúng dường huyết thực. Người và quỷ thần đều do 

đây mà đọa lạc. Người tạo tác ác nghiệp thì đời sau đọa địa ngục, quỷ thần tạo tác tội nghiệp thì 

đời sau cũng đọa địa ngục, luân chuyển ở trong sáu cõi. Cho nên, trong tất cả các ngày vui, nhất 

định không nên sát sanh. Trong "Hội Biên" đều nói đến, trong đó có một đoạn nói rất hay, lời 

văn không dài, Ngài nói  "bình đẳng làm Phật, chánh trực làm thần" .Hai câu này nói được rất 

hay. Trong Kinh điển Phật thường nói, Phật là tâm bình đẳng, Bồ Tát là tâm lục độ, Duyên Giác 

là tâm nhân duyên, Thanh Văn là tâm Tứ Đế. Trong tâm thường giữ pháp như vậy thì mới có thể 

siêu việt sáu cõi luân hồi. 

Ngài nói:  "Đoạn vô nhân, hối giáng phước chi lý" . Chúng ta sát sanh cúng bái thần minh, đích 

thực là có sự việc này. Năm xưa tôi ở Đài Loan, vào lúc đó đã xuất gia rồi, ở Đại Khê có chùa 

Hương Vân(vào lúc đó chúng tôi ở trong chùa này), mùng một, mười lăm, cư dân ở lân cậnđều 

mang đầu heo, gà, vịt, cá, thịt đến bái Phật, cúng dường Phật. Bạn nói xem, thành ra thứ gì chứ? 

Xem Phật Bồ Tát như là thần minh để đối đãi! Dùng những thứ này để cúng bái quỷ thần, cúng 

bái  Phật  Bồ  Tát,  đây  là  hối  lộ.  Đối  với  Phật  Bồ  Tát,  đối  với  quỷ  thần  làm  việc  hối  lộ,  còn  hy 



314 



vọng Phật Bồ Tát, quỷ thần sẽ giáng phước cho họ, làm gì có loại đạo lý này? Do đây có thể biết, 

những người này không biết chút gì đối với Phật pháp, hoàn toàn là mê tín.Đài Loan có tồn tại 

loại mê tín này. Tôi tin tưởng ở trên thế giới, loại mê tín này nhất định không ít. Truy cứu những 

nhân tố này, đệ tử học Phật chúng ta, đặc biệt là đệ tử xuất gia có trách nhiệm, nhất định không 

thể nào thoái thác. Chúng ta làngười xuất gia không tận hết trách nhiệm giáo hóa chúng sanh, đối 

với đại chúng xã hội, không thể nào có thể đem Phật pháp giảng rõ ràng, giảng tường tận, còn có 

những người mê tín, thậm chí chúng ta còn muốn tạo tác tất cả những mê lầm cho đại chúng, tội 

lỗi này thì vô lượng vô biên. Đây có thể chính là người xưa đã nói,  "trước cửa địa ngục tăng đạo 

 nhiều" .Chúng ta dẫn dắt tất cả chúng sanh đi làm việc mê tín, đây là đặc biệt sai lầm.Thậm chí 

chúng ta ngày nay nói Phật giáo là tôn giáo, đã dẫn dắt chúng sanh mê tín. 

Chúng ta ngày nay rất rõ ràng, rất tường tận, Phật giáo không phải là tôn giáo.Phật giáo là giáo 

dục trí tuệ của Phật Đà, không có liên quan gì với tôn giáo.Ngày nay chúng ta xem Phật giáo là 

tôn giáo, chính là dẫn dắt đại chúng mê tín, tội lỗi đã là vô lượng vô biên rồi.Cho nên, ngay chỗ 

này Ngài viết đoạn này rất hay. Xã hội có rất nhiều người ở trước Phật Bồ Tát,quỷ thần mà hứa 

nguyện, chính mình có mong cầu, đi hứa nguyện, đến khi hoàn nguyện thì sát sanh cúng tế, loại 

nguyện này là  ác nguyện. Ngài  nói  ở  chỗ này hay:  "Túng đắc toại  tâm". Bạn được cái  nguyện 

cầu, quả nhiên bạn có được rồi; bạn muốn thăng quan, quả nhiên thăng quan rồi; bạn muốn phát 

tài, quả nhiên phát tài rồi, nhưng trên thực tế, đây không phải là do bạn hứa nguyện và được Phật 

Bồ Tát mãn cái nguyện của bạn, quỷ thần mãn cái nguyện của bạn, không phải vậy,mà là trong 

mạng của bạn chú định,Phật Bồ Tát với quỷ thần căn bản không có quan hệ gì. Thế nhưng bạn 

hứa cái ác nguyện, bạn tạo ra ác nghiệp, quả báo nhất định ở phía sau, nếu không ở đời sau, thì ở 

đời sau nữa.Đời sau là nói cuối đời này của chúng ta, bạn phải gặp cái ác báo này, nhân duyên 

quả báo không hề sót lọt. Trong “Cảm Ứng Thiên” nói được rất rõ ràng, lý tuy là nói được không 

nhiều, chú giải  của "Hội Biên" bổ sung vào, cho nên nói  có lý luận viên mãn, mà sự nói được 

quá nhiều rồi, cái sự này chính là chứng cứ chân thật. Loại chứng cứ trồng nhân thiện được quả 

thiện, chứng cứ tạo nhân ác được ác báo quá nhiều quá nhiều rồi. Chúng ta đọc bộ sách này, xem 

qua nghiệp nhân quả báo ngày trước, sau đó quay đầu lại, tỉ mỉ quán sát xã hội hiện tiền chúng 

ta, tạo tác của người hiện đại, xem thấy quả báo của người hiện đại, so với ghi chép trong sách 

càng rõ ràng hơn, chúng ta làm sao có thể không tin, làm sao có thể không nỗ lực mà học tập? 

Đồng tu chúng ta nêu lên hai vấn đề, cùng hiện tại chúng ta đã nói là một sự việc. Xã hội hiện tại 

bởi vì nhân khẩu tăng nhiều, cho nên rất nhiều quốc gia khu vực đều đang nghiên cứu kế hoạch 

sinh sản, tiết chế sinh sản. Ở Trung Quốc nhân khẩu nhiều, cho nên tiết chế, chỉ cho phép sanh 

một con.Người Ấn Độ không chú trọng tiết chế, có thể không lâu sau, nhân khẩu của Ấn Độ sẽ 

siêu quá chúng ta.Dân tộc Trung Quốc từ xưa đến nay trọng nam khinh nữ, thế là trong nhà có 

một con trai được nuông chiều từ nhỏ. Bạn có biết được là chúng đến để báo ân hay là đến để 

báo oán, chúng đến để đòi nợ hay là đến để trả nợ? Cho nên vấn đề xã hội ngày nay, nếu như 

không  thâm  hiểu  Phậtpháp  thì  không  thể  giải  quyết.Dựa  vào  cách  nghĩ  cách  nhìn  của  chính 

chúng ta, chúng ta chỉ xem thấy trước mắt, không xem thấy hậu quả.Hiện tiền cảm thấy cách làm 

này  vẫn  không  tệ,  sau  này  kết  quả  thế  nào  thì  không  hề  biết,  có  thể  dẫn  khởi  hậu  hoạn  vô 

cùng.Người thông thường luôn luôn chỉ nghĩ đến trước mắt.Thời đại này vẫn không bằng thời 

xưa. Trung Quốc vào thời xưa, đặc biệt là những nhân sĩ quản lý quốc gia, quản lý chính phủ, họ 

đã nghĩ, đã suy xét rất dài lâu, vào thời xưa làm đế vương, họ suy tính là ngàn năm vạn thế, hy 

vọng quyền lực của họ có thể vĩnh viễn củng cố, con cháu nhiều đời tiếp nối không dứt. Làm một 

tể tướng, chí ít phải ảnh hưởng đến sau 50 năm, 100 năm sau. Người đi học thì rõ lý, cho dù chưa 



315 



làm quan, chỉ làm một người bình dân, họ cũng sẽ vì con cháu đời sau của họ mà lo nghĩ, cũng 

sẽ vì sứ mạng của lịch sử mà lo nghĩ, cho nên nghĩ được rất xa. 

Nhà Phật nói về thiện ác thì rất viên mãn.Hiện tiền là thiện, nhưng đời sau không thiện thì đây 

không phải là chân thiện.Hiện tiền tuy là không thiện, nhưng đời sau rất thiện, việc này đáng nên 

làm. Hiện tại rất ít người có được trí tuệ này, cho nên không có năng lực phân biệt thiện ác, rất 

nhiều sự việc trước mắt dường như đúng mà lại sai, luôn luôn chính mình làm sai, không có trí 

tuệ, không có tầm nhìn, nguyên nhân này do đâu? Lỗi là do không đọc sách Thánh Hiền (sách 

Thánh Hiền là giúp chúng ta thêm lớn trí tuệ), không đọc sử thư, đặc biệt là lịch sử của chúng ta. 

Sử thư của chúng ta ghi chép là cái  gì? Chính là ghi  chép thiện ác báo ứng.Một bộ  "Nhị Thập 

Ngũ Sử" chính là nói nghiệp nhân quả báo, tăng trưởng kiến thức của chúng ta, khiến chúng ta 

có  năng  lực  phân  biệt  phải  quấy,  phân  biệt  thiện  ác,  cho  nên  đây  là  giáo  học  trọng  điểm  của 

người xưa. Kinh Học, Sử Học, một cái là trí tuệ học vấn, một cái là kiến thức. Lịch sử là một tấm 

gương.Đối người, đối việc, đối vật, thường đọc sách Thánh Hiền thì tự nhiên liền có thể tránh 

được rất nhiều lỗi lầm.Mỗi một việc lỗi lầm, nếu từ trên nhãn quang của Phật mà nhìn là hậu 

hoạn vô cùng.Đây là việc mà người thế gian không thể lý giải. Có đồng tu nói với tôi, tự viện am 

đường của Trung Quốc đại lục, nơi chốn đạo tràng Phật giáo thường hay có người đem bé gái 

đến  bỏ.  Nhà  Phật  là  lấy  từ  bi  làm  gốc,  cho  nên  người  ở  trong  tự  miếunhặt  những  trẻ  nhỏ 

này.Những trẻ nhỏ này, nghe nói có tự miếu một năm có thể nhặt được mười mấy đến hai mươi 

đứa.Các vị phải nên biết, hiện tại có, lúc trước cũng có.Vào nửa thế kỷ trước, lúc tôi mười mấy 

tuổi  thường  hay  xem  thấy,  trong  thành  thì  có  "Dục  Anh  Đường",  vì  sao  gọi  là  Dục  Anh 

Đường?Đây  là  nơi  người  ta  nuôi  trẻ  bị  bỏ  rơi.Trẻ  bị  bỏ  đi,  họ  nhặt  được  thì  nuôi  dưỡng 

chúng.Cho nên, ở đạo tràng Phật giáo Trung Quốc phải nên lập Dục Anh Đường. Tôi nói đây là 

lời thành thật, là việc tốt.Cố gắng dạy tốt những trẻ thơ này, nuôi chúng lớn thành người, cố gắng 

dạy bảo chúng, từ nhỏ dùng giáo dục của Thánh Hiền để dạy chúng.Những trẻ nhỏ này dễ dạy.Vì 

sao vậy? Vì không có người can thiệp, trẻ nhỏ thông thường có cha mẹ làm chủ, còn những trẻ 

nhỏ này chúng ta có thể làm chủ được. Không cần để chúng vào trường học thông thường.Trong 

Dục Anh Đường của chúng ta có khóa trình của chính mình, có thầy giáo của chính mình, dạy họ 

luân thường đạo đức, nhân quả báo ứng.Thánh Hiền nhân đã nói đại đạo lý của tâm tánh. Những 

người này đem chúng bồi dưỡng ra, tương lai lớn lên, chúng có hai con đường, một đường là 

chúng kết hôn, bởi vì đều là con gái, cho nên sau khi kết hôn chúng là vợ hiền mẹ tốt, sẽ vì quốc 

gia bồi dưỡng nhân tài tốt cho thế hệ tiếp theo. Nếu xuất gia, họ là lão sư tốt của xã hội. Cho nên, 

chúng ta cần phải hiểu được theo xu thế của sự vật mà dẫn dắt. Phải làm tốt sự việc này, sự việc 

này là vô lượng công đức. Nhà Phật thường giảng: "Cứu người một mạng còn hơn xây tháp Phật 

 bảy tầng" , huống hồ bạn không chỉ cứu chúng, mà bạn còn phải dạy chúng, nuôi dưỡng chúng. 

Chúng ta làm công tác này chính là vì quốc gia, vì xã hội, vì Phật pháp, vì chúng sanh bồi dưỡng 

nhân tài, đây là hành Bồ Tát đạo.Cho nên, cả thảy vấn đề xã hội, tổng quy kết chính là vấn đề 

giáo dục. 

Phật giáo là giáo dục xã hội, hơn nữa Phật giáo là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. Chúng ta 

hiểu rõ rồi, hiện tại chúng ta cũng chọn lấy nghề nghiệp này thì phải chăm chỉ nỗ lực học cho tốt, 

làm cho tốt, thì chúng ta mới xứng đáng được với Phật Bồ Tát, mới xứng được với xã hội, chúng 

ta tiếp nhận cúng dường của bốn chúng mới  chân thật  có thể  "trên đền bốn ân năng, dưới  cứu 

khổ ba đường", tiếp tục sự nghiệp của Phật Bồ Tát, hoàn thành sứ mạng Phật Bồ Tát giao phó lại 

cho chúng ta. 



316 



Sau khi chúng ta thâm nhập Kinh tạng mới biết được chân tướng của vũ trụ nhân sanh.Chư Phật 

Bồ Tát và tất cả chúng sanhhư không pháp giới là một pháp thân thanh tịnh, cho nên lòng  yêu 

thương chân thành liền lưu lộ ra một cách tự nhiên, bình đẳng quan tâm đối với hư không pháp 

giới  tất  cả  chúng sanh.Bình  đẳng  yêu thương thì làm sao  có thể làm những việc tàn hại  chúng 

sanh? Cho nên ở trong “Cảm Ứng Thiên”, chúng ta đọc đến đoạn Kinh văn, "Hội Biên" đã làm 

giải thích tương đối tường tận, chúng ta cũng từng báo cáo qua, ở trong đoạn văn tự này nêu ra 

cho chúng ta mấy thí dụ, nói tất cả chúng sanh  "tham sanh úy tử, ái thân luyến cựu, tri đông giác 

 khổ" . Chỉ cần chúng ta tỉ mỉ quán sát,những hiện tượng này rất rõ ràng bày ra trước mắt chúng 

ta. Phật dạy người tu hành, tu sửa quan niệm sai lầm, tu sửa hành vi sai lầm, dạy chúng ta mỗi 

giờ  mỗi  phút  đề  khởi  công phu quán  chiếu. Như thế  nào thì gọi  là quán  chiếu? Không rơi vào 

trong tình thức, mà dùng trí tuệ chân thật quán sát tất cả sự lý thì gọi là quán chiếu. Người chân 

thật giác ngộ, họ nói  "đầu đầu thị đạo, tả hữu phùng nguyên" .Lời nói này rất có vị đạo, những 

lời nói này người thế gian rất khó thể hội, người sơ học cũng không dễ dàng thể hội.Cái gọi là 

"đạo" chính là chân tướng của vũ trụ nhân sanh.Cái gọi là "nguyên" chính là sanh khởi của họ. 

Nhân quả  của họ  chuyển đổi  rõ ràng tường tận, đây là nói  căn nguyên.  Tả  hữu phùng nguyên, 

căn nguyên tuyệt nhiên không ở nơi xa, chính ngay trước mắt. Ngày nay thế nhân thăm dò khởi 

nguồn của vũ trụ, khởi nguồn của sinh mạng chính ngay trước mắt, cần phải là người thấy đạo, 

người chứng đạo mới có thể liễu nhiên, cho nên nói với chúng ta, quyết định phải giữ tâm nhân 

từ, chắc chắn không nên làm những việc thương thiên hại lý. 

Con  người  hiểu  được  tự  cầu  đa  phước.  Chỗ  này  nêu  ra  mấy  câu  chuyện  trong  lịch  sử.  Ngày 

trước,phần  nhiều  người  đi  học  đều  đã  từng  đọc  qua  Kinh,  trong  Kinh  Phật  nói: "Tất  cả  chúng 

 sanh, không ai không yêu tiếc sinh mạng của chính mình" .Vương Khắc giết dê đãi khách, dê ở 

trước mặt người khách, quỳ xuống, chảy nước mắt, bạn thử nghĩ xem, chúng biết yêu tiếc sinh 

mạng. Chúng ta xem thấy tình hình này, còn nhẫn tâm mà giết dê để ăn thịt sao? Cho nên, chúng 

ta tỉ mỉ mà quán sát những động vật này. Cách đây mấy giờ, chúng ta nghe được cư sĩ Tề ở Đông 

Thiên Mục Sơn nói về việc phóng sanh ba ba, con ba ba này có linh tánh, vừa nghe nói người 

không giết nó, muốn thả nó thì nó cảm ân, đầu cuối sát đất. Vô số biểu lộ chúng ta có thể thấy 

được, biết được động vật hoàn toàn không hề khác với người. Phàm là động vật có sinh mạng, 

khi chúng bị người bắt lấy, biết được chính mình phảibị giết hại, phảibị ăn nuốt, loại thống khổ 

đó, chúng ta từ nơi biểu lộ của chúng có thể thấy được, chúng rũ đầu than thở, thầm khóc trong 

lòng, loại tình hình đáng thương đó, có khác gì với con người đâu? Tất cả chúng sanh chân thật 

là có mắt mà không hề thấy được, có tai mà không hề nghe được, có tâm mà không hề cảm xúc 

được, tùy ý sát hại, thỏa mãn thú ăn nuốt của họ, kết oán tạo nghiệp không thể tính kể. Thánh 

nhân dạy bảo chúng ta:  "Thiên đạo hiếu hoàn" , nhân quả báo ứng không hề sót lọt. Cho nên, hộ 

sanh, phóng sanh, không ăn thịt tất cả chúng sanh, công đức này rất lớn. Chúng ta mỗi lúc phải 

cảnh thức chính mình. 

Không chỉ chúng sanh hữu tình có linh tánh, chúng ta phải thương yêu, mà cây cối hoa cỏ cũng 

có linh tánh. Chúng ta tỉ mỉ mà quán sát, chúng đều có thể cảm xúc được. Chúng ta yêu một cây 

này thì cây này lớn lên đặc biệt tốt, nó có hồi báo, nó cúng dường bạn thưởng thức.Chúng ta yêu 

hoa thì hoa này nở đặc biệt đẹp, dường như chân thật chúng ta có giao lưu tình cảm.Đây đều là 

sự thật.Không chỉ hoa cỏ đều có cảm tình, mà ngay đến đá cụi, khoáng vật cũng đều có cảm tình. 

Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói với chúng ta: "Tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí" . Chúng ta ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày, bình lặng tỉ mỉ quán sát đều thấy được. Vào thời xưa,  "Sanh 

 Công thuyết pháp, ngoan thạch điểm đầu" , chúng ta tin sâu không nghi. 



317 



Ở trong đoạn văn tự này, Ngài hết lòng hết dạ khuyên bảo chúng ta, ngày sinh nhật không nên 

sát  sanh.  Nhân  khánh  trường  thọ,  giết  hại  chúng  sanh  để  yến  hội,  khánh  chúc  trường  thọ  của 

chính  mình  mà  bảo  người  ta  đoản  mạng,  làm  gì  có  loại  đạo  lý  này?Tình  và  lý  đều  trái  ngược. 

Ngày vui, ngày sinh, sát sinh tạo nghiệp để mừng sinh nhật, các vị thử nghĩ xem, vậy có hợp tình 

lý hay không? Vốn dĩ chính mình thọ mạng rất dài, bởi vì mỗi năm loại phương thức mừng sinh 

nhật này làm cho thọ mạng của chính mình tổn giảm đi.Không chỉ thọ mạng tổn giảm, khổ báo 

đời sau, cùng kết oán thù với những chúng sanh này, oan oan tương báo không hề ngừng dứt. 

Người  sáng mắt  thấy được rõ ràng. Ngày vui,  ngày mừng thọ không nên sát  sanh.  Ở  chỗ này 

Ngài nêu ra rất nhiều thí dụ để nói về tang sự không thể sát sanh,  "tang dĩ ai vi chủ" .Làm tiệc 

mời khách dùng đồ chay là tốt nhất.Cúng tế không được sát sanh, việc này Phật nói ở trên Kinh 

Địa Tạng Phật rất rõ ràng. Người đọc qua "Kinh Địa Tạng" phải ghi nhớ, mỗi năm bạn cúng tế tổ 

tiên  của  bạn,  cúng  tế  thân  bằng  quyến  thuộc  đã  qua  đời  của  bạn,  người  Trung  Quốc  mỗi  năm 

thanh minh phải cúng tế, trung nguyên cúng tế, đông chí cúng tế, nếu như cúng tế mà sát sanh để 

cúng dường, trên "Kinh Địa Tạng" nói: "Vong nhân không những không thể được phước, mà còn 

 làm nặng thêm tội nghiệp, vì họ mà giết, tăng thêm khổ báo của họ" . Đây là người còn sống ở 

đời chúng ta vô tri.Họ đọa ở ác thú, tội nghiệp đã rất nặng rồi, làm sao nhẫn tâm làm cho tội 

nghiệp của họ càng nặng thêm?Một niệm yêu thương của chúng ta do vô tri mà tạo tội nghiệp, 

thêm nặng khổ nạn cho họ. Thấu hiểu những chân tướng sự lý này, chúng ta chắc chắn sẽ không 

nhẫn tâm sát sanh cúng tế. Bái Phật hứa nguyện càng không nên sát sanh. Chư Phật Bồ Tát đại từ 

đại  bi,  cứu  khổ  cứu  nạn  đều  đến  không  kịp,  làm  sao  có  thể  giết  hại  chúng  sanh  mà  cúng  tế 

chưPhật Bồ Tát chứ? 

Phía sau lại nói với chúng ta, kết hôn yến tiệc không nên sát sanh, mời khách cũng không nên sát 

sanh.  Lại  nói  đến  mua  bán,  chúng  ta  ở  trong  xã  hội  cần  phải  có  nghề  nghiệp  mua  bán  chính 

đáng.Phàm hễ những việc mua bán mà giết hại chúng sanh thì không thể phát tài.Bạn có được 

những lợi nhuận này, quyết không phải nhờ giết hại chúng sanh màbạn mới phát tài. Tài vận của 

bạn là do đời trước bạn tu bố thí mà có được. Phật giảng rất rõ ràng, bạn tu tài bố thí thì được tài 

phú, bạn tu pháp bố thí thì được thông minh trí tuệ, bạn tu vô úy bố thí thì được khỏe mạnh sống 

lâu. Nếu như ở ngay đời này, nghề nghiệp của bạn là từ việc giết hại chúng sanh, tuy là hiện tiền 

bạn được phú quý, đời sống của bạn rất dư giả, trải qua được rất tốt, thế nhưng bạn phải nên biết, 

tài vận này của bạn không phải do sát sanh mà có được, mà là do đời trước bạn đã tu tích, không 

luận bạn từ nơi một nghề nghiệp nào, bạn đều sẽ phát tài. Trong mạng không có tài, thí dụ nói 

bạn  mở  khách  sạn,  mở  nhà  hàng,  tại  vì  sao  người  khác  cũngmở  khách  sạn,  mở  nhà  hàng 

nhưngkhông kiếm được tiền, bạn làm việc này thì kiếm được tiền?Từ ngay chỗ này chúng ta liền 

có thể phát hiện, kiếm được tiền là trong mạng đã có, không luận là từ nơi một nghề nghiệp nào, 

bạn đều kiếm được tiền.Loại nghề nghiệp giết hại sinh mạng chúng sanh này, phước đời trước 

của bạn hưởng hết rồi, ác báo liền hiện tiền. Chúng ta rất bình lặng, rất tỉ mỉ mà quán sát liền biết 

được hiện tượng này. Cho nên, chúng ta hành nghề mua bán thì phải chọn lựa, nhất định không 

làm những nghề nghiệp giết hại chúng sanh.Loại nghề nghiệp này chắc chắn bất lợi đối với chính 

mình. Lợi nhuận có được trước mắt, quyết định không phải do vì nghề nghiệp này mà có được. 

Loại nghề nghiệp này quả báo về sau phải nhận lấy,chúng ta phải giác ngộ. 

Lại nói đến ngay trong cuộc sống thường ngày của chúng ta, phụng dưỡng cha mẹ cũng không 

nên sát  sanh. Trong việc ăn chay, dưỡng  chất  bạn đã nhiếp thọ bất  tận  rồi,  hà tất  phải  giết  hại 

chúng sanh? Khi tôi còn trẻ, rất may mắn gặp được Phật pháp, đọc được “Liễu Phàm Tứ Huấn”, 

đọc được “Cảm Ứng Thiên”, tôi rất tin tưởng đạo lý này. Cuối năm 26 tuổi, tôi đem những lý 



318 



luận chân tướng sự thật này làm rõ ràng rồi, tôi liền phát tâm ăn trường chay. Tôi ăn chay đã 50 

năm rồi. Hơn nữa, đời sống của tôi rất đơn giản, không chút lãng phí nào.Tình hình sức khỏe của 

tôi  không  kém  gì  so  với  người  khác,  tinh  thần  rất  tốt,  mỗi  ngày  giảng  Kinh  hai  giờ  đồng  hồ, 

không kém khuyết ngày nào.Đây có thể nói, tôi đã làm một tấm gương cho mọi người. Nếu như 

bạn nói ăn chay không có dinh dưỡng, ăn chay không khỏe mạnh, bạn tỉ mỉ xem qua người xuất 

gia, có thể thêm lớn tín tâm của bạn, thay đổi quan niệm của bạn. 

Phía sau nói dưỡng bệnh không nên sát sanh, càng phải nên ái hộ sinh mạng của tất cả chúng 

sanh  thì  chính  mình  mới  có  thể  được  trường  thọ.  Bố  thí  vô  úy  là  cái  nhân  khỏe  mạnh  sống 

lâu.Phía sau cũng có một điều nói về Đạo giáo.Đạo giáo làm pháp hội cũng dùng ba sinh vật tế 

thần.Chúng ta thay thần minh để thử nghĩ,  "chánh trực thông minh vị chi thần" , thần còn tham 

thố đồ cúng tế huyết tanh của bạn để bảo hộ bạn hay sao? Làm gì có loại đạo lý này! Cho nên 

pháp hội tế thần không nên sát sanh. 

Sau cùng là nói thế tục qua năm mới. Qua năm mới nhà nhà đều sát sanh, nhà nhà đều ăn thịt, 

nhất là sát sanh để cúng tế tổ tiên, thực tế mà nói, cũng là làm nặng thêm tội nghiệp cho tổ tiên, 

tổ  tiên không  những không thể được phước, còn  do đây mà  gặp nạn. Đây là do quan niệm  sai 

lầm  của chúng ta tạo thành. Cho nên, mỗi  năm mừngngày năm  mới,  chúng ta phải  đặc biệt  đề 

xướng ăn chay để thêm lớn lòng yêu thương chúng sanh. Ngày Tết không nên sát sanh, ngày vui 

không nên sát sanh, lễ lộc qua lại, đưa tặng cho quà không nên sát sanh, tiễn người không nên sát 

sanh. Còn có một  số người  ưa thích nuôi  chim, ưa thích nuôi  dưỡng vật cưng,  các vị  phải  nên 

biết, bạn nuôi dưỡng vật cưng, vật cưng có cần ăn thịt hay không? Nuôi kim ngư thì phải dùng 

tép, cá nhỏ để nuôi nó; nuôi chim cũng phải dùng trùng sâu để nuôi chúng. Bạn phải nên biết, sát 

hại bao nhiêu động vật nhỏ để thõa mãn thú cưng của bạn, bạn có biết trong đây có sát nghiệp 

hay không?Trong đây có quả báo nghiêm trọng hay không?Cho nên Phật dạy người phải hoàn 

toàn đoạn dứt thị hiếu ưa thích, bạn mới có thể hồi phục được tâm thanh tịnh.Tâm thanh tịnh mới 

sanh trí tuệ.Có trí tuệ mới hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh.Bên trên có nêu ra mấy thí dụ, 

hy vọng nêu một, người nghe được có thể hiểu ba, nghe một biết mười.Bồi dưỡng tâm đại từ bi, 

tâm đại trí tuệ. Chúng ta mỗi ngày đọc qua bài hồi hướng  "trên đền bốn ân nặng, dưới cứu khổ 

 ba đường" , chân thật phát tâm báo ân cứu khổ thì phải thực tiễn từ ngay những chỗ này. Ái hộ tất 

cả chúng sanh, quyết không tổn hại tất cả chúng sanh, đây là chân thật báo ân cứu khổ, thực tiễn 

ngay trong cuộc sống thường ngày của chúng ta. Kinh nghĩa sâu rộng vô hạn, chúng ta giảng giải 

đơn giản cùng mọi người đến chỗ này. 

A Di Đà Phật. 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 52) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 52) 

Xin chào các vị đồng tu, xin chào mọi người. 

Phần sau cùng của "Hội Biên" có mấy đoạn giáo huấn của Đại đức xưa rất hay. Hoàng Lỗ Trực 

có một bài kệ: 



319 



 "Ngã thực chúng sanh nhục 

 Danh thù thể bất thù 

 Nguyên đồng nhất chủng tánh 

 Chỉ thị biệt hình khu.  

 Khổ não tùng tha thọ 

 Phi cam vi ngã thuận 

 Mạc giáo diệm lão đoạn 

 Tự sủy khán hà như".  

Người cùng cầm thú,tuy tên gọi không như nhau, nhưng nhục thể linh tánh là như nhau. Linh 

tánh của động vật,  chỉ  cần tâm tỉ  mỉ một  chút  thì bạn liền có thể  thấy  được rất  rõ  ràng,  chúng 

không khác gì với người, cũng là tham sống sợ chết. Mạnh được yếu thua, đây là hiện tượng của 

sinh thái.Nếu như chúng ta từ ngay chỗ này mà kiến lập một quan niệm lý luận thì sai rồi.Người 

không  bằng  cầm  thú.  Hổ,  báo,  sư  tử,  sau  khi  ăn  no,  những  động  vật  nhỏ  vây  quanh  bên  cạnh 

chúng, chúng không thèm để ý đến, quyết không có ý tổn hại, thế nhưng con người không như 

vậy, không ăn cũng muốn giết  chúng. Con người nếu như không có nhận qua giáo dục, không 

biết được nghĩa lý, người xưa có câu rằng: "nhân dữ cầm thú cơ hi?", ý nói là“người cùng cầm 

thú có gì khác biệt đâu?”. Chúng ta phải suy nghĩ nhiều. Chúng ta giết chúng sanh, ăn thịt chúng 

sanh, tiên sinh Hoàng nói, không cần phải Diêm La Vương đến đoạn án, chính mình nghĩ xem 

phải  nên  xử  lý  thế  nào.  Lữ  Động  Tân  (thời  triều  Đường)  nói  được  rất  hay:  “Nếu  bạn  muốn 

 trường thọ, bạn cần phải phóng sanh. Đây là đạo lý thật của tuần hoàn.Khi chúng chết, bạn đi 

 cứu chúng, đến khi bạn chết thì trời sẽ cứu bạn” .Người thế gian luôn cầu trường thọ, cầu nhiều 

con cái.Có phương pháp hay không? Có! Giới sát phóng sanh mà thôi. Đây là Lữ Động Tân nói. 

Những người này đều là người chân thật có trí tuệ, chân thật có đức hạnh, đối với sự lý nhân quả, 

họ thấy được rõ ràng, thấy được thấu triệt. Chúng ta phải tin sâu không nghi. 

Nhà Phật thường nói, làm Phật, làm Bồ Tát hay đọa ba đường, biến súc sanh, thảy đều là ở chính 

mình, không liên quan gì với người khác.Chúng ta chính mình phải nên sâu sắc phản tỉnh, tự cầu 

đa phước, không nên đi tìm chết.Kết luận sau cùng của cái thiên này, dẫn dùng thiên văn chương 

của Kì Khê Độ. Đoạn văn chương này của ông  được phân thành mấy đoạn, viết  được rất  hay. 

Chúng ta vừa xem thì biết con người này là đệ tử của nhà Phật, vì ông nói ra toàn là giáo huấn 

của Phật Bồ Tát. Mở đầu ông liền nói: "Nhất thể vốn cụ thể chi thể, chúng sanh giai ngô sanh chi 

sanh". Đây là cảnh giới của Phật và đại Bồ Tát, biết được hư không pháp giới là một thể, chúng 

ta  thường  nói  cùng  đồng  một  thể  sinh  mạng,  cho  nên  tất  cả  chúng  sanh  là  chính  mình.  Ông 

nói,việc ăn uống của người thế gian là  "bát trân la tiền, tận thuộc hô hiệu oán nghiệp" . Việc này 

chúng ta thường hay xem thấy. Khi yến tiệc, trên bàn bày rượu thịt, những gà vịt cá thịt này chân 

thật  là oan nghiệp.Chúng bị  giết,  không phải  chúng cam  tâm tình nguyện cúng dường bạn, mà 

sức mạnh của chúng không thể chống lại bạn. Chúng bị giết rồi, bạn ăn chúng, có thể ngay khi 

bạn đang ăn, những oan hồn này đều đang bao  vây xung quanh bạn, đều đang  ở  sau thân bạn. 



320 



Hiện tại bạn còn đang may mắn, khí vượng của bạn chưa suy nên chúng không dám xâm phạm 

bạn. Khi khí vượng của bạn vừa suy thì những oan gia đối đầu này liền tìm đến. 

Ở Đài Loan, trong Phật môn chúng ta có một vị Pháp sư Quảng Hóa (có rất nhiều người biết ông, 

ông cũng là bạn của tôi), trước khi ông chưa xuất gia,ông là quân nhân, quản quân nhu(quân nhu 

là quản lý tài vật), cho nên ông dùng tiền rất thuận tiện. Ông nói với tôi, khi ông làm việc ở trong 

quân, mỗi ngày ôngăn một con gà, không biết là đã ăn bao nhiêu con. Sau khi học Phật thìông 

xuất gia(ông xuất gia sớm hơn tôi hai năm).Ông là người xuất gia không tệ, trì giới rất nghiêm, là 

một vị pháp sư tốt, rất khó được.Khi ở Đài Trung, ông dạy tại Phật học viện.Vốn Hán học của 

ông rất tốt, có thể viết văn chương, có thể làm câu đối. Ông nói, có một hôm khi ông đang tắm, 

ông thấy trong phòng tắm đầy gà, chúng bay nhảy tứ tung, ông liền né tránh thì bị té ngã, chân bị 

gãy lìa, cho nên ông bị tàn phế. Về sau ông dùng một cây gậy, đến sau cùng thì phải dùng xe lăn. 

Ông nói với tôi, đây là tội nặng báo nhẹ, đây là nhân quả báo ứng do ngày trước ôngđã ăn gà quá 

nhiều. Ông đi đứng rất là khó khăn.Khi bệnh nặng, ông tìm tôi, vì ông muốn đem đạo tràng tặng 

cho tôi. Tôi đi thăm ông, ông đã không còn cách nào nói chuyện được, ngồi trên xe lăn miệng 

chảy nước dãi, rất là đáng thương. Tôi và quán trưởng Hàn cùng đi thăm ông.Xem thấy bên cạnh 

ông có một số đệ tử, cho nên tôi liền cảm tạ ông, tôi không tiếp nhận. 

Chúng ta xem đoạn văn chương này, một chút cũng không giả. Những món ăn này bày lên trên 

bàn, oan gia du hồn, người sáng mắt vừa nhìn làm sao dám nuốt? Nghĩ tưởng nhà Phật là "đồng 

thể  đại  bi", thấy tất  cả chúng sanh đều là  "cha  mẹ  quá khứ, chư Phật  vị  lai", phổ  độ, cứu  giúp 

chúng sanh còn không kịp thì làm sao có thể giết hại chúng, làm sao có thể ăn thịt chúng? Chỉ 

cần chúng ta vừa chuyển đổi ý niệm thì liền giác ngộ rồi, loại tập khí ăn thịt này không khó đoạn 

trừ,  động  cơ  giết  hại  chúng  sanh  cũng  liền  có  thể  đoạn  trừ,  hồi  phục  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình 

đẳng, tâm từ bi, đó chính là tự cầu đa phước. Không những không thể giết hại chúng sanh, mà 

khiến chúng sanh sanh phiền não là chúng ta đã có tội lỗi rồi. 

Ngạn ngữ  thường nói: "Con người ở đời,  việc không vừa  ý thường đến  tám, chín  phần mười". 

Tại  vì  sao  việc không vừa  ý nhiều đến như vậy?Quả báo! Ngày trước ta không đối  đãi  tốt  với 

người khác, ngày nay gặp phải loại quả báo này.Nếu như chúng ta có thể dùng thiện tâm, thiện ý, 

thiện hạnh để đối đãi tất cả người và sự vật, thì chúng ta ngay đời này mọi việc liền như ý; tất cả 

lúc, tất cả nơi, tự nhiên liền được quý nhân giúp đỡ.Chúng ta chịu giúp đỡ người khác, tự nhiên 

liền được người khác giúp đỡ.Nghiệp nhân quả báo không hề sót lọt.Chúng ta kính người khác, 

người  khác  kính  chúng  ta.Chúng  ta  có  thể  yêu  tất  cả  động  vật,  thiên  địa  quỷ  thần  cũng  yêu 

thương chúng ta. Chúng ta khinh  mạn người  khác, người  khác nhất  định khinh  mạn chúng ta, 

đúng như đã nói "tự làm tự chịu", không phải có thiên thần quỷ thần gì đó đến an bài. Thế xuất 

thế  gian tất  cả pháp chính là  một  nhân duyên quả  báo mà thôi.Phật  pháp cũng không ngoại  lệ. 

Học Phật, mục đích ở đâu? Là phải lấy chứng đắc thanh tịnh pháp thân. Nếu bạn muốn chứng 

được pháp thân thanh tịnh, một chút ô nhiễm cũng đều không thể có,đến lúc nào bạn có thể đem 

phải quấy nhân ngã, tham sân si mạn, những phiền não tập khí này đoạn trừ hết, phương pháp lý 

luận đoạn trừ. Thế xuất thế gian Thánh Hiền nói được rất nhiều, chúng ta phải tỉ mỉ mà đọc tụng, 

phải tỉ mỉ mà dò xét, làm cho rõ ràng, làm cho tường tận rồi, y giáo phụng hành, vậy mới được 

cứu. Nếu như không thể tín thọ phụng hành, không cách nào làm đến "Tín-Giải-Hành-Chứng", 

thì luân hồi, khổ báo chắc chắn không cách nào tránh được. 



321 



Sanh tử có nghiệp nhân, chúng ta hiện tiền thân thể khỏe mạnh trường thọ, hoặc là nhiều bệnh, 

nhiều  phiền  não,  đoản  mạng,  không  có  thứ  nào  không  phải  là  nghiệp  báo.  Chúng  ta  phải  tin 

tưởng  giáo huấn chân thật  của Phật  Bồ Tát.  Trồng nhân thiện chắc  chắn được quả thiện.Nhân 

thiện phải từ nơi tâm địa mà kiến lập.Hạnh thiện, khẩu thiện, ngôn thiệnmà tâm không thiện thì 

không thể chuyển được y báo. Tâm thiện thì không có thứ nào mà không thiện, ngôn ngữ, hành 

vicó làm ác thì cũng là thiện. Nếu như tâm không thiện, ngôn thiện, thân thiện thì là giả thôi, 

không phải thật. Họ nói  lời hay với bạn, giúp bạn làm việc tốt, họ có mục đích, có  ý đồ, đó là 

không thiện. Người có tâm thiện, lời nói ra không dễ nghe, làm việc rất khó coi, thế nhưng lại là 

thiện, quả là thiện.Họ là lợi ích chúng sanh, lợi ích bạn, họ không hại bạn.Tâm không thiện, ngôn 

ngữ dễ nghe là thêu dệt. 

Thế gian có một số người không có trí tuệ, luôn luôn bị lừa, luôn luôn bị gạt.Bị gạt bị nhiều rồi, 

dần dần sẽ  giác ngộ, vậy  vẫn xem  không tệ. Có người  bị gạt  chịu thiệt, cả  đời  đều không giác 

ngộ,  đó  là  ngu  muội  đến  tột  đỉnh.  Cho  nên,  học  Phật  nếu  muốn  được  phước  báo,  cái  thứ  nhất 

chắc chắn không nên kết oán với tất cả chúng sanh, "oan gia nên giải không nên kết".Oan nghiệp 

luôn phải hóa trừ, thiếu mạng thì phải trả mạng, thiếu tiền thì phải trả tiền.Chúng ta cam tâm tình 

nguyện, không luận gặp phải nghiệp duyên gì cũng không oán trời, không trách người. Biết được 

nghiệp báo của chính mình hiện tiền, hóa giải một số ác báo này chính là từ ngay trong tâm địa 

làm  một  cuộc  chuyển  biến,  chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển  mê  thành  ngộ,  thì  cho  dù  có  định 

nghiệp, quả báo cũng sẽ giảm nhẹ,ý niệm của chúng ta chuyển rồi, cho nên nói trọng báo chuyển 

nhẹ, báo nhẹ thì hóa giải. Sự việc này, quan trọng nhất chính là một niệm tâm chân thành.Tâm 

chân thành có thể cảm ứng tương thông với Phật Bồ Tát, chân thành có thể cảm động thiên địa 

quỷ thần.Cho nên, chúng ta ngày trước tạo tác tội nghiệp, làm sai sự việc cũng không sợ, sợ là 

bạn không hồi đầu, sợ là bạn không giác ngộ. Người xưa giảng rất hay:  "Con người không phải 

 Thánh Hiền, ai mà không có lỗi?" .Ngày trước không có đọc sách Thánh Hiền, không hiểu giáo 

huấn của  Thánh Hiền, cha mẹ  ở  nhà không dạy  bảo chúng ta, đi  học thầy  giáo không dạy bảo 

chúng ta, chúng ta tạo tác tất cả ác nghiệp, vậy thì có thể lượng thứ, trên "Kinh Vô Lượng Thọ" 

Phật nói "không đáng trách vậy".Thế nhưng ngày nay chúng ta đọc được sách Thánh Hiền, nghe 

được Phật pháp, nhất định phải hối cải, nhất định phải giác ngộ. Nếu như đọc sách Thánh Hiền, 

nghe Phật Bồ Tát  giảng Kinh mà vẫn không chịu quay đầu, còn tiếp tục tạo ác nghiệp, vậy thì 

bạn  hết  cứu,  bạn  là  tội  chồng  thêm  tội.  Nhất  là  người  xuất  gia,  chúng  ta  chính  mình  mang  cái 

hình tướng này, nếu làm được không giống thì tội lỗi càng nặng, ở trong xã hội này so với bất cứ 

nghề nghiệp nào đều phải nghiêm trọng, bởi vì sự thành tựu của họ thù thắng không gì bằng, cho 

nên đắc tội đó cũng nghiêm trọng không gì bằng. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này, phải hiểu rõ 

chân tướng sự thật, cần phải đoạn ác được sạch sẽ, tu thiện, luôn hy vọng cái thiện tâm này có 

thể  viên  mãn,  chúng  ta  mới  xứng  đáng  được  với  Phật,  xứng  được  với  Bồ  Tát,  xứng  được  với 

những  thiện  tri  thức  truyền  pháp  nhiều  đời,  mỗi  niệm  giữ  tâm  báo  ân.  Làm  thế  nào  để  báo 

ân?  "Thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người  diễn  nói" ,  vậy  mới  chân  thật  thực  tiễn  "trên  đền  bốn  ân  nặng, 

 dưới  cứu  khổ  ba  đường" ,  chân  thật  báo  ân.  Chúng  ta  học  không  tốt,  làm  không  giống  thì  đắc 

tội.Chính  mình  luôn  phải  nên  biết,  vạn  nhất  không  nên  sơ  xuất,  chân  thật  rơi  vào  một  câu  nói 

trong thế tục thường nói "trước cửa địa ngục tăng đạo nhiều".Nếu như chúng ta là một phần tử ở 

ngay trong đó thì sai rồi, đặc biệt sai lầm. 

Mời  xem  đoạn  thứ  bốn  mươi  của  “Cảm  Ứng  Thiên”.  Đoạn  này  chỉ  có  hai  câu: "Âm  tặc  lương 

 thiện, ám vũ quân thân" . Đây đều là nói đại ác nghiêm trọng."Âm tặc" chính là âm mưu hãm hại. 

Có câu rằng: "tên lén bắn, người khó mà phòng tránh". Âm thầm tính toán người khác, tổn hại 



322 



người khác, người khác vẫn còn không biết bạn tổn hại họ, thuộc về cái tội này, giữ cái tâm này 

rất là tàn nhẫn, rất là thâm độc; đối phó với người thông thường đã là tội lỗi nghiêm trọng rồi, 

nếu như đối với người thiện, cái tội lỗi đó càng lớn. Trong tội ngũ nghịch, giết cha, giết mẹ là 

chắc chắn đọa A Tỳ Địa Ngục. Cha mẹ có ân dưỡng dục đối với con cái, bạn không thể báo đáp 

cha mẹ, hiếu dưỡng cha mẹ, bạn còn muốn hãm hại cha mẹ, đây là đại nghịch bất đạo, tội lỗi cực 

trọng. Phật cũng nói, giết A La Hán, làm thân Phật chảy máu, phá hòa hợp tăng, những tội này 

cũng đều giống như giết cha giết mẹ, thậm chí còn nặng hơn tội giết cha giết mẹ. Đây là đạo lý 

gì vậy? Chúng ta phải hiểu được, Phật Bồ Tát, A La Hán, Tăng đoàn, đó là người thiện của thế 

gian, hành vi tạo tác của họ ở trong xã hội là sự nghiệp từ thiện đệ nhất đẳng của thế gian, loại sự 

nghiệp  từ  thiện  này  phải  lớn  hơn  rất  nhiều  so  với  cứu  tế  bần  khổ  thông  thường,  thù  thắng  rất 

nhiều, hành vi tạo tác của họ là giúp đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, là giáo hóa chúng 

sanh đoạn ác tu thiện, hơn nữa, làm ra tấm gương tốt nhất cho xã hội. Trong xã hội có loại người 

này tồn tại là phước báo của tất cả đại chúng, ngưỡng vọng của tất cả đại chúng, quy y của tất cả 

đại chúng, cho nên nếu như âm mưu hãm hại những người thiện này thì quả báo đều ở A Tỳ Địa 

Ngục, tội còn nặng hơn  so với giết cha mẹ, thời  gian đọa vào địa ngục phải dài hơn. Chúng ta 

phải tường tận đạo lý này.Kết tội này, không phải kết tội đối với một mình họ, mà là kết tội hết 

thảy  tất  cả  chúng  sanh,  phải  xem  mặt  ảnh  hưởng  của  người  thiện  này  bao  lớn,  thời  gian  ảnh 

hưởng bao lâu.Nếu như mặt ảnh hưởng của họ càng lớn, thời gian ảnh hưởng càng lâu, bạn âm 

mưu hãm hại họ, thì tội của bạn càng nặng.Tại vì sao có thể khởi lên loại ác niệm tổn hại người 

thiện  này?  Chúng  ta  nghĩ  cái  nhân  tố  thứ  nhất  chính  là  sân  hận  đố  kỵ,  tâm  lượng  rất  nhỏ  hẹp, 

không thể dung nạp sở trường của người, không thể dung nạp việc tốt của người, lại không biết 

quả báo quá nặng, quá khổ, quá đáng sợ,cho nên mới tạo tác tội nghiệp như vậy. Nếu như ý niệm 

của bạn có thể chuyển đổi lại, không những không đố kỵ, mà còn hoan hỉ tán thán, toàn tâm toàn 

lực  hiệp  trợ  họ,  “thành  nhân  chi  mỹ”,  thì  công  đức  phước  báo  của  bạn  cũng  giống  như  người 

thiện này vậy. Thiện hạnh của họ làm sao thành tựu?Nhất định nhờ vào đại chúng đồng tâm hợp 

lực mà thành tựu. Ở trên Kinh, Phật đem những đạo lý căn bản này nói ra cho chúng ta nghe rồi. 

Tạo quả báo thiện ác lớn hay nhỏ đều tùy theo tâm niệm, tâm lượng lớn thì phước liền lớn, tâm 

lượng nhỏ thì phước nhỏ, cũng đồng tạo ra một việc thiện, được phước, quả báo không như nhau. 

Cho nên,chư Phật Bồ Tát tạo cái phước nhỏ nhất, quả báo đều là tận hư không khắp pháp giới. 

Vì sao vậy?Vì tâm lượngcủa các Ngài lớn. Người thế gian tạo phước có lớn hơn, thế nhưng quả 

báo có được lại không lớn, do nguyên nhân gì? Tâm lượng quá nhỏ.Tâm lượng nhỏ hẹp chướng 

ngại  phước  báo  của  bạn,  bạn  tu  phước  luôn  không  thể  nào  siêu  vượt  tâm  lượng  của  bạn.  Chư 

Phật Bồ Tát "tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới", cho nên họ trồng thiện nhỏ được vô lượng 

phước. Đạo lý này chúng ta phải hiểu.Nếu như đem tâm lượng của chính mình mở rộng ra thì ác 

niệm sẽ không có. Niệm ác mà còn không sanh thì làm gì có hành vi ác? Đây là điều chúng ta 

phải hiểu. 

Một câu phía sau:  "Ám vũ quân thân" . Vũ là vũ nhục, cũng là trong thầm lén, cũng chính là nói 

người ta không thấy được, không hề nghe được chính mình đang ức hiếp quân thân (quân là tôn 

trưởng của chúng ta, không nhất định là đế vương).Ở trong xã hội, người hiện tại gọi là người 

lãnh đạo và người bị lãnh đạo.Chúng ta đứng ở địa vị bị lãnh đạo, người lãnh đạo chính là quân, 

người thông thường gọi là cấp trên.Bạn làm việc ở trong một công ty xí nghiệp, ông chủ của bạn, 

giám đốc của bạn, đổng sự trưởng của bạn chính là quân.Người đi học thì rõ lý, biết phải tôn 

kính  thì  làm  sao  có  thể  vũ  nhục?Cho  dù  những  cấp  trên  này  làm  việc  không  hợp  lý,  cách  làm 

không như ý nhưng cũng phải tôn kính.Vì sao vậy?Có nhiều cách làm của họ tuyệt nhiên không 



323 



hiểu rõ, họ suy nghĩ là toàn diện, họ quan tâm đến là lợi ích của tất cả, chúng ta là viên chức nhỏ, 

chúng ta chỉ xem thấy lợi ích cục bộ, không thấy được toàn diện.Lợi ích của cả thảy, có lúc cần 

phải hy sinh cục bộ để đạt được một sự hoàn chỉnh.Cho nên khảo lượng của họ, cách làm của họ, 

kế hoạch của họ chắc chắn là có đạo lý, chúng ta làm sao có thể nghị luận, làm sao có thể âm 

thầm lừa gạt họ chứ? 

Âm thầm vũ nhục họ, đối với cấp trên, đối với quan trưởng, không nên có loại tâm trạng hành vi 

này. Đối với người thân của chính mình cũng không nên như vậy.Chữ thân ở chỗ này chính là 

cha  mẹ,  trưởng  bối.  Người  xưa  nói  “quân  thân  ân  đồng  trời  đất” .  Lời  nói  này  rất  có  đạo 

lý.Chúng ta làm việc, chúng ta giữ tâm, không dám để quân thân biết.Đây chính là chỗ này nói 

ám vũ, chính là lừa gạt ức hiếp.Chúng ta xem, vào thời xưa, người quân tử đi học, Bồ Tát học 

Phật, tâm địa thản nhiên, không có việc gì không dám nói với người.Bạn nói xem, tâm của người 

này tự tại dường bao, thật quang minh lỗi lạc, làm gì có việc gì không dám nói với người?Không 

thể  nói  với tôn  trưởng của mình, không thể  nói với  cha mẹ  của mình, chính  là bạn lừa dối tôn 

trưởng, lừa dối cha mẹ, bạn chính là đại ác.Ác như vậy mà bạn cũng dám làm, bạn còn có việc 

xấu nào mà không dám làm?Thái Thượng ở chỗ này nêu ra mấy cái thí dụ quan trọngnói về tạo 

đại ác. 

Chúng ta cung kính cúng dường đối với cha mẹ.Cha mẹ tuổi già rồi, thể lực yếu, mỗi giờ mỗi 

phút  phải  quan  tâm  chăm  sóc.Nếu  như  chúng  ta  không  kiệt  tận  lòng  chân  thành  của  chúng  ta, 

hoặc là biểu hiện phục tùng mà âm thầm chống trái, đây cũng là ám vũ thân nhân. Những sự việc 

này của xã hội ngày nay, chúng ta tai nghe mắt thấy quá nhiều quá nhiều, cho nên xã hội không 

an định, thiên hạ đại loạn, buổi tối không dám ra khỏi cửa. Chúng ta nghĩ xem, vào thời xưa, an 

ninh trật tự, phong tục thuần hậu, buổi tối không cần đóng cửa, không cần nói ban ngày, buổi tối 

cửa lớn mở to cũng không có người xấu đến nhiễu loạn, người người đều giữ lễ, người người đều 

giữ pháp. Họ trải qua là ngày tháng thế nào, còn chúng ta ngày nay trải qua ngày tháng thế nào? 

Ngày  nay  chúng  ta  không  luận  là  nhà  người  giàu  có,  nhà  người  nghèo  khó,  hoàn  cảnh  cư  trụ 

phòng phạm nghiêm mật, chỉ sợ đạo tặc thừa cơ mà vào, cửa sổ đều phải thêm lan can chốt chặn. 

Ngày trước lan can chốt chặn là dùng để làm lao ngục. Hiện tại chúng ta xem thấy chỗ ở của mỗi 

nhà  giống  như  lao  ngục,  mỗi  mỗi  đều  bị  giam  ở  trong  lồng  sắt,  bạn  nói  xem,  có  đáng  thương 

không? Đây là văn hóa gì, là văn minh gì? Chúng ta tai nghe mắt thấy, làm sao mà không đau 

lòng? Truy cứu căn nguyên của nó, vì sao mà tạo thành? Lỗi là do không đọc sách Thánh Hiền, 

chưa có nhận qua giáo dục của luân lý, giáo dục của đạo đức, cho nên mới có thể có hiện tượng 

này.  Người  giác ngộ, người  tường tận cũng sinh tồn trong cái  xã hội  này, có  cần phải  có loại 

phòng  phạm  này  không?  Không  cần  thiết!  Có  thể  có  người  đến  nhiễu  loạn,  đến  làm  hại  cũng 

không cần phải phòng phạm.Vì sao vậy?Người rõ lý biết "một bữa ăn, một ngụm nước đều là do 

tiền định".Họ có oán cừu với bạn, cho dù bạn phòng phạm, người ta vẫn là đến xâm phạm, đến 

báo thù bạn.Bạn không oán không thù với họ, không phòng phạm, cũng không có người đến xâm 

phạm bạn. 

Nhà Phật có một câu chuyện, vào thời Tùy Đường, Hòa Thượng Đỗ Thuận (đây là nhất đại Tổ 

sư của tông Hoa Nghiêm) ở nơi đồng trống che một chòi tranh để tu hành, mà khu vực Ngài ở đó 

có rất nhiều kẻ trộm. Có một tín đồ cúng dường lão hòa thượng một đôi hài mới.Kẻ trộm xem 

thấy lão hòa thượng ngồi ở nơi đó vào định, cũng không dám nhiễu loạn Ngài, đem đôi hài treo ở 

bên ngoài cửa.Qua một năm, họ lại có cơ hội đi qua nơi đó, họ đến để bái lão hòa thượng, xem 



324 



thấy  đôi  hài  vẫn  treo  ở  bên  ngoài.  Họ  bước  vào  bái  lão  hòa  thượng  và  nói:  “Lão  hòa  thượng! 

 Con cúng dường Ngài một đôi hài treo ở bên ngoài cửa, ngài có thấy hay không?” .  "Tôi thấy 

 rồi" .  “Vì sao Ngài vẫn treo ở nơi đó? Ở chỗ này nhiều kẻ trộm đến như vậy, không có người nào 

 lấy sao?” . Lão hòa thượng nói:  “Ta đời trước không có thiếu nợ họ, đồ của ta để ở ngay trước 

 mặt họ, họ cũng sẽ không động tâm” . Đời trước thiếu nợ họ, bạn giấu ở chỗ nào cũng sẽ bị người 

ta tìm được, cũng sẽ bị người ta mang đi.Đây là nói rõ "bữa ăn, ngụm nước đều do tiền định".Đã 

là tiền định thìbạn phòng họ làm gì?Họ muốn lấy đi.Tốt rồi, vậy nợ này trả rồi, món nợ này trả 

sạch rồi.Không cần phải phòng phạm.Đời trước không có cái nợ này, họ sẽ không khởi tâm động 

niệm.Thiếu nợ phải trả nợ, thiếu mạng phải trả mạng.Phật nói rất hay, "thế pháp sáu cõi luân hồi 

là  thế  nào  hình  thành?Chẳng  qua  là  hoàn  trả  nghiệp  báo  mà  thôi.Chúng  ta  đến  thế  gian  này, 

không có việc gì khác, chính là báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ, chính là do vậy mà đến. Giác ngộ 

rồi,  ân  phải  báo,  nợ  phải  trả,  oán  xóa  vậy.  Người  khác  thiếu  ta  thì  không  cần  trả.Bạn  trả  hết, 

không nợ, bạn liền được đại tự tại, đời sau không làm cái sự việc này. Cho nên, người giác ngộ, 

ở cái thế gian này chỉ có báo ân thì làm hai sự việc. Người mê hoặc thì làm bốn sự việc, vậy thì 

vĩnh viễn làm không xong, không hề kết thúc. 

Chú giải phía sau có mấy câu nói:  "Bất trung bất hiếu, hại giáo phản đạo" . Giáo hóa của Thánh 

Hiền, cổ đức có thí dụ: "Nhân thiên nhãn mục, hắc ám đăng minh" . Bạn muốn chướng ngại, tội 

lỗi thì lớn. Bạn hại một người thiện, nhất là hãm hại một người từ nơi công tác giáo dục xã hội, 

người giáo hóa tất cả chúng sanh, tội lỗi không ở người bị hại mà kết tội, là ở tất cả chúng sanh 

tiếp  nhận  giáo  dục  trong  xã  hội  mà  kết  tội,  vì  bạn  đoạn  mất  đi  pháp  thân  huệ  mạng  của  tất  cả 

chúng sanh, đem cắt đi cơ hội học Phật của tất cả chúng sanh, cái tội này nặng hơn so với giết 

mạng người. 

Trong  "Phát  Khởi  Bồ  Tát  Thù Thắng Chí  Nhạo Kinh", vừa mở  đầu, đoạn thứ  nhất  các vị xem 

thấy, có hai vị pháp sư giảng Kinh nói pháp, giáo hóa rất nhiều chúng sanh.Một số người xem 

thấy vị pháp sư này dường như là đạt được danh vọng lợi dưỡng, trong lòng họ khó chịu, đố kỵ, 

chướng ngại, nghĩ hết cách để phá hoại họ, khiến cho người theo học tập với họ hiểu lầm, mất 

lòng tin đối với pháp sư, cơ hội tiếp nhận giáo học của Phật pháp hoàn toàn bị mất đi. Phá hoại 

rồi, tội lỗi đọa A Tỳ Địa Ngục. Đọa lạc địa ngục bao nhiêu năm?Một ngàn tám trăm vạn năm. 

Đây là nói thời gian của nhân gian chúng ta.Họ ở trong địa ngục cảm thấy thời gian là vô lượng 

kiếp.Địa  ngục  cùng  nhân  gian  khác  biệt  không  như  nhau,  một  tâm  niệm  ác  kết  thành  sai  lầm 

lớn.Đoạn pháp thân huệ mạng của tất cả chúng sanh, cái ác này còn gì bằng không? Hai pháp sư 

này,  thành  thật  mà  nói,  với  họ  không  có  ảnh  hưởng  gì  lớn,  người  bị  hại  là  vô  lượng  chúng 

sanh;tuy bạn hại hai người, thế nhưng liên lụy vô lượng chúng sanh, bởi vì họ không thể được lợi 

ích của Phật pháp. 

Trên  lễ  xưa  chúng  ta  đã  đọc  qua,  ta  với  người  này  có  cái  thù  giết  cha,  mối  thù  không  đội  trời 

chung, thế nhưng hiện tại con người này đang làm quan, ta có được báo thù hay không? Không 

thể báo thù! Làm quan là vì nhân dân phục vụ, vì nhân dân tạo phước.Hiện tại họ là vì đại chúng 

xã hội mà làm việc tốt. Ta tuy là có thù, nhưng ta không thể báo. Họ làm việc tốt, không những 

ta không thể báo thù, mà ta còn phải giúp đỡ họ, thành tựu việc thiện của họ, đây là người đi học 

rõ lý.Đến lúc nào báo thù?Đợi họ mãn nhiệm, họ không còn làm công việc này nữa.Họ đang làm 

công việc lợi  ích chúng  sanh, ta không những không thể  báo thù,  mà còn phải  giúp  đỡ  họ làm 

việc tốt. Người rõ lý, ân oán phân minh, rõ ràng tường tận. Hiện tại họ đang làm việc thật vì xã 

hội, thật vì chúng sanh, vậy chúng ta toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ, thành tựu công đức của họ, 



325 



còn tư thù của cá nhân, đợi họ không làm công việc này nữa, ta lại đến báo thù.Bạn giết họ, hại 

họ, lúc này thì được.Cho nên, người  không thể  không đọc sách, không thể  không  rõ lý, không 

nên chướng ngại phước thiện của đại chúng xã hội, không nên phá hoại phước chỉ của xã hội đại 

chúng.Ngày nay có mấy người hiểu được cái đạo lý này?Tại vì sao không hiểu?Lỗi không đọc 

sách Thánh Hiền.Tôi  nghe nói,  quỷ  thần  của Thiên Mục Sơn  đều  yêu cầu thời  gian nghe Kinh 

nhiều hơn một chút.Người không bằng quỷ thần, quỷ thần có cái tâm hiếu học, có nguyện vọng 

nghe pháp.Việc này đáng được chúng ta suy nghĩ, đáng được chúng ta phản tỉnh. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 53) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 53) 

Xin xem Kinh văn, đoạn thứ bốn mươi mốt. Kinh văn chỉ có hai câu:  “Mạn kỳ tiên sinh, bạn kỳ 

 sở sự” . Đây là một số ví dụ nói về đại ác ở trong ác hạnh mà Thái Thượng nêu ra cho chúng ta. 

“Tiên sinh” chính là ngày nay chúng ta gọi là thầy giáo. Ở trong chú giải này đều là dùng lời của 

cổ  nhân  nói.  “Truyền  đạo,  thụ  nghiệp,  giải  hoặc  giả  dã” .  Nhà  Phật  thường  nói,  mạng  sống 

chúng ta có được là từ cha mẹ, huệ mạng của chúng ta có được là từ thầy. Phật Bồ Tát là thầy 

của  chúng  ta.  Mạng  sống  đem  so  sánh  với  huệ  mạng  thì  huệ  mạng  phải  quan  trọng  hơn  mạng 

sống.  Nếu  như  người  có  huệ  mạng  thì  người  này  đời  đời  kiếp  kiếp  chắc  chắn  không  đọa  ba 

đường ác, không những không đọa ba đường ác, mà nhất định còn có thể vượt qua luân hồi, vượt 

qua mười pháp giới. Từ đó cho thấy, huệ mạng quan trọng hơn mạng sống. 

Ân đức của Phật Bồ Tát cao hơn cha mẹ. Đạo lý này chúng ta nhất định phải biết. Nhưng mà 

hiện  nay  ở  thế  gian  này,  vị  thầy  có  thể  thật  sự  khiến  chúng  ta  có  được  huệ  mạng  thì  hầu  như 

không nhìn thấy nữa. Đây cũng là sự thật. Nhà Phật thường nói: “ở trong cửa Phật không bỏ một 

ai”, nhưng tại sao chúng ta ngày nay phát tâm cầu pháp thân huệ mạng, Phật Bồ Tát không đến 

giúp chúng ta vậy? Chúng ta học Phật lâu như vậy rồi, đối với Kinh giáo cũng đã đọc lướt qua 

chút  ít, chúng ta có thể  khẳng định lời  của Phật  Bồ Tát  là lời  chân thật,  chắc chắn không phải 

vọng ngữ, hay nói cách khác, chắc chắn các Ngài sẽ không bỏ chúng ta, vấn đề là tâm cầu đạo 

của chúng ta là thật hay là giả. Nếu như tâm cầu đạo của chúng ta không chân thành tha thiết thì 

Phật Bồ Tát sẽ không đến, vì đến cũng không có ý nghĩa gì. Nếu như chúng ta thật sự khẩn thiết, 

thật tâm cầu thì chắc chắn có cảm ứng. Từ đó cho thấy, chúng ta cầu pháp tu hành, ở trong đời 

này có thể thành tựu hay không, thành tựu sớm hay muộn đều chính mình tự quyết định, không 

phải  người  khác  quyết  định  cho  chúng  ta.  Bản  thân  chúng  ta  có  tâm  chân  thành,  có  tâm  thanh 

tịnh, cần mẫn y giáo phụng hành thì Phật Bồ Tát sẽ đến ngay. Các Ngài có phương tiện thiện xảo 

bất khả tư nghì đang gia trì chúng ta. Nếu như bạn có một mảy may không thành thật, không thật 

thà thì chắc chắn không có cảm ứng. Tâm của người ngày nay cảm đều là yêu ma quỷ quái. Tại 

sao lại có hiện tượng này vậy? Ở trong tâm có tham sân si mạn, ở trong tâm có tà tư tà kiến. Tà 

với tà cảm ứng với nhau, chân cảm ứng với chân, đây là đạo lý nhất định. 



326 



Hiện nay bản thân chúng ta không biết làm sao tu học. Cái tâm thành này không phát ra được, 

cha  mẹ  cũng  không  biết,  thậm  chí  là  hiện  nay  thầy  cô  cũng  không  biết.  Đây  là  hiện  tượng  vô 

cùng đáng buồn. Khi tôi còn nhỏ, có lẽ là lúc 7 tuổi (ấn tượng này tôi nhớ rất rõ ràng), ngày đầu 

tiên đến trường tư thục (trường tư thục này ở trong một ngôi từ đường), tôi còn nhớ, phụ thân tôi 

dắt  theo  tôi,  còn  chuẩn bị  lễ  vật  để  đến  cúng  dường  thầy.  Bước  vào  từ  đường,  nhìn  thấy  thầy, 

trước  tiên  dâng  lễ  vật  lên,  phụ  thân  tôi  ở  phía  trước,  tôi  ở  phía  sau,  bên  trong  có  một  cái  lễ 

đường, ngay chính giữa lễ đường có thờ một bài vị của Đại thành chí thánh tiên sư Khổng Lão 

Phu Tử. Chúng tôi hướng về bài vị của Khổng Lão Phu Tử hành lễ tam quỳ cửu khấu. Phụ thân 

tôi ở trước, tôi bái lạy theo phía sau. Sau khi bái lạy xong, mời thầy ngồi ngay chính giữa, phụ 

thân tôi ở phía trước, tôi ở phía sau, cũng là hành lễ tam quỳ cửu khấu với thầy. Tôi có ấn tượng 

rất sâu sắc. Phụ huynh đem con em gửi gắm cho thầy, mời thầy quản lý giáo dục nghiêm khắc. 

Nghi lễ long trọng như vậy, cha mẹ phải lạy thầy, nếu như thầy không quản lý giáo dục học trò 

nghiêm túc, các bạn thử nghĩ, làm sao xứng đáng với cha mẹ của người ta? Sự tôn trọng như vậy 

hiện nay không còn nữa, không có người hiểu được rồi. 

Năm xưa, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Đài Trung đã lập ra một lớp “Nghiên Cứu Nội Điển”, học trò 

có tám người, thầy có sáu người, tôi cũng là một trong số đó. Chủ nhiệm của lớp này là lão sư 

Lý. Ngày khai giảng hôm đó, lão sư Lý mời năm vị thầy chúng tôi ngồi lên (năm người chúng tôi 

đều là học trò của thầy). Thầy dắt học trò, thầy ở phía trước, tám học trò ở phía sau, đảnh lễ ba 

lạy với  chúng tôi.  Lão sư  Lý nói:  “Tôi  đại  biểu cho phụ  huynh học sinh” . Có lẽ  chúng tôi đời 

này chỉ có gặp được một lần, không gặp lần thứ hai nữa, không có việc này lần thứ hai nữa. Thầy 

làm đại biểu cho phụ huynh học sinh, dẫn đầu tám học sinh. Năm người chúng tôi ngồi ở trên, 

tiếp  nhận  thầy  đảnh  lễ  ba  lạy,  nếu  chúng  tôi  không  nghiêm  túc  chỉ  dạy  những  học  sinh  này, 

chúng  tôi  sẽ  có  lỗi  với  thầy.  Người  hiện  nay  đâu  có  hiểu  đạo  lý  này!  Không  những  chúng  ta 

không nhìn thấy, ngay cả nghe cũng không nghe thấy. Cho nên vào thời xưa, thầy trò như cha 

con, thật  sự  còn thân hơn cha con;  con  cái  của thầy  với  bản thân chúng  tôi giống như anh em 

vậy, cả đời đều quan tâm lẫn nhau. Người làm thầy tuy rất vất vả, người có học đều rất bần hàn, 

nhưng mà họ vô cùng an ủi. Học trò được dạy tốt rồi, tương lai học trò có thể hơn người bình 

thường, đời con đời cháu họ đều sẽ có người quan tâm, họ không có nỗi lo lắng về sau. 

Người thời xưa có đạo nghĩa, hiện nay thì không còn nữa. Hiện nay chúng ta thấy kết cấu xã hội, 

kết cấu giữa người với người đều là lợi hại; có lợi là bạn bè, là thân thuộc; khi không có lợi thì 

chính là oan gia, là đối đầu, bạn nói xem, đây là xã hội gì vậy? Từ những chỗ này chúng ta thật 

sự thể hội được tầm quan trọng của giáo dục Thánh Hiền. Mất đi giáo dục Thánh Hiền, đó đúng 

như lời Phu Tử nói, người so với cầm thú có khác gì đâu? Người cũng là động vật, so với động 

vật bình thường khác biệt ở chỗ nào vậy? Chính là người biết được đạo nghĩa, có thể biết được 

“đạo đức, nhân, nghĩa, lễ”, còn những động vật khác thì không biết. Người tại sao biết được “đạo 

đức, nhân, nghĩa, lễ” vậy? Do thầy dạy, cho nên đối với thầy sao có thể khinh mạn được? 

 “Mạn  kỳ  tiên  sinh” .  Nói  lời  thành  thật,  thầy  đều  là  người  có  học,  đều  là  người  rõ  lý,  đối  với 

những  danh  vọng  lợi  dưỡng  này  xem  rất  tầm  thường,  cũng  không  mong  người  cung  kính.  Sự 

cung kính của học trò đối với thầy là kính điều gì vậy? Là kính cái học của mình. Đạo lý này là ở 

chỗ này. Thầy dạy học trò, quan tâm đối với học trò thật sự là có khác nhau, đây là nguyên nhân 

gì vậy? Thầy quan sát học trò, thấy học trò này có một phần cung kính thì dạy một phần, có hai 

phần cung kính thì dạy hai phần. Nguyên nhân gì vậy? Quyết không phải mức độ cung kính đối 

với thầy nhiều hay ít, mà thầy quan sát thấy bạn có thể tiếp nhận được bao nhiêu. Ấn Tổ nói ở 



327 



trong “Văn Sao”: “Một phần thành kính thì được một phần lợi ích”, nếu dạy bạn hai phần, dư 

một phần đó là nhiều quá, là lãng phí rồi. Bạn giống như cái dụng cụ, chỉ có lớn cỡ này, đem đổ 

đầy nước thì chỉ có thể đổ được cỡ này, nhiều hơn nữa là tràn hết rồi. Bạn có mười phần thành 

kính thì dung lượng này của bạn lớn rồi, đổ nhiều cho bạn một chút. Một phần thành kính, dụng 

cụ nhỏ, đành phải cho bạn chút xíu này, đạo lý là như vậy. Không phải thầy thích bạn, bạn cung 

kính họ, nịnh hót họ, họ sẽ dạy bạn, không phải vậy, mà là xem bạn có thể tiếp nhận được bao 

nhiêu. Bạn có mười phần thành kính, thầy dạy bạn chín phần là có lỗi với bạn. Bạn có một phần 

thành kính, dạy bạn hai phần là nhiều quá, bạn tiếp nhận không nổi, đạo lý chính là như vậy. Nếu 

như thầy ham muốn người ta cung kính họ, vậy họ là phàm phu, đâu phải là Thánh nhân. Cho 

nên, sự thành kính thật sự là thể hiện rõ cái tâm ham học, cái tâm ưa thích tiếp nhận, cái tâm y 

giáo phụng hành của chúng ta ở trong đây rồi, khi thầy giáo nhìn thấy, họ không thể không dạy 

bạn. 

Trước đây, tôi có ba vị thầy. Vào thời đó, đời sống của tôi vô cùng thanh bần, nói lời thành thật, 

một xu cúng dường cũng không có. Tôi học với thầy Phương. Thầy Phương đặc biệt trích ra thời 

gian để dạy tôi, tôi không có đóng một xu học phí nào. Ba năm theo học với Đại Sư Chương Gia, 

tôi cũng không có một xu cúng dường Đại Sư Chương Gia. Điều này thầy biết, thầy hiểu rõ hoàn 

cảnh  của  tôi.  Có  khi  thời  gian  nói  chuyện  lâu  rồi,  qua  12  giờ,  thầy  còn  giữ  tôi  lại  dùng  cơm. 

Mười năm theo học với thầy Lý, thầy Lý thường hay cúng dường tôi, quan tâm tôi, tôi chưa hề 

chăm sóc cho thầy. Học trò của thầy nhiều, thầy nhận cúng dường nhiều. Thầy cho tôi thức ăn và 

thường hay tặng áo quần cho tôi. Tôi chưa từng đóng một xu học phí nào đối với cả ba vị thầy, 

nhưng được thầy đặc biệt quan tâm, đó là nguyên nhân gì vậy? Chính là thái độ thành khẩn, thật 

sự muốn học. Chúng ta phải biết, ba vị thầy này đều là đại đức rất có danh vọng, học trò thì rất 

nhiều, rất nhiều, nhưng không có người nào được trọng đãi như thế này giống tôi. Không phải có 

người đã dạy tôi, không ai dạy tôi, là từ nhỏ tôi đã chịu khổ nạn quá nhiều, gặp phải kháng chiến, 

thời gian tám năm sống quá vất vả, hằng ngày phải lánh nạn, vì người Nhật Bản truy đuổi ở phía 

sau. Suốt  tám năm  kháng chiến, tôi đã đi  bộ  qua mười  tỉnh  ở Giang Nam.  Tôi  có  ấn tượng vô 

cùng sâu sắc, tôi là người đi qua. Vào thời đó không có phương tiện giao thông, phương tiện giao 

thông tốt nhất chính là thuyền bè, gặp nơi có sông ngòi mới có thuyền, nơi không có sông ngòi 

thì đi bộ. Tôi đã chịu khổ nạn quá nhiều, quá nhiều rồi. Tôi không có cơ hội đến trường để học, 

cho nên tâm cầu học của tôi vô cùng tha thiết, khi gặp được cơ hội này thì nhất định không chịu 

bỏ qua. Đời sống của người hiện nay giàu có hơn quá nhiều, quá nhiều so với tôi thời đó rồi. Khi 

cuộc sống dễ sống thì tâm cầu học sẽ lạnh nhạt, học hay không học cũng được. Cho nên chúng 

tôi tôn sư trọng đạo, hầu như là phát xuất từ tự nhiên, phát xuất từ thiên tánh. 

Trong tiểu chú có mấy câu rất hay.  “Phụ mẫu sinh ngã chi thân, vưu tất tiên sinh thành ngã chi 

 học” . Ý nghĩa hai chữ “vưu tất” này hay, ý nói là nhất định phải có thầy thành tựu pháp thân huệ 

mạng của ta. 

 “Cố  kỳ  tôn  dữ  thân  quân  tịnh  trọng”  (quân  là  đế  vương  trước  đây).  Nhân  dân  vào  thời  xưa, 

không ai mà không tôn trọng đế vương, tôn trọng người lãnh đạo quốc gia. Hiện nay bởi do loại 

bỏ giáo dục Thánh Hiền, cho nên tâm tôn kính đó đối với quân trưởng cũng không còn nữa. Thật 

đáng tiếc! 

 “Thiên nhân viên sư giáo tự, vạn vạn đa xuất hư văn” . Quyển sách này được viết vào cuối năm 

triều Thanh, đã chịu sự ảnh hưởng của văn hóa phương Tây. Nói thực ra, văn hóa phương Tây 



328 



truyền vào Trung Quốc, đã đem truyền thống cổ xưa của Trung Quốc phá bỏ hết rồi, cho nên dân 

tộc quốc gia của chúng ta hơn 100 năm trở lại đây, khoảng gần 200 năm, phải chịu khổ đau mà 

bất kỳ một dân tộc quốc gia nào trên thế giới cũng không hề có. Chúng ta cũng không thể trách 

người khác, mà phải trách mình vô tri, trách mình mê tín, mê tín văn minh vật chất phương Tây, 

đem  của  báu  của  mình  vứt  bỏ  mất  rồi.  Điểm  này  chúng  ta  vĩnh  viễn  không  bằng  Nhật  Bản. 

Người Nhật Bản thông minh hơn chúng ta, họ biết truyền thống Trung Quốc có giá trị, cho nên 

họ  vĩnh  viễn  bảo  lưu.  Khoa  học  kỹ  thuật  phương  Tây  họ  cũng  cần  phải  học,  họ  coi  trọng  như 

nhau, cho nên quốc gia nhỏ như vậy mà lại lớn mạnh như thế. Chúng ta là hoàn toàn quên mất 

cái của mình rồi, chỉ nhìn thấy cái của người khác hay. Cho rằng cái của mình quá cũ, quá xưa, 

không hợp thời đại, muốn vứt bỏ hoàn toàn. Tại sao người Nhật Bản không chịu bỏ? Đây là điều 

mà chúng ta không bằng Nhật  Bản, đây là hiện tượng của cuối  triều Thanh. Mời  thầy dạy  con 

em, tâm không đủ chân thành. 

 “Lận tài khuy lễ” , cúng dường đối với thầy vô cùng ít ỏi, lễ nghi không còn chân thành như xưa. 

 “Thậm hoặc ngôn từ bất tốn, lễ mạo phản thường, hữu tâm di lạc” , xem thường, không coi trọng 

thầy. Gia cảnh thầy thanh bần, phần lớn đời sống vô cùng thanh bần. Ở đây nói những người này 

tầm  nhìn  nông  cạn,  không  có  khác  gì  so  với  cầm  thú.  Nhưng  mà  người  làm  thầy  thì  tuyệt  đối 

không thể vì phụ huynh học sinh đối đãi bạn không có lễ phép, coi khinh bạn thì bạn không chịu 

dạy nghiêm túc, vậy thì sai rồi, bạn không phải là một người có học. Bạn vẫn phải dạy nghiêm 

túc, làm tròn trách nhiệm bổn phận của bản thân bạn thì bạn là người có đạo đức, là người thật sự 

rõ lý. Nếu như ham muốn sự cúng dường của phụ huynh học sinh, cúng dường nhiều thì hết lòng 

dạy học sinh nhiều, cúng dường ít thì đối với học sinh cũng không thật hết lòng, vậy người thầy 

này  không  phải  là  thầy  tốt,  vị  thầy  này  tương  lai  cũng  phải  gánh  trách  nhiệm  nhân  quả.  Mỗi 

người có nhân quả của riêng họ. Vì thế chúng ta thật sự hiểu được đạo lý nhân quả báo ứng, chỉ 

cần làm tròn bổn phận của mình, đem bổn phận của mình làm cho tận thiện tận mĩ, toàn tâm toàn 

lực mà làm, quả báo tốt nhất định ở phía sau. Tích lũy công đức, người dạy học, ở trong việc dạy 

học mà tích lũy công đức. 

Sáng  hôm  nay  tôi  nhận  được  tin  tức,  trưởng  Lâm  cũ  của  chúng  ta  vãng  sanh  rồi.  Tướng  lành 

vãng sanh tuy tôi chưa có nhìn thấy, nhưng tôi nghĩ chắc hẳn là rất tốt. Ông đã biết trước giờ đi 

từ rất sớm. Con trai ông kể với chúng tôi, trưởng Lâm cũ thường hay viết “mùng 7 tháng 8”, vừa 

đúng là tối hôm qua đã qua 12 giờ đêm chính là mồng 7 tháng 8. Đây là thời khắc ra đi, ông đã 

biết rất lâu rồi, điều này rất hiếm có. Tôi từ Hồng Kông trở về hôm kia, xuống phi cơ đến bệnh 

viện để thăm ông, thần trí ông rất tỉnh táo, tuy thể lực suy yếu, không thể nói chuyện, nhưng tình 

cảm biểu hiện ra có thể thấy được. Ông nắm tay tôi rất lâu, vẫn rất còn khí lực, rất hiếm có. Sự 

cống  hiến  của  cả  đời  ông  đối  với  Cư  Sĩ  Lâm,  điều  này  mọi  người  đều  biết.  Đặc  biệt  là  sự  hộ 

pháp, hộ trì đối với Cư Sĩ Lâm trong mấy năm nay. Tuy ông đã ra đi, nhưng sức ảnh hưởng vô 

cùng sâu xa. Những năm gần đây, chúng tôi tuy không thường gặp nhau, cư sĩ Mộc Nguyên kể 

với tôi, ông đem toàn bộ số băng ghi hình giảng Kinh này của tôi về nhà, ông nằm ở trên giường 

bệnh,  mỗi  ngày  nghe  8  giờ,  đã  nghe  rất  nhiều  năm,  không  hề  gián  đoạn,  cho  nên  đối  với  Phật 

pháp, ông có sự nhận thức rất sâu sắc; đối với việc vãng sanh, ông có tín tâm, ông có nguyện lực. 

Nếu không nghe Kinh thì ông niệm Phật, thời gian của ông không hề để trống. Trong mấy ngày 

bệnh nặng, đúng lúc tôi ở Hồng Kông, thời gian tuy không dài, tôi rời khỏi chỉ có năm ngày, các 

đồng tu gọi điện thoại nói, niệm Phật đường có quỷ thần nhập vào người một đồng học, nói đây 

là oan gia trái chủ của trưởng Lâm. Đây là việc không thể tránh khỏi. Oan gian trái chủ đến niệm 



329 



Phật đường cầu mọi người siêu độ, không đến bệnh viện để quấy nhiễu ông. Đây chính là chỗ 

công phu đắc lực của bản thân ông. Nếu như ông không học Phật thì ông ra đi sẽ không được nhẹ 

nhàng như vậy, sẽ không tự tại như vậy, ông phải chịu rất nhiều đau khổ. Quỷ thần nhập vào 

người, các bạn đã quy y cho họ. Họ yêu cầu tụng “Kinh Vô Lượng Thọ”, tụng “Kinh Địa Tạng” 


để siêu độ cho họ. Đây không phải tụng cho trưởng Lâm, mà là tụng cho oan gia trái chủ của 

trưởng Lâm, quý vị phải biết điều này. Oan gia trái chủ không nhất định là học Phật, không nhất 

định là tin sâu như vậy đối với Phật pháp, nhưng mà họ biết là tụng Kinh có thể giúp họ giảm bớt 

đau  khổ.  Đây  là  sự  thật,  ở  trong  Kinh  Phật  nói  rất  rõ  ràng.  Cho  nên  họ  ở  trong  ba  đường  ác, 

chúng ta tụng Kinh niệm Phật, niệm danh hiệu Bồ Tát hồi hướng cho họ, quả thật là sẽ giảm bớt 

đau khổ cho họ. Họ đến nơi đây để yêu cầu, đây là điều mà đồng học chúng ta nhất định không 

được nghi hoặc. 

Oan gia trái chủ không phải đời này kết, mà đời đời kiếp kiếp đều có, nhiều vô kể, chỉ là có một 

số có cơ hội gặp được thì họ bèn đến để báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ, không gặp được thì đợi 

đến cơ duyên sau này. Cho nên quá khứ, đời nay đều đã từng kết những ân oán này với chúng 

sanh. Chúng ta thấy người bệnh lúc lâm chung, họ thường nhìn thấy người này, người kia và nói 

“họ đang ở đâu, họ đang ở đâu…”, có sự việc này. Giống nhưng tình hình của trưởng Lâm xem 

như là rất tốt rồi, vô cùng hiếm có rồi. Lúc ông sắp lâm chung vẫn không có những hiện tượng 

này. Oan gia trái chủ của ông biết ông là trưởng Lâm của Cư Sĩ Lâm. Cư Sĩ Lâm hiện nay đạo 

tràng hưng vượng đến như vậy, cho nên họ đến đạo tràng để  yêu cầu quy  y,  yêu cầu siêu độ. 

Những linh quỷ này đều rất thông minh, chúng ta đương nhiên phải giúp đỡ họ. Ông đi rồi, đây 

là một tổn thất lớn của Cư Sĩ Lâm chúng ta. Cư sĩ Mộc Nguyên muốn đem sự nghiệp hoằng pháp 

lợi sanh, cần một người đến đảm đương, đương nhiên sẽ phải vất vả hơn nhiều so với trước đây. 

Các đồng học chúng ta phải cần mẫn nỗ lực tu hành, cầu mong Tam Bảo gia trì. 

Cầu mong Tam Bảo gia trì, cách duy nhất có hiệu quả chính là chăm chỉ nỗ lực tu trì mới có thể 

đạt được cảm ứng. Đây là cách biết ân, báo ân của chúng ta. Thế gian vạn pháp đều là vô thường, 

cho  nên  nhất  định  phải  thấy  rõ,  không  nên  phân  biệt,  không  nên  chấp  trước.  “Phàm  cái  gì  có 

tướng thì đều là hư vọng”, “tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn bèo bọt”, Phật dạy chúng ta quán 

như vậy. Chúng ta phải  thường xuyên có cách nhìn này, có cách nghĩ này. Từ học tập đến sự 

chuyển biến miễn cưỡng, dần dần sẽ phát triển về tự nhiên thôi. Khế nhập vào tự nhiên, công phu 

liền đắc lực. Đại  Sư Thiên Thai  gọi  là lục tức, quán hạnh, tức là chúng ta đã có thể  khế  nhập. 

Khế  nhập  quán  hạnh  chính  là  công  phu  đắc  lực,  trong  Tông  môn  gọi  là  công  phu  quán  chiếu, 

trong pháp môn niệm Phật gọi là công phu thành khối. Quán hạnh tức là công phu thành khối, 

cũng chính là không cần phải tác ý, nó rất tự nhiên, là cái cảnh giới này. 

Chúng  ta  tuy  cùng  sinh  hoạt  chung  với  đại  chúng  xã  hội,  nhưng  cách  nghĩ,  cách  nhìn  thật  sự 

không giống nhau. Thật sự có thể buông xả thế duyên, học giáo, tu hành. Học giáo có thể tăng 

trưởng trí tuệ, tu hành nhất định sẽ phiền não nhẹ, vọng tưởng ít, tâm thanh tịnh, bình đẳng dần 

dần hiện tiền. Đây là  cảnh giới  tốt.  Tự  mình mỗi  ngày phải  soi  lại,  hàng ngày kiểm  điểm  xem 

phiền não có phải mỗi ngày một ít hơn không. Nếu như thật sự phiền não có thể mỗi ngày một ít 

hơn thì công phu này của bạn thật sự đắc lực rồi, cầu nguyện vãng sanh chắc chắn có phần nắm 

chắc, không những có phần nắm chắc mà hơn nữa bạn đến đi tự do, sinh tử tự tại. Nếu như chúng 

ta có thể kiểm điểm thấy được tháng sau có tiến bộ hơn tháng trước, thì chuyện vãng sanh này 

thật sự là đắc lực, là không có vấn đề rồi. Năm sau có tiến bộ hơn năm trước, có thể vãng sanh 

hay không vẫn là ẩn số, chưa chắc có phần nắm chắc. Tháng sau có tiến bộ hơn tháng trước là có 



330 



phần nắm chắc rồi. Nếu như đến mức tuần sau với tuần trước đều khác nhau, đều có tiến triển, 

phiền não nhẹ, trí tuệ tăng, bạn quyết định có phần nắm chắc. Thế gian mọi thứ đều là giả, chỉ có 

việc này là thật. Trưởng Lâm ở trong xã hội Singapore có địa vị rất cao, ông có của cải, chúng ta 

đều thấy rất rõ ràng, mọi thứ đều không thể mang đi được, thật sự là  “mọi thứ đều để lại, chỉ có 

 nghiệp mang theo” . Cho nên, người thật sự hiểu rõ, người giác ngộ thì ở trong một đời ngắn ngủi 

này quyết định không tạo ác nghiệp, quyết định không kết oán với tất cả chúng sanh. Điều này là 

quan trọng hơn hết. Oan gia trái chủ nhất định phải hóa giải. Ta thiếu người thì ta phải hoan hỷ 

vui vẻ trả sạch sẽ, người khác thiếu ta thì ta không cần nữa, để tránh phiền phức. Ân phải báo, 

oán phải quên sạch sẽ. Không những chúng ta không sân hận oan gia trái chủ của chúng ta, mà 

chúng ta còn phải tu học, tụng Kinh niệm Phật để hồi hướng cho họ, nguyện họ cùng thành Phật 

đạo, hy vọng họ có thể giác ngộ sớm hơn, quay đầu sớm hơn. Biển khổ vô biên, quay đầu là bờ. 

Lúc tuổi còn trẻ, do vô tri nên đã tạo rất nhiều ác nghiệp. Tuổi tác dần dần cao rồi, dần dần giác 

ngộ rồi, chỉ cần quay đầu đều kịp cả. Thế pháp và Phật pháp, bất luận nói từ trên lý hay nói từ 

trên sự, đều không luận quá khứ, chỉ luận hiện hành. Quá khứ đã làm việc sai trái do không có 

người chỉ dạy, bản thân chúng ta cũng chưa giác ngộ, cho nên theo tình thì có thể tha thứ. Chư 

Phật Bồ Tát, thiên địa quỷ thần cũng sẽ không so đo những chuyện này, chỉ xem hiện tại bạn như 

thế nào; hiện tại có thể quay đầu chính là người thiện, hiện tại có thể giác ngộ đều là người tốt, 

cho nên chúng ta phải học Phật. Ở trong mắt của Phật Bồ Tát, tất cả chúng sanh đều là Phật vị 

lai. Trong “Hoa Nghiêm”, “Viên Giác” nói: “Tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật”, nói càng xác 

đáng hơn so với cái “vị lai Phật” đó, từng câu đều là lời chân thật. Tuy vốn dĩ thành Phật, nhưng 

mà hiện nay ông Phật  này mê hoặc  rồi.  Tuy mê ngộ không  giống nhau,  nhưng mà bản tánh là 

giống nhau, Phật tánh là giống nhau, trí tuệ đức năng vốn có trong Phật tánh là giống nhau, nhất 

định không có khác biệt. Cho nên chỗ khác biệt đích thực giữa Phật với chúng sanh chính là giác 

hay mê. Phật là người đã giác ngộ, người giác ngộ viên mãn, người giác ngộ rốt ráo. Phật Bồ Tát 

từ bi, giúp chúng ta giác ngộ. Đây là lời dạy chân thật của Phật Đà. Phật giúp đỡ chúng ta giác 

ngộ, bản thân chúng ta phải chịu giác ngộ thì sự tiến triển đó nhanh. Chúng ta không chịu giác 

ngộ, vậy là chậm rồi, không phải không có tiến triển, mà tiến triển chậm chạp. 

Chúng  ta  chịu,  chịu  là  gì?  Chịu  nghe  lời,  chịu  đoạn  phiền  não,  có  thể  khắc  phục  tập  khí  vọng 

tưởng của mình, có thể điều chỉnh tất cả sai lầm của mình, đây chính là chịu. Người thật sự chịu, 

ở trong Phật pháp nói đó là người thượng căn lợi trí. Người vẫn cần có người khuyên bảo, vẫn 

cần có người động viên, đây là người thuộc vào căn tánh bậc trung. Biết rõ mà vẫn phạm, tập khí 

phiền não sâu nặng, bản thân muốn đoạn cũng đoạn không nổi, không phải không muốn đoạn, 

không ngăn nổi cám dỗ, đoạn không nổi, đây là người hạ căn. Căn tánh không phải do trời sinh, 

không phải vĩnh viễn không thay đổi. Đại sư Thiện Đạo nói hay, tóm lại là do gặp duyên khác 

nhau.  Chúng  ta  là  người  căn  tánh  hạ  căn,  nếu  như  gặp  được  duyên  thù  thắng,  cái  duyên  này 

chính là nghe Kinh nghe pháp. Ở trong tất cả Kinh điển mà Thế Tôn đã nói trong 49 năm, lời này 

đã nói  ngàn lần, vạn lần không dứt,  nghe Kinh  nghe pháp rất  có đạo lý. Nếu bạn không nghe 

Kinh,  không  nghe  pháp,  bạn  thử  xem,  bạn  huân  nhiễm  cái  gì?  Sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  bên 

ngoài, huân nhiễm ngũ dục lục trần. Nghe Kinh nghe pháp là tiếp nhận sự huân nhiễm của Phật 

pháp. Phật pháp là sự huân nhiễm giác ngộ, thế pháp là sự huân nhiễm mê hoặc, là đạo lý như 

vậy. Cho nên thời gian nghe Kinh nghe pháp nhất định phải dài. 

Phước báo người  hiện nay chúng ta không bằng trước đây. Nguyên nhân đích thực là gì  vậy? 

Người hiện nay thời gian nghe Kinh nghe pháp quá ít. Muốn làm việc tốt, nhưng không biết khởi 



331 



đầu từ đâu, cũng không biết làm như thế nào. Nếu như thật sự hiểu được, thật sự hiểu rõ rồi, các 

bạn đồng học ở nơi đây đem sự lý này làm cho rõ ràng, làm cho sáng tỏ, cần nên phát tâm. Nếu 

như không có cơ hội, không có điều kiện, tự mình phải sáng tạo điều kiện. Sáng tạo điều kiện, nó 

dù  nhỏ  như  vậy  cũng  không  sao  cả.  Bạn  có  đạo  tràng  nhỏ,  có  am  tranh  nhỏ,  ba  người,  năm 

người, tám người, mười người cùng nhau huân tu, mỗi ngày giảng Kinh tám giờ, mỗi ngày niệm 

Phật tám giờ, học theo Đại Sư Huệ Viễn, tu thật, làm thật, hoàn toàn xa lìa tất cả thế duyên, đây 

là đạo tràng thật, đây là bạn hiểu thật rồi, sáng tỏ thật rồi. Không phải xây đạo tràng lớn, khói 

hương nghi ngút, pháp hội rất nhiều, tạo nên một hình thức ồn náo này thì một chút công dụng 

cũng không có. 

Chúng ta đọc trong thư tịch cổ, Đại Sư Viễn Công ở Lô Sơn xây một ngôi đạo tràng niệm Phật 

hàng đầu, lấy khe sông làm ra giới, lấy khe nhỏ làm ranh giới. Bước vào cái đạo tràng này thì 

vạn duyên buông xả, chỉ nhất  tâm niệm Phật,  không ra khỏi  giới  tuyến này, chân thật  tu  hành. 

Chúng ta đem sự việc này thật sự làm rõ ràng, thật sự làm minh bạch rồi thì phải buông xả tất cả. 

Không phải việc thật sự cần thiết phải biết đến thì tuyệt đối không dò hỏi, không phải nhân vật 

thật  sự  cần  thiết  phải  tiếp  xúc  thì  tốt  nhất  là  bớt  qua  lại,  vậy  thì  tâm  của  bạn  mới  thanh  tịnh. 

Chúng ta phải làm việc lớn, việc gì là việc lớn? Việc lớn thoát khỏi luân hồi, việc lớn thoát khỏi 

mười pháp giới. Bạn biết quá nhiều chuyện, quen biết quá nhiều người, những người này sẽ đem 

bạn trói buộc rất chắc ở trong luân hồi, bạn không thể ra được. Tự mình nhất định phải biết, cho 

dù là việc lớn lợi ích chúng sanh, việc lớn hoằng dương Phật pháp, vẫn phải suy nghĩ bản thân có 

thể làm chủ được hay không. Nếu như bản thân đối với cảnh giới bên ngoài không thể làm chủ, 

vẫn còn bị cám dỗ, vẫn còn sanh vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì không được làm, hoằng 

pháp lợi sinh, trụ trì Phật pháp cũng không được làm. Tại sao vậy? Chúng ta đến Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc thành tựu rồi thì quay lại hãy làm. Hiện nay sợ làm những sự việc này, tự mình 

không thể làm chủ, đời này không thể vãng sanh, vậy là sai rồi! Cho nên, bản thân ở trong cảnh 

giới làm chủ được thì chúng ta mới được làm, bản thân không thể làm chủ thì không được. Danh 

vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần ở trước mắt thật sự không động tâm, không khởi ý nghĩ nữa thì 

được, bạn có thể vì Phật pháp, vì chúng sanh. Vẫn còn khởi tâm động niệm thì không được, điều 

đó  rất  nguy  hiểm.  Cho  nên,  Phật  ở  trong  Kinh  thường  nói:  “Bản  thân  chưa  độ  mà  độ  được 

 người, đó là chuyện không thể!” . Bạn thử nghĩ  ý nghĩa câu nói này của Phật. Quyết định bản 

thân có thể làm được rồi, không bị ngũ dục lục trần cám dỗ, không còn bị nó quấy nhiễu, ở trong 

cảnh giới thật sự không động tâm, không khởi niệm, không phân biệt, không chấp trước thì mới 

được. Thật sự thấy rõ toàn là đồ giả, đồ giả thì không bận tâm, nếu bạn có một mảy may cho là 

thật  thì bạn là không được. Đây  là điều  chúng ta phải  luôn  nhớ  kỹ. Thật  là vô lượng kiếp đến 

nay, khó khăn lắm mới gặp được cái cơ duyên thù thắng này, không nên để lỡ qua trước mắt. 

Nếu như để lỡ qua trước mắt, bạn nói xem, đáng tiếc biết bao! Gặp được thì nhất định phải nắm 

lấy, trong một đời này nhất định phải thành tựu. 



Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. Hôm nay “Kinh Hoa Nghiêm”, chúng ta 

ngưng giảng một buổi. Chúng ta đi trợ niệm cho trưởng Lâm. Chúng ta chờ đợi tin tức báo cho 

chúng  ta.  Họ  đang  liên  lạc  với  gia  đình  của  ông.  Duyên  tiễn  đưa  lúc  lâm  chung,  Đài  Loan  là 

tương đối thù thắng. Đài Loan hiện tại, bác sĩ, y tá ở bệnh viện thông thường là người học Phật 

rất nhiều, họ hiểu được đạo lý này, biết cách làm như thế nào, cho nên duyên này rất tốt. Thông 

thường họ đều biết trợ niệm cho chúng ta từ 8 tiếng cho đến 12 tiếng đồng hồ. Viện trưởng Hàn 



332 



vãng sanh, ở trong bệnh viện chúng tôi trợ niệm cho bà 14 tiếng đồng hồ mới di động, cho nên 

duyên vô cùng thù thắng. Ở đây duyên tương đối kém hơn một chút, nhưng mà ông thì rất tốt, 

ông thật sự được vãng sanh, biết trước giờ đi. Chúng ta nghe xong thì rất yên tâm. 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 54) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 54) 

Xin xem “Cảm Ứng Thiên”, đoạn thứ bốn mươi mốt:  “Mạn kỳ tiên sinh, bạn kỳ sở sự”.  

Đoạn  này,  hôm  trước  tôi  đã  giới  thiệu  qua  rồi,  nhưng  mà  ý  nghĩa  rất  sâu,  rất  nhiều,  nói  hoài 

không hết. Hai câu này thật sự mà nói, đó cũng là lỗi lầm mà chúng ta hiện nay phạm phải. Tuy 

phạm lỗi, nhưng mà tự mình không có cách gì thấy được, luôn cho rằng mình không có làm sai, 

mình làm đều rất tốt. Đây cũng là điều mà đội phiên dịch chúng ta nhắc đến. Trong “Liễu Phàm 

Tứ Huấn” nói:  “Phi nghĩa chi nghĩa, phi lễ chi lễ, phi tín chi tín, phi từ chi từ” . Nói thật ra, trí 

tuệ chúng ta không đạt đến, kiến thức của chúng ta không đạt đến. “Phi nghĩa” là việc không nên 

làm. “Nghĩa” chính là bổn phận của chúng ta, việc chúng ta cần phải làm. Việc chúng ta không 

nên làm, nhưng ngay hiện tại giống như là việc cần phải làm, loại này là “phi nghĩa chi nghĩa”. 

Việc trước mắt giống như là đúng, nhưng trên thực tế, ảnh hưởng là sai lầm. Ví dụ ngày nay nói 

khoa học kỹ thuật đỉnh cao chế tạo bom hạt nhân, chế tạo những vũ khí đỉnh cao này, đây là điều 

nên làm, quốc phòng chúng ta cần có, nhưng nếu như bạn nghĩ đến cái  hậu quả đó là hủy diệt 

toàn nhân loại thì đây là sai lầm, là không nên làm. Cổ nhân Trung Quốc có trí tuệ, nhưng tại sao 

cổ nhân Trung Quốc không phát triển khoa học kỹ thuật? Nếu như muốn phát triển, có lẽ đã phát 

triển 2000 năm trước rồi. Hai ngàn năm trước, nếu Trung Quốc phát triển khoa học kỹ thuật đỉnh 

cao thì trái đất này hiện nay không còn nữa. Chúng ta xem thấy ở trong thư tịch cổ, nghiên cứu 

phi hành ở thời đại Vương Mãng, theo ghi chép, vào thời đó đã có người làm tàu lượn, bạn nói 

xem, phát minh đó sớm cỡ nào. La bàn, thuốc súng, quí vị biết là thời đại Hoàng Đế phát minh ra 

những thứ này, nhưng mà Trung Quốc chỉ dừng ở trò giải trí, không đem nó phát triển tạo ra vũ 

khí chiến tranh. Điều này người Trung Quốc biết cái gì nên làm, cái gì không nên làm. Sự việc 

mà trước mắt có lợi ích, nhưng tương lai không có lợi ích, hậu thế không có lợi ích thì không nên 

làm. Trước mắt giống như là không có lợi ích, nhưng mà bạn nghĩ đến tương lai, hậu thế có lợi 

ích thì điều này cần nên làm. Điều này người thật sự trí tuệ mới có thể nhìn thấy. 

Phía dưới nói  “phi lễ chi lễ” , ý nghĩa cũng giống như vậy. Lễ tiết là một quy tắc giao thiệp giữa 

người với người, quy tắc này bày tỏ lòng chân thành, bày tỏ tâm yêu thương của chúng ta, đây 

chính là lễ tiết. Phi lễ là gì vậy? Phi lễ là không có tâm chân thành, giả dối, không có tâm thương 

yêu,  là  thủ  đoạn.  Cái  này  chúng  ta  không  nên  làm.  Vì  lợi  ích  trước  mắt  của  chúng  ta,  lừa  gạt 

người khác, hư ngụy, dối trá. Chúng ta nhìn thấy trong lịch sử, trước đại thế chiến lần thứ nhất, 

hội nghị trên quốc tế toàn là giả dối, không có nước nào chân thành, ai cũng quỷ quyệt. Sau khi 

hội nghị kết thúc thì đại chiến bùng nổ. Loại trên quốc tế này, giữa quốc tế với nhau này, đây gọi 

là “phi lễ chi lễ”. Chúng ta giữa người với người, đặc biệt là khi có cầu đến người giúp đỡ, tóm 

lại cứ nhìn sắc mặt người khác, dùng đủ dạng thủ đoạn để lừa gạt, nhằm đạt được mục đích của 

mình. Loại thủ đoạn này có phải thật sự có thể đạt được mục đích hay không? Không hẳn vậy. 

Đạt được mục đích đều là do một loại nhân quả báo ứng. Bạn dùng tâm chân thành, tuyệt đối 



333 



không lừa dối, bạn có thể đạt được, người ta vẫn đặc biệt vui vẻ giúp đỡ bạn. Bạn dùng thủ đoạn 

không  chính  đáng,  vẻ  bề  ngoài  lễ  phép  chu  đáo  đi  nữa  thì  cũng  sẽ  thất  tín  với  người,  về  sau 

người ta không tin bạn nữa, bạn muốn xây dựng lại lòng tin thì tương đối không dễ dàng. Điều 

này chúng ta phải biết. 

Ở trên đây cộng thêm một chữ “phi”, tức là dối trá, không thành ý, tâm từ bi cũng là giả. Thế 

gian người làm sự nghiệp từ thiện rất nhiều, người nào là thật, người nào là giả, chúng ta phải 

biện biệt rõ ràng. Ở trong ngạn ngữ có câu:  “Nhà từ thiện làm giàu từ từ thiện” , đó là lời châm 

biếm.  Làm  sự  nghiệp  từ  thiện  họ  được  danh  lợi  đôi  đường.  Danh  là  “nhà  từ  thiện  lớn”,  lợi  là 

“được đại  phú đại  quý”. Ra bên ngoài  đi  khuyến thiện, đi xin  trợ giúp,  đã được tặng một  vạn 

đồng, làm bao nhiêu cho việc tốt? Làm 2-3 ngàn, đó là nói người rất có lương tâm. Hai phần ba 

thì mình hưởng thụ, đây là làm giàu từ từ thiện, đây gọi là “phi từ chi từ”. Sự việc này, ở trong 

cửa Phật chúng ta thấy rất nhiều. Trước đây, tôi in Kinh ở Đài Bắc, trên trang bản quyền chúng 

tôi ghi “in một vạn bản”, “in 5.000 bản”, xưởng in ấn thường nói với tôi:  “Pháp sư, đây là số 

 thật à?” . Tôi nói:  “Lẽ nào còn có giả sao?” . Họ nói:  “Có! Người ta viết phía sau là in một vạn 

 bản, trên thực tế chỉ in 2.000 bản mà thôi” . Họ muốn tôi viết vào một vạn bản, trên thực tế chỉ 

có 2.000 bản, hay nói cách khác, 8.000 bản chính họ ăn mất rồi. Chúng tôi là thật, trên trang bản 

quyền  ghi  bao  nhiêu  là  in  bấy  nhiêu,  tuyệt  đối  sẽ  không  giả.  Họ  nói  hiện  nay  người  giả  nhiều 

lắm, chúng tôi mới biết. Tuy Phật pháp Đài Loan hưng thịnh, nhưng tại sao vẫn có nhiều tai nạn 

như vậy? Là do giả. Ngay cả việc in Kinh, ghi một vạn bản mà chỉ in 2.000 bản, họ sao không bị 

gặp  nạn  cho  được?  Đây  là  thuộc  về  “phi  tín  chi  tín,  phi  từ  chi  từ” .  Bạn  in  Kinh,  phía  sau  là 

chứng minh tín, nhưng chứng minh tín không phải thật, cũng làm bậy rồi. Mấy câu nói này chính 

là ý nghĩa này. Chúng ta ngày nay nói “Mạn kỳ tiên sinh, bạn kỳ sở sự”, cũng là những sự việc 

này. 

Coi  khinh  thầy,  lừa  gạt  thầy,  bề  ngoài  tuân  theo  nhưng  bên  trong  chống  lại.  Chúng  ta  ở  trong 

công việc lừa gạt cấp trên, lừa gạt đồng nghiệp, lừa gạt chúng sanh, còn tự mình cho rằng hành 

vi tạo tác đều là chính xác. Bản thân đạt được lợi ích rồi,  “nếu tôi không nói như vậy, tôi làm sao 

 có thể được lợi ích?” , phong khí của toàn xã hội hiện nay như thế thì còn gì để nói nữa? Ngày 

nay, cái xã hội này giống như là không làm những việc dối trá này là không thể sống được,  “làm 

 buôn bán mà không trốn thuế, không lừa dối khách hàng, vậy làm sao kiếm tiền?” , giống như là 

tất cả lợi ích mà bạn đã được, nhất định phải dựa vào thủ đoạn dối trá này, không có cái thủ đoạn 

này thì người này là người ngu, người này sẽ bị thời đại đào thải. Bạn nói xem, mỗi người có loại 

quan niệm này thì thế giới này có thể hòa bình không, xã hội còn có thể ổn định không, tai nạn 

còn có thể tránh khỏi không? Chúng ta phải hiểu rõ, chúng ta phải tin tưởng lời của Phật Bồ Tát, 

phải tin tưởng lời của cổ Thánh tiên Hiền,  “giọt nước hạt cơm đều do tiền định” , tích lũy công 

đức chắc chắn là chính xác. 

Đối với thầy thì phải tôn kính. Sự tôn kính thầy hoàn toàn không phải giới hạn ở bề ngoài, mà 

điều quan trọng nhất là phải y giáo phụng hành, đây mới là thật sự tôn kính. Đối với công việc 

của chúng ta, nhất định phải chịu trách nhiệm, làm tròn chức trách, tận tâm tận lực làm tốt công 

việc bổn phận của mình, đây là báo ân. Nhà Phật hàng ngày niệm “trên đền bốn ơn nặng, dưới 

cứu khổ ba đường”, mà báo ơn, cứu khổ là ở bản thân chúng ta có thể đem công việc bổn phận 

của mình làm cho tốt. Ở trong chú giải của “Hội Biên”, trích dẫn ra mấy đoạn này rất hay, đều là 

tấm gương tốt cho chúng ta. Hán Minh Đế, Phật giáo truyền đến Trung Quốc, không thể không 

có công lao của Hán Minh Đế, là do ông phái sứ tiết đến Tây Vực nghênh đón, mời về. Người 



334 



này đúng là người tôn sư trọng đạo. Có thể tôn sư trọng đạo thì nhất định có thể hiếu thuận cha 

mẹ. Ông là tấm gương tốt của hiếu thân tôn sư. Thân là đế vương, làm nên cho mọi người thấy. 

Thầy  của  ông  là  Hoàn  Vinh.  Ông  thành  kính  đối  với  thầy,  trọng  đãi  đối  với  thầy,  đều  có  thể 

khiến người khác nhìn thấy bị cảm động. Phía dưới có nhắc đến Nhạc Phi. Thầy của Nhạc Phi là 

Chu Đồng. Chúng ta đều đã đọc qua lịch sử. Võ nghệ của Nhạc Phi là học với Chu Đồng. Chu 

Đồng đem cây cung mà ông yêu thích nhất, tặng cho Nhạc Phi. Cây cung này rất mạnh, khi kéo 

ra là sức nặng đến 300 cân, người bình thường kéo không nổi, bạn liền biết cái mũi tên đó bắn rất 

xa. Chu Đồng chết rồi, mỗi năm đến ngày giỗ kỵ này, Nhạc Phi nhất định phải đi tảo mộ, khi 

cúng tế, nhất định dùng cây cung này bắn ba mũi tên, niệm niệm không quên thầy. Kiến thức mà 

thầy dạy, ông phải ở trước phần mộ biểu diễn cho thầy thấy như lúc còn sống, phụng sự lúc chết 

như lúc sống. Bạn nói, cái tình này sâu nặng cỡ nào, ân đức sâu nặng biết bao. Không thể hiếu 

thân tôn sư thì sẽ không có thành tựu, cho dù có thành tựu thì cũng không phải người thiện, quả 

báo chắc chắn ở tam đồ. Phần sau trích dẫn một đoạn trong cổ lễ, quí vị có thể tự đọc. 

 “Sự sư chi đạo” . Với thầy, đạo lý học trò học tập với thầy “như con em phụng sự cha anh mình”. 

Điều này trước đây nói được, hiện nay thì không được. Hiện nay chúng ta đối với cha mẹ còn 

không coi cha mẹ ra gì, nên điều này nói không thông rồi. Xã hội trước đây có gia giáo. Hiện nay 

nhất là gia đình giàu có, làm cha mẹ đều bận bịu xã giao, không có thời gian chăm sóc con cái. 

Con cái giao cho ai chăm sóc vậy? Người giúp  việc chăm con cho họ. Một tuần khó khăn lắm 

mới gặp con cái một vài lần. Bản thân họ đời này thành tựu, nhưng đời sau thì tiêu rồi. Con cái 

với cha mẹ không có tình thân, chúng làm sao không hoài nghi, làm sao không nghi kỵ? Vào thời 

xưa thì khác, người  thời  xưa thật  sự có gia  giáo, cha mẹ phải  làm tấm  gương cho  con cái,  để 

chúng từ nhỏ thường hay nhìn thấy, thường hay nghe thấy, chúng sẽ ghi nhớ trong tâm, cái gọi là 

“tập thành từ nhỏ giống như thiên tánh, tập quen thành tự nhiên”. Chúng biết hầu hạ cha mẹ như 

thế  nào,  hầu  hạ  người  lớn  như  thế  nào.  Hiện  nay  cách  giáo  dục  này  hoàn  toàn  loại  bỏ  hết  rồi, 

hoàn toàn không còn nữa, cho nên chúng ta ngày nay đọc sách xưa, người xưa nói “đạo phụng sự 

thầy phải giống như con em phụng sự cha anh”, ai hiểu điều này? 

Dưới đây nêu mấy ví dụ. 

 “Hành tùy ư hậu” . Thế hệ cha chú ở phía trước, thế hệ con em ở phía sau. Hiện nay con cái thì 

đi  ở phía trước,  cha mẹ  đi  theo sau. Điên đảo rồi! Cho nên, hiện nay  có người  nói  “hiếu tử”, 

“hiếu tử” này phải giảng thế nào vậy? Hiếu thuận con cái. Cha me hiếu thuận con cái của mình, 

thế giới điên đảo rồi! 

 “Tọa liệt ư bàng” . Khi ngồi là ngồi bên cạnh người lớn. 

 “Lộ ngộ tắc chánh, lập cung thủ, ngôn đàm tắc khuynh, nhĩ hư tâm” . Đây là chúng ta ngày nay 

đọc qua để thử xem tình trạng xã hội vào thời xưa. Hiện nay, loại tình trạng này bạn không nhìn 

thấy nữa, không những không nhìn thấy, mà ngay cả nghe cũng không nghe thấy nữa, cho nên 

nếu chúng ta không đọc sách cổ thì đâu có biết được? 

 “Hối lận ưu ngu nhi bất dị” . Ý nghĩa của câu nói này là: bất kể ở thuận cảnh hay nghịch cảnh, 

đối với thầy thì tâm thái cung kính, vĩnh viễn không đổi. 

 “Kiết hung họa phước dĩ dữ đồng” . Có phước cùng hưởng, có nạn cùng chịu hoạn nạn với thầy. 



335 



 “Sinh tắc lễ nghiêm khuể bộ, tử tắc tâm tang tam niên, nhược thử tắc thứ kỷ hĩ” . Khi thầy còn 

sống, phải  dùng tâm chân thành cung kính  chăm sóc thầy, chăm  sóc thầy suốt  đời, cho nên có 

câu:  “Một  ngày  làm  thầy,  suốt  đời  là  cha” ,  ân  đức  của  thầy  không  có  khác  gì  so  với  cha  mẹ. 

Trước đây, người làm thầy mong dạy học trò, học trò hiểu đạo lý này, học trò tại sao hiểu vậy? 

Do  cha  mẹ  dạy.  Cha  mẹ  dạy  con  em  “đạo  phụng  sự  thầy” ,  thầy  dạy  học  trò  “hiếu  thuận  cha 

 mẹ” , tương hỗ dạy. Người làm cha mẹ không có cách gì nói với con cái rằng:  “Ta là cha là mẹ 

 của con, con phải hiếu thuận ta” , nói không được. Con cái sẽ nói:  “Tại sao con phải hiếu thuận 

 cha?” , cho nên phải có người thứ ba đến dạy. Cùng một đạo lý như vậy, thầy đối với học trò 

cũng không thể nói:  “Ta là thầy của con, con phải tôn trọng ta” , cũng không thể nói nên lời, cho 

nên  cha  mẹ  phải  dạy.  Cho  nên,  cha  mẹ  với  thầy  phối  hợp  rất  tốt  thì  mới  dạy  người  này  nên 

người. Hai bên mà thiếu đi một bên thì sẽ không có cách gì dạy tốt được. 

Ở trong đây còn có một số câu chuyện nhỏ, quí vị hãy tự mình xem. Trong đây kể, có một nông 

gia  (cổ nhân Trung Quốc giữ tâm khoan dung. Phàm là việc bất thiện thì không viết tên của họ, 

 đây là giữ tâm khoan dung, chỉ nói có một gia đình như vậy), họ sinh một người con trai, mời 

thầy đến dạy học, ý rất tha thiết, thế nhưng đối với thầy thì vô cùng tùy tiện, không có tâm cung 

kính. Vị thầy này rất hay, thầy thật sự tận tâm tận lực chỉ dạy, nhưng mà đứa con của ông ta sau 

khi  lớn lên vẫn  chẳng thành tựu  gì  cả, vẫn là đi  làm nông. Đây là nói  rõ quả  báo của việc coi 

khinh thầy. Thầy dạy rất là nghiêm túc, người học trò vẫn không thể phát triển được. Đây là nói 

chuyện về quả báo. Ở chỗ này nói về quả báo rất nhiều. 

Cho nên việc dạy học, chúng ta là người xuất gia, công việc mà người xuất gia làm là sư đạo, là 

một người làm công tác giáo dục xã hội, chúng ta cần phải thấy rõ ràng công việc bổn phận của 

mình. Trách nhiệm của chúng ta còn nặng hơn so với đảm nhiệm chức giáo viên ở trường học 

bình  thường.  Thế  gian  những  thầy  giáo  này  (chúng  ta  nói  hiện  tại,  không  nói  trước  đây)  là 

nghiêng nặng về giáo dục kỹ thuật. Giáo dục của Phật pháp, là nghiêng nặng về gợi mở trí tuệ, 

thật sự là pháp thân huệ mạng. Chúng ta ngày nay lựa chọn là ngành nghề như vậy, biểu hiện ra 

thân  phận  như  vậy,  cho  nên  công  việc  này,  nếu  như  làm  không  tốt  là  làm  lầm  lỡ  con  em  của 

người, chính là lừa dối chúng sanh, cũng là lừa dối Phật Đà. Bạn nói xem, cái tội danh này nặng 

cỡ nào? Cho nên, xuất gia là khó. Thầy Lý cả đời không dám khuyên người xuất gia, chỉ khuyên 

người quy y, không dám khuyên người thọ giới, không dám khuyên người xuất gia. Ấn Quang 

Đại Sư, cả đời không xuống tóc cho người là đạo lý gì vậy? Biết ngành nghề này không dễ dàng 

làm, nếu như làm không tốt thì tội lỗi rất nặng, vậy hà tất phải giúp một người tạo ra trọng tội 

như thế này? Nếu như làm tốt thì công đức thù thắng vô cùng. Cho nên, chúng ta nhất định khích 

lệ mình, mặc dù lúc mới xuất gia, chúng ta không nghĩ đến vấn đề này nghiêm trọng như vậy, đã 

hồ đồ xuất gia rồi. Bạn xuất gia rồi, hiện nay bạn biết rồi thì phải chăm chỉ nỗ lực, nhất định phải 

đem việc giáo hóa chúng sanh làm tốt, phải thật thà làm tấm gương tốt cho đại chúng xã hội. 

Sự tu học Phật pháp, ở trong phương diện học tập giảng Kinh này, tôi đã nghe các đồng học báo 

cáo là mỗi  một  vị  đồng  học đều có bước tiến bộ  dài.  Mọi  người  có thể  từ  chỗ này mà thể hội 

được.  Làm  sao  lại  có  tiến  bộ  vậy?  Chính  là  nhờ  có  sự  rèn  luyện  không  gián  đoạn  ở  trên  bục 

giảng. Trước đây, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường nói, chúng ta học giảng Kinh, nếu ba tháng mà 

không  giảng  là  lóng  ngóng  rồi,  nửa  năm  không  giảng  là  hoàn  toàn  vứt  bỏ  rồi.  Cho  nên,  thầy 

thường hay dùng hai câu nói ở trong thế tục để khích lệ chúng tôi, thầy nói: “Khúc bất ly khẩu, 

quyền bất  ly thủ”.  Nhân viên biểu diễn nghệ  thuật,  người  hát  ca kịch, sáng sớm  mỗi  ngày đều 

phải đi luyện giọng. Người luyện võ thì hàng ngày phải đi quyền, quyết  định không được gián 



336 



đoạn.  Người  giảng  Kinh  cũng  giống  như  thế,  nhất  định  không  được  rời  khỏi  bục  giảng.  Bục 

giảng không những là địa điểm học tập của chúng ta, mà cũng là nơi tu hành của chúng ta, cho 

nên nhất định phải luyện kỹ. Nếu như muốn có thể khế nhập cảnh giới Phật, nhất định phải tương 

ưng, hành ở trong giải, giải ở trong hành, giải hành là một không phải hai. Thông thường bình 

thường đều đem môn hành với giải tách rời nhau, cho nên hai môn đều thất bại cả. Những đạo lý 

chân tướng sự thật này nhất định phải hiểu rõ. 

Tây thiên Đông thổ, trước đây Tổ sư Đại đức truyền pháp, số người đều không nhiều, họ mới có 

thể  thành  tựu.  Người  thành  tựu  ở  trong  trường  học,  hiệu  quả  thành  tựu  chân  thật  thù  thắng  đó 

kém rất xa so với trước đây. Nguyên nhân ở chỗ nào vậy? Thời gian huấn luyện ở trường học có 

hạn, hơn nữa, phần lớn là học tập thường thức, không có thực nghiệm thực tế. Chỉ có số ít những 

nhà khoa học này thật sự thành tựu, họ không rời khỏi phòng thí nghiệm, hằng ngày đang làm thí 

nghiệm. Phòng thí nghiệm của chúng ta chính là bục giảng, cho nên chúng ta phải rất chuyên tâm 

học tập. Điều quan trọng nhất là tu dưỡng đức hạnh. Ở trong tu dưỡng đức hạnh điều quan trọng 

nhất là chân thành, chỉ có chân thành thì mới có thể thông được. Pháp thế xuất thế gian chỉ cần 

thông rồi thì liền thành tựu viên mãn, tất cả chướng ngại đều không còn nữa, chỉ sợ không thông. 

Cách thông như thế nào vậy? Pháp thế, xuất thế rắc rối vô cùng, đến năm nào, đến ngày nào bạn 

mới có thể thông? Năm xưa lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam nói rất hay, Trung Quốc có một bộ sách lớn 

là “Tứ Khố Toàn Thư”, rất nhiều người nghe nói, nhưng chưa nhìn thấy bao giờ. Đây là bộ sách 

niên đại Càn Long chỉnh lý mà có, giống như hiện nay gọi là “Bách Khoa Toàn Thư” vậy, đó là 

văn hóa Trung Quốc toàn tập. Từ thời  Càn  Long về sau, chúng ta hãy thử xem  toàn thế  giới, 

những trước tác học thuật này quá nhiều, quá nhiều rồi. Không bàn đến Kinh sử, chỉ duy là một 

bộ “Tứ Khố Toàn Thư”, chúng ta đã không thể thông nổi rồi. Công việc mà chúng ta học, chúng 

ta làm này, ngoài pháp thế gian ra còn có pháp xuất thế gian, ba tạng mười hai bộ Kinh điển, có 

thể thông nổi không? Không thông thì không thể thành tựu. Thông rồi, ở trong Phật pháp chúng 

ta gọi là khai ngộ. Khai ngộ chính là thông rồi. Thực hiện chính là chứng quả. Đạo lý này chúng 

ta phải biết. Dùng phương pháp gì để thông vậy? Chư Phật Bồ Tát, Tổ sư Đại đức dạy chúng ta 

một bí quyết là  “chí thành cảm thông” . Từ xưa đến nay, người thật sự khai ngộ, thật sự thông 

đạt đều là dùng bí quyết này.  “Chân thành đến cực điểm thì liền thông đạt ngay” . Thành thì 

phải làm đến chí thành. Sao gọi là thành? Mỗi người chúng ta đều cảm thấy là “ta đối nhân xử 

thế đều rất thành tâm thành ý”. Chí thành ở trong quan niệm của chúng ta không giống với tiêu 

chuẩn đó của cổ Thánh tiên Hiền. Cái tiêu chuẩn đó của họ có thể thông, còn tiêu chuẩn này của 

chúng ta thì không thông nổi. Tiên sinh Tăng Quốc Phiên ở trong bút ký đọc sách đã định nghĩa 

cho chữ “thành” này rất hay. Ông nói:  “Một niệm không sanh thì gọi là thành” , hay nói cách 

khác, bạn còn có một vọng niệm là bạn không thành. Thành đến cực điểm thì vọng niệm cực kỳ 

vi tế đều đoạn rồi, đó gọi là chí thành. Cái thông này là thông đạt tự tánh, thông tình đạt lý. Lý là 

chân  như  bản  tánh,  dùng  phương  pháp  chí  thành  để  thông  đạt,  vậy  là  việc  gì  cũng  giải  quyết 

được. Đây là thông đạt  cứu cánh viên mãn đích thực, cách giải quyết  cứu cánh viên mãn. Cái 

thông tình đạt lý này của người thế gian chúng ta không phải là cái lý rốt ráo, giống như một cái 

cây vậy, là cái lý của thân cành, chưa có thông đạt đến tự tánh, tự tánh là gốc rễ, cho nên chỉ có 

thể giải quyết vấn đề cục bộ. Nhưng mà cục bộ này đối lập với cục bộ kia, lại phát sinh vấn đề. 

Quí vị thử nghĩ xem, chúng ta hiểu đạo lý này thì phải một mực thâm nhập. 

Phật  ở  trong  Kinh  thường  hay  dạy  chúng  ta  “hiểu  sâu  nghĩa  thú”.  “Hiểu  sâu  nghĩa  thú”  chẳng 

qua là thông tình đạt lý mà thôi. Tình là pháp thế gian, thập pháp giới. Lý là pháp xuất thế gian, 



337 



nhất chân pháp giới. Nhất chân pháp giới với thập pháp giới là một, không phải hai, đó thật sự 

gọi là thông tình đạt lý. Đạt lý là tự chứng. Thông tình là có thể giáo hóa tất cả chúng sanh, có 

thể giúp đỡ tất cả chúng sanh, cũng có thể đạt lý, cũng có thể chứng nhập tự tánh. Thế chúng ta 

thử xem, Phật Bồ Tát ở trong Kinh điển, các Ngài làm như thế nào? Thật sự thông tình đạt lý rồi 

thì tuyệt đối không cản trở bất kỳ một chúng sanh nào. Tối nay giảng Kinh, tôi sẽ giảng đến điều 

này, đây là giảng mười niệm. Tối hôm nay chúng ta sẽ áp dụng. Trong “Kinh Di Lặc Bồ Tát Sở 

Vấn” nói 10 niệm, đại đức xưa đã nhắc đến rồi, chúng ta cần phải nói một chút. Chúng ta muốn 

học  tập  theo  Phật  Đà,  muốn  học  tập  theo  chư  Phật  Bồ  Tát,  chúng  ta  ngày  nay  sở  dĩ  không  có 

cách gì thông tình, không có cách gì đạt lý, tức là cánh cửa thứ nhất không thể bước qua, đây là 

chướng  ngại  nghiêm  trọng  nhất;  chướng  ngại  này  chính  là  “ngã”,  “ngã”  không  buông  xả.  Có 

“ngã” là có tư tâm, là có tự tư tự lợi, thế là tình không thông, lý cũng không thể thông đạt. Trong 

“Kinh  Kim  Cang”,  Thế  Tôn  hết  lòng  hết  dạ  khuyên  chúng  ta  phải  “không  tướng  ngã,  không 

 tướng  nhân,  không  tướng  chúng  sanh,  không  tướng  thọ  giả”  thì  chúng  ta  liền  thông  ngay.  Có 

tướng ngã, có tướng nhân, có tướng chúng sanh, có tướng thọ giả là không thông. Bốn tướng, cái 

việc này có hay không? Có! Lý sự vô ngại. Ngại ở chỗ nào vậy? Ngại ở chỗ trong tâm chúng ta 

có chấp trước. “Có” chính là dính tướng. Có chấp trước là hỏng rồi. 

Làm sao có thể đem chấp trước phá sạch, đây là Phật pháp. Muốn phá chấp trước, trước tiên phải 

bắt  đầu  từ  phai  dần  chấp  trước.  Chúng  ta  đem  sự  việc  này,  mỗi  ngày  xem  một  phai  nhạt  bớt. 

Công phu dùng đến một giai đoạn thì hoát nhiên sẽ thông đạt, họ đã có chỗ ngộ. Cái thông đạt 

này, cái chỗ ngộ này không có điểm dừng. Chúng ta mới ngộ nhập một khâu, giống như cái cây 

vậy, bạn mới thông đạt đến một cái cành nhỏ, cành nhỏ còn có cành lớn, cành lớn còn có thân 

nhỏ, thân nhỏ còn có thân lớn, không thể kết thúc, phải liên tục không ngừng. Cho nên, muốn từ 

bỏ tự tư tự lợi thì phải thường xuyên nghĩ vì chúng sanh, hãy thường xuyên nghĩ vì toàn thể xã 

hội, như vậy là có thể phai nhạt bớt chấp ngã của chúng ta, phai nhạt bớt tự tư tự lợi. Nhất định 

phải  biết  quán  sát  căn  cơ.  Hiện  nay  căn  cơ  của  chúng  sanh  như  thế  nào,  chúng  ta  nên  dùng 

phương pháp gì để giúp đỡ họ? Chúng ta thử xem xã hội hiện nay, mọi người đều không đọc 

sách Thánh Hiền, đều không bị  giới  luật  kỹ  cương, lễ  nghi  ràng buộc nữa. Chúng ta phải  hiểu 

hiện  trạng,  nếu  như  chúng  ta  vẫn  dùng  sách  Thánh  Hiền,  dựa  vào  sách  này,  cứ  bê  nguyên  xi 

trong đó ra để chỉ dạy họ thì họ không thể tiếp nhận, văn tự còn xem không hiểu. Họ đã phóng 

đãng, đã trở thành thói quen, trở thành tập khí, chúng ta dùng giới luật để ràng buộc họ thì khó. 

Ấn Quang Đại Sư hiểu được đạo lý này, cho nên Ngài dùng “Cảm Ứng Thiên”, dùng “Âm Chất 

Văn”, dùng “Liễu Phàm Thứ Huấn” để khuyến hóa thế nhân, vừa khế cơ lại không trái với lý. Ấn 

Tổ cách chúng ta rất gần, cho chúng ta gợi ý rất lớn. Chúng ta ngày nay cần phải đem Kinh điển 

đơn giản hóa. Cho nên, tôi khuyên các đồng tu, chúng ta ngày nay học tập nhất định phải biết 

vào  sâu,  ra  cạn.  Vào  sâu  là  việc  của  bản  thân  chúng  ta,  biểu  hiện  ở  bên  ngoài  là  phải  ra  cạn. 

Trong “Nội Điển Giáo Học”, tôi đã nói với mọi người bốn chữ  “giản, dễ, cạn, rõ” , chúng ta mới 

có  thể  thu  được  hiệu  quả.  “Đơn  giản chứ  không  phức  tạp, dễ chứ  không  khó, cạn chứ  không 

 sâu, rõ chứ không mơ hồ” , chúng ta làm được bốn chữ này là có thể khế cơ. Bất luận là ở ngôn 

ngữ hay là ở văn tự, đều phải dùng bốn chữ này làm tiêu chuẩn. 

Thánh Hiền thế xuất thế gian lập nên tiêu chuẩn đều là ứng cơ. Tiêu chuẩn tuyệt đối là tương ưng 

với tâm tánh, đây là thiện, trái ngược lại với tâm tánh thì là ác. Đây là tiêu chuẩn tuyệt đối. Ở 

trong “Tam Tự Kinh”, câu mở đầu nói: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện” , cái thiện đó không phải là 

thiện của thiện ác, mà là tánh đức của tự tánh. Bất đắc dĩ phải dùng “thiện” để miêu tả nó, dùng 

“đại” để tán thán nó, nhưng trên thực tế thì ngôn ngữ văn tự đều không thể đạt đến được. Có 



338 



đồng học lo lắng, vậy tương lai không lâu nữa, lớp bồi dưỡng của chúng ta phải chiêu sinh khóa 

thứ năm, đồng học các bạn sợ không có thời gian để luyện tập giảng Kinh nữa, giảng đường phải 

nhường cho học sinh mới. Mối lo nghĩ này là sự thật, là thiện ý. Làm thế nào có thể làm được 

trọn vẹn đôi đường? Hy vọng các bạn đồng tu hãy thử nghiên cứu nhiều một chút, sau đó đến nói 

với tôi. Hy vọng các bạn không thể từ bỏ bục giảng. 

Pháp sư Ngộ Giáo ở Kiết Long Pha rất thông minh. Thầy cho rằng, lớp bồi dưỡng ở đây, mỗi 

tuần luân phiên giảng một lần thì thời gian không đủ, thầy trở về Kiết Long Pha giảng mỗi ngày, 

mỗi tuần giảng bảy lần. Thầy nói với tôi, “Kinh Vô Lượng Thọ” hiện nay sắp giảng xong lần thứ 

ba rồi. Thầy phát tâm giảng 10 lần. Việc làm này là chính xác. Thầy có cái cơ hội này, thầy nắm 

lấy rồi. Một môn thâm nhập, dùi mãi không thôi, một lòng một dạ chuyên chú vào trong một bộ 

Kinh. Bản thân không lên bục giảng thì nghe, hay nói cách khác, không phải giảng Kinh thì là 

nghe Kinh, toàn bộ tinh lực thời gian đều dùng vào trong đây, thầy chắc chắn sẽ thành tựu. 

Chuyên tâm chính  là thành. Từng bước từng bước tiếp cận rồi,  niệm  niệm  có thể vì Phật  pháp 

cửu trụ thế gian. Phật pháp là ngọn đèn sáng, là bến bờ cứu độ cho tất cả chúng sanh mờ tối, hi 

hữu hiếm có. Niệm niệm vì tất cả chúng sanh, vì tất cả chúng sanh nhận được Phật pháp, vì tất cả 

chúng sanh sáng tạo nhân duyên tiếp xúc Phật pháp. Ngày nay việc thế gian, nói thực ra chỉ có 

Phật  pháp mới  có thể  giúp  đỡ  đại  chúng. Không phân chủng tộc, không phân tôn  giáo, thật  sự 

làm  được  thông  tình  đạt  lý  thì  vấn  đề  gì  cũng  hóa  giải  được.  Người  mà  không  những  có  thể 

chung sống hòa thuận với mọi người ở thế gian, mà cũng có thể chung sống hòa thuận với trời 

đất quỷ thần, người này chính là Phật, chính là Bồ Tát. Bồ Tát là tiếng Phạn, dịch thành ý nghĩa 

Trung văn là giác. Phật Đà dịch là bậc giác ngộ, giác chính là thông. Phàm phu là bất giác, bất 

giác chính là không thông. Chỉ cần kiến giải của họ thông rồi, tư tưởng thông rồi thì vấn đề được 

giải quyết thôi. 

Giáo  dục  của  Phật  Đà  là  dạy  chúng  ta  thông  đạt  triệt  để,  thông  đạt  cứu  cánh  viên  mãn,  không 

phải ở trên cành lá. Cho nên, chúng ta làm thế nào đem danh từ thuật ngữ, đạo lý Phật nói trong 

Kinh điển hòa tan thành câu từ đơn giản dễ hiểu thời hiện đại, để người ta tiếp xúc thì cảm thấy 

Phật pháp không khó, Phật pháp không sâu, tôi cũng có thể học, mọi người đều thích học, vậy 

mới gọi là phổ độ chúng sanh. Cố ý nói cao sâu như vậy, khiến người ta nghe xong không thể 

hiểu gì, khoe khoang đạo hạnh của mình là sai lầm. Trước đây (ít nhất vào 30 năm trước), có vị 

cư sĩ nói với tôi, họ nghe vị pháp sư nọ giảng “Kinh Lăng Nghiêm”, nghe không hiểu. Sau khi 

nghe  xong  bèn  nói  với  vị  pháp  sư  này  rằng:  “Pháp  sư,  thầy  giảng  hay,  nhưng  thầy  giảng  quá 

 sâu,  chúng  con  nghe  đều  không  hiểu” .  Pháp  sư  nghe  xong  rất  hoan  hỷ,  nói  với  họ:  “Kinh  tôi 

 giảng,  nếu  các  anh  nghe  hiểu  được,  thế  còn  giá  trị  gì  không?” .  Bạn  giảng  Kinh,  thính  chúng 

nghe không hiểu thì bạn giảng để làm gì? Mục tiêu, ý nghĩa của giảng Kinh đã mất hết rồi. Cho 

nên, chúng ta đối phó với xã hội hiện đại, với đại chúng hiện nay, nhất định phải biết  “giản, dễ, 

 cạn, rõ”  thì mới có thể thu được hiệu quả đích thực, mới có thể giúp đỡ chúng sanh thế hệ này. 

Muốn đem trình độ văn hóa của tất cả chúng sanh nâng cao thì phải dựa vào thế hệ sau. Thế hệ 

của chúng ta thì không có cơ hội. Việc này là phải cắm rễ, phải có thời gian dài lâu, phải có tầng 

lớp lãnh đạo xã hội quốc gia họ phát tâm, ít nhất cần phải có mấy chục năm, thậm chí là thời gian 

mấy trăm năm, không phải một sớm một chiều. Mạng sống của chúng ta rất ngắn, ngay trong quá 

trình  này là  giống như  chạy đua tiếp sức vậy, đã nhận được cây  gậy này từ  thế hệ  trước,  chạy 

xong một đoạn cự li này của ta, ta phải đem gậy giao cho người thừa kế phía dưới. Mạng sống là 

nhất thể, công việc hoằng pháp lợi sanh cũng là xưa nay trong ngoài nhất thể, phải có loại kiến 



339 



giải này, phải có lòng độ lượng này thì công việc này mới có thể làm tốt, mới có thể làm viên 

mãn được. 



Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. A Di Đà Phật. 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 55) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 55) 

Chào chư vị đồng tu, chào mọi người. 

Xin xem  “Cảm Ứng Thiên”, đoạn thứ bốn mươi hai.  Đoạn này  cũng chỉ có tám chữ:  “Cuống 

 chư vô thức, báng chư đồng học” . Đây cũng là thuộc vào đại ác. 

Ở trong “Hội Biên” nói rất hay:  “Vô thức chi nhân, chánh đương tùy sự hiểu tỉnh, cảnh chi dĩ 

 nghĩa lý, động chi dĩ thiện ác, sử chí giác ngộ, nhi bất đọa ư hoặc”. Làm sao có thể bởi vì họ ngu 

muội  mà  bạn  bèn  lừa  gạt  họ?  Phía  sau  đã  dẫn  một  câu  nói  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”,  “Kinh 

Lăng Nghiêm” nói rằng:  “Huyễn hoặc vô thức, nghi ngộ chúng sanh, tử hậu đương đọa nhập vô 

 gián địa ngục”.  Người ở thế gian, hữu ý hay vô ý đã tạo tác tội nghiệp cực nặng, tự mình hoàn 

toàn không biết, cũng không biết quả báo đáng sợ. Ở trong “Cảm Ứng Thiên” nêu ra những ví dụ 

này, chúng ta soi lại thật kỹ, những lỗi lầm này bản thân cũng thường hay phạm phải, nhưng mà 

xưa nay không hề nghĩ đến sẽ có quả báo nghiêm trọng như vậy. Bản thân luôn cho rằng những 

chuyện này là chuyện nhỏ, thậm chí là nói chẳng đáng kể gì. Tại sao lại có sai lầm nghiêm trọng 

như vậy? Người ngu muội vô tri chúng ta không học Kinh Phật, không hiểu rõ chân tướng sự 

thật, trong đời quá khứ, bao nhiêu đời nay đã tạo tác rất nhiều nghiệp bất thiện, cảm nên quả báo 

như vậy. Phật Bồ Tát thấy rất rõ ràng, những chúng sanh này chính là đối tượng cứu độ của Phật 

Bồ Tát, hơn nữa, xếp họ vào hàng ưu tiên nhất. Tại sao vậy? Người như vậy, nếu như không mau 

mau giúp đỡ họ, họ trong nháy mắt liền đọa vào địa ngục. Cho nên, Phật Bồ Tát giúp đỡ chúng 

sanh, chúng sanh nào bị  quả  báo nghiêm trọng nhất,  khổ  nhất  thì nhất  định là xếp vào ưu tiên 

hàng đầu. Người tạo tác tội nghiệp tương đối nhẹ, không đến nỗi đọa lạc khổ như vậy thì hơi 

chậm một chút vẫn không sao. Đây là hợp tình hợp lý. 

Một loại tình hình khác tương đối đặc thù, đây cũng là Phật ở trong Kinh thường nói là người có 

căn cơ chín muồi độ trước. Sao gọi là căn cơ chín muồi? Cơ duyên thành Phật đến rồi. Người 

này cũng phải được ưu tiên giúp đỡ họ thành Phật, sau khi họ thành Phật là có thể rộng độ chúng 

sanh. Đạo lý ưu tiên là ở chỗ này. Người thế gian, suy cho cùng, kẻ ngu muội vô thức là chiếm 

đa số. Chúng ta thử nghĩ lại, bản thân chúng ta có phải thuộc loại “vô thức” này hay không? Tư 

duy thật kỹ, soi lại kiểm điểm, bản thân chúng ta thật sự là thuộc về “vô thức”. Tại sao vậy? Tuy 

hằng ngày đang học Kinh giáo, nhưng vẫn luôn luôn đang phạm lỗi lầm như cũ, đây chẳng phải 

là vô thức sao? Cho nên phải theo việc nhắc nhở, ở mọi lúc, mọi nơi, trong tất cả cảnh duyên, 

nếu như không nhắc nhở thì lại phạm sai lầm rồi. Mặc dù không phạm sai lầm trong lời nói việc 

làm, nhưng khởi tâm động niệm, ý nghĩ thường hay đang phạm. Tại sao Phật Bồ Tát phải hằng 



340 



ngày giảng Kinh vậy? Chỉ vì mỗi một việc này. Mấy người có thể nghe một lần Kinh, nghe một 

bộ Kinh là có thể quay đầu, có thể giác ngộ, có thể chứng quả? Loại người này không phải không 

có,  nhưng  quá  ít,  trong  mấy  trăm  năm  chúng  ta  mới  nhìn  thấy  có  một  người;  ở  trong  ức  vạn 

người, khó có được một người. Từ đó cho thấy, đa số người có tập khí nghiệp chướng vô cùng 

sâu nặng (bản thân chúng ta cũng thuộc vào loại này), cho nên cần thiện tri thức từng giây từng 

phút nhắc nhở chúng ta. Đến đâu để tìm ra thiện tri thức như vậy? Thật sự tìm không ra. Đại đức 

xưa dạy chúng ta cúng dường Tam Bảo. Chúng ta cúng dường tượng Phật, cúng dường tượng Bồ 

Tát, dụng  ý ở chỗ nào vậy? Mượn những hình tượng này, từng giây từng phút nhắc nhở mình, 

nhìn thấy tượng Phật thì liền nghĩ đến lời dạy của Phật Bồ Tát. Không nhìn thấy tượng Phật là 

quên mất  rồi.  Dụng  ý của cúng tượng Phật  là ở  chỗ này, chứ  không phải xem  Ngài  giống như 

thần linh, không phải cầu mong Ngài phù hộ thăng quan phát tài, mà dùng Ngài để thường xuyên 

nhắc nhở mình. Nhắc nhở, điều đầu tiên là đọc Kinh, nhìn thấy tượng Phật thì nghĩ đến phải đọc 

Kinh. Đọc Kinh chính là nghe Phật Bồ Tát giảng kinh thuyết pháp, khiến chúng ta hiểu rõ nghĩa 

lý, là việc nên làm. Những việc nào là nên làm, những việc nào không nên làm, đây gọi là nghĩa. 

“Lý” là chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Tất cả Kinh mà Phật nói ra, nội dung của nó quy nạp lại 

là không ngoài hai sự việc này. “Nghĩa” chính là đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, là việc bạn nên 

làm. “Lý” là minh tâm kiến tánh. Không những mình phải học, mà còn phải giúp đỡ người khác. 

Làm sao giúp đỡ người khác đây? Làm nên tấm gương cho người ta thấy. Tấm gương gì vậy? 

“Động  chi  dĩ  thiện  ác”,  chúng  ta  phải  thể  hiện  ra.  Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  người  khác 

không  nhìn  thấy,  nhưng  lời  nói  việc  làm  của  chúng  ta,  người  ta  nhìn  thấy.  Chúng  ta  có  thể  ở 

trong một đời, miệng không nói lời ác, ở trong một đời có thể làm được không vọng ngữ, không 

lừa gạt người khác. Bắt đầu làm từ đâu vậy? Bắt đầu ngay từ ngày hôm nay, ta ngay từ hôm nay, 

từ sáng đến tối không vọng ngữ, không ác khẩu. Đây là việc rõ ràng dễ thấy. 

Phật dạy người sơ học bắt đầu làm từ thập thiện nghiệp đạo. “Quán Kinh” nói “Tam phước”, đưa 

ra cương lĩnh cho chúng ta:  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập 

 thiện  nghiệp” .  Chúng  ta  muốn  hỏi,  chúng  ta  làm  sao  hiếu  thân,  làm  sao  tôn  sư?  Tu  tâm  từ,  tu 

thập thiện chính là hiếu dưỡng phụ mẫu, chính là phụng sự sư trưởng. Nếu như ba nghiệp “Thân 

- Ngữ - Ý” của chúng ta đều bất thiện, đó chính là bất hiếu, chính là bất kính. Chúng ta bắt đầu 

làm từ đây. Quả nhiên thật sự làm được rồi, hàng ngày đều làm như vậy thì người này là người 

thiện. Người thiện không cần phải có người khác tán thán. Nếu chúng ta hy vọng người khác tán 

thán,  hy  vọng  người  khác  biểu  dương,  chúng  ta  làm  như  vậy  là  đã  bất  thiện  rồi.  Tại  sao  vậy? 

Dụng ý bất thiện, hành vi là thiện mà tâm bất thiện, tâm địa ô nhiễm, không thanh tịnh. Chẳng 

cầu gì  cả, cần nên làm như vậy. Cách làm này chỉ là giúp đỡ người khác, chỉ là phổ độ  chúng 

sanh, để người ta thấy, thấy rồi thì họ sẽ giác ngộ,  “tại sao họ có thể làm được mà ta không làm 

 được?” . Họ thấy lâu rồi thì họ sẽ phản tỉnh. Xưa nay Tổ sư Đại đức giảng Kinh, nói đến cảm hóa 

người khác (ở trong Phật pháp nói phổ độ chúng sanh, cách nói hiện nay gọi là cảm hóa người 

khác),  chỉ  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  từ  bi,  làm  ra  một  tấm  gương  tốt  để  người  ta  thấy.  Tấm 

gương tốt nhất là vua Thuấn. 

Vua Thuấn khi còn tuổi thanh thiếu niên, môi trường sống của ông vô cùng tồi tệ, rơi vào nghịch 

cảnh. Người ác, ông có thể cảm hóa. Ông làm vô cùng viên mãn, làm vô cùng thành công, là tấm 

gương tốt nhất. Tại sao ông có thể làm được vậy? Một câu nói của Đại Sư Lục Tổ Huệ Năng 

là  “không thấy lỗi thế gian” , cho nên ông mới làm được. “Không thấy lỗi thế gian” là lý, ông rõ 

lý. Tại sao người khác dùng ác ý, dùng ác hạnh đối với ta? Luôn là bản thân ta có lỗi lầm. Cho 

nên, ông niệm niệm không có nhìn thấy người khác lỗi, cho rằng người khác có thái độ gì cũng 



341 



là chính xác, cũng là đúng cả. Ông luôn nghĩ rằng bản thân ông có lỗi lầm, cần phải phản tỉnh, 

kiểm điểm, sửa chữa lỗi lầm, khiến những người có khuynh hướng ác ý này cũng không thể nhìn 

ra lỗi xấu của mình, vậy mới thật sự biết được đạo lý và phương pháp của sự tu hành. Ông thật 

sự biết được. Ở trong Phật pháp nói, đây là sự thị hiện của đại Bồ Tát, đây không phải là phàm 

phu. Sự hành trì của ông, chúng ta quan sát tỉ mỉ, thấy không có khác gì so với Thiện Tài Đồng 

Tử trong “Kinh Hoa Nghiêm”. 

Thiện Tài Đồng Tử cả đời tu hành, không có nhìn thấy lỗi thế gian, chỉ thấy mình có lỗi, không 

thấy  lỗi  thế  gian.  Cho  nên  ông  thuận  buồm  xuôi  gió,  một  đời  viên  mãn  Bồ  Đề.  Đây  là  Phật  ở 

trong Kinh nêu ra một tấm gương tốt nhất. Ông từ quả địa phàm phu trải qua 51 cấp bậc của Bồ 

Tát, từ sơ tín đến thập tín chỉ theo một vị thầy (Bồ Tát Văn Thù là thầy của ông). Khi thập tín 

tâm tròn đầy thì thầy bảo ông đi tham học, cho nên về sau là 53 tham. Mỗi lần tham một vị thiện 

tri thức là vị thứ của ông được nâng cao lên thêm một cấp bậc; tham vấn Tỳ kheo Kiết Tường 

Vân, ông là sơ trụ; tham vấn Tỳ kheo Hải Vân, ông là nhị trụ; tham vấn Tỳ kheo Diệu Trụ, ông 

là tam trụ. Chúng ta thử nghĩ, ông đã trải qua đời sống gì vậy? Quay lại thử nghĩ đời sống mà 

mình  sống  là  đời  sống  gì?  Người  ta  đạo  nghiệp  mỗi  ngày  tăng  trưởng,  định  tuệ  đẳng  học,  đời 

sống đó viên mãn biết  bao,  giàu có biết  bao, còn chúng ta thì hàng ngày  vẫn đang tạo nghiệp. 

Cho nên, chỗ này nói “vô thức”, chúng ta không phải vô thức thì ai vô thức đây? Chúng ta không 

có hiểu nghĩa lý mà Phật nói. Tôi đã học 47 năm, 47 năm mới hiểu được một chút đạo lý như 

vậy.  Cho  nên,  có  cơ  hội  thì  tôi  hưởng  chung  với  mọi  người,  không  quên  từng  giây  từng  phút 

nhắc nhở các đồng học, khích lệ các đồng học, làm hết khả năng, một ngày cũng không từ bỏ. 

Bản thân tôi biết rất rõ ràng, rất minh bạch, nếu như mấy ngày không có người khích lệ thì Kinh 

cũng lười xem, tập khí tật xấu đều trổ ra rồi. Cổ nhân chúng ta nói hay, nói với người đi học 

là  “ba ngày không đọc sách Thánh Hiền thì vẻ mặt hoàn toàn khác” . Hoàn cảnh đó của họ, thật 

sự  mà  nói  là  thù  thắng  hơn  nhiều  so  với  chúng  ta.  Nói  lời  thành  thật,  hiện  nay  đâu  có  cần  ba 

ngày, một ngày không đọc là vẻ mặt hoàn toàn khác rồi. Một ngày vẫn quá dài, nửa ngày không 

đọc là vẻ mặt cũng đã hoàn toàn khác rồi. Người xưa còn có thể đợi ba ngày, chúng ta ngày nay 

nửa ngày không đọc thì tập khí tật xấu hoàn toàn lộ ra hết rồi, thậm chí là vừa đọc, tập khí tật xấu 

vừa biểu hiện ra bên ngoài, bạn nói xem, có còn cách gì không? Đọc Kinh sinh phiền não, nghe 

giảng cũng sinh phiền não, nghiên cứu thảo luận thì cãi nhau. Hãy nghĩ xem, người xưa còn có 

thể chịu đựng được ba ngày, mới biết tập khí tật xấu của chúng ta hiện nay là nghiêm trọng cỡ 

nào. Cho nên đọc đến đoạn Kinh văn này, lừa gạt những người vô tri này, suy nghĩ thấy bản thân 

chúng  ta  đúng  là  người  vô  tri.  Người  lừa  gạt  chúng  ta  quá  nhiều,  quá  nhiều  rồi,  đầy  khắp  cả 

đường, còn người nhắc nhở chúng ta thì không có. Tìm ở đâu bây giờ? Người mà chúng ta tiếp 

xúc toàn là lừa gạt chúng ta. 

Hai câu nói này xem ra rất bình thường, nhưng ý nghĩa quá sâu xa. Cho nên, lần này có cơ duyên 

như vậy, tôi lại đem “Kinh Kim Cang Giảng Nghĩa” xem kỹ lại một lần nữa. Sau khi xem xong, 

cảm thấy trong đó có rất nhiều thứ vẫn cần phải bổ sung, cần phải nói rõ thêm nữa. Tại sao vậy? 

Người bình thường xem xong vẫn không hiểu, cho nên không làm bổ sung là có lỗi với chúng 

sanh hiện đại. Người xưa giảng Kinh thuận tiện, gợi ý là thấy ngay, họ xem xong là có thể hiểu. 

Hiện nay thì không được, gợi ý thế nào họ cũng không thông nổi, cho nên không thể không nói 

nhiều, không thể không phiền toái. Việc độ chúng sanh hiện đại khó hơn quá nhiều so với trước 

đây. Nếu chúng ta không có tâm nhẫn nại, không có thường thức phong phú, không có đức hạnh, 



342 



không quán sát căn cơ được, thì tự hành hóa tha đều làm không thành công. Cho nên, chúng ta 

không thể không nỗ lực vì chúng sanh, vì Phật pháp, dũng mãnh tinh tấn. 

Xin xem đoạn thứ bốn mươi hai trong “Cảm Ứng Thiên”:  “Cuống chư vô thức, báng chư đồng 

 học” . Ở trong “Hội Biên” nói về ý nghĩa này rất rõ ràng, cũng đã nêu ra không ít ví dụ, thuyết 

minh nghiệp nhân quả báo ở trong đây, lại dẫn ra một đoạn, Phật ở trong Kinh dạy chúng ta làm 

thế nào chung sống với bạn bè. Đoạn Kinh văn này không dài, thật sự đúng là chúng ta cần phải 

nhớ kỹ, hơn nữa phải thực hiện. Kinh văn nói:  “Phật ngôn, nhân xử bằng hữu, bỉ thử giai hữu 

 ngũ sự” . Nền giáo dục của Nho gia coi trọng luân thường. Người Trung Quốc nói ngũ luân là: 

vợ chồng, cha con, anh em, bạn bè, vua tôi. Cho nên, bạn bè ở trong ngũ luân, quan hệ với bản 

thân chúng ta vô cùng mật thiết. Làm sao có thể trọn đạo nghĩa bạn bè? Phật đã nói cho chúng ta 

năm sự việc. 

 Thứ nhất, nếu đôi bên làm nghiệp ác thì phải khuyên nhau dừng. Cho nên bạn bè có nghĩa vụ là 

phải khuyên nhau tránh lỗi lầm. Nếu như nhìn thấy bạn bè làm việc sai trái, không nói thì đây 

không phải bạn bè rồi. Nhưng mà khuyên nhủ thì phải có lễ, cho nên nhất định phải giữ lễ, phải 

hiểu được lễ nghi. Chỉ lỗi thì tuyệt đối không ở trước mặt người thứ ba, chỉ khuyên nhủ tế nhị, vì 

đây là bạn bè. Cha mẹ chỉ dạy thì có thể ngay trước mặt đám đông anh chị em trong nhà chỉ dạy 

với  nhau,  đây  là  động  viên  con  em  của  mình,  nhưng  nếu  có  người  ngoài  thì  cha  mẹ  cũng  sẽ 

không nói, vì luôn muốn giữ thể diện cho con cái. Thầy dạy học trò, đồng học, ở trong đồng học 

thì có thể nói, tại sao vậy? Các bạn là đồng học, thầy không phải dạy một mình ta, mà dạy tất cả 

học trò. Thế nhưng bạn bè thì không được phép, bạn bè chỉ có thể khuyên nhủ tế nhị. Những đạo 

lý này, chúng ta đều phải biết. 

 “Đệ tương khuyên chỉ”  là giúp  đỡ lẫn nhau. Bản thân ta có lỗi  lầm,  bạn của ta sẽ giúp  đỡ ta, 

động viên ta, nhắc nhở ta, ngược lại ta cũng phải giúp đỡ bạn của ta. Đặc biệt là ở trong Phật 

pháp, Phật pháp thật sự hiểu rõ nhân quả thông ba đời. Cho nên, khuyên nhủ là quan trọng hơn 

hết.  Tạo  một  niệm  ác,  dường  như  trước  mắt  cảm  thấy  không  sao  cả,  mà  hậu  quả  tương  lai  là 

không thể tưởng tượng. Người thế gian đối với những sự lý này không hiểu. Chúng ta tự mình 

phải hiểu rõ, phải sáng tỏ. Tập khí ác rất nặng, trong “Luận Ngữ” nói (“Luận Ngữ” là Khổng Phu 

Tử  nói): “Bằng  hữu  số,  tư  sơ  hỉ” .  Cho  nên,  hiện  nay  là  khó  khăn  hơn  bao  giờ  hết,  khuyên  lỗi 

không được quá ba lần, ba lần trở lên đó đã trở thành người ác rồi, nên tránh xa; không những 

phải tránh xa, mà còn bị kết oán thù. Từ đó cho thấy, trên thế  gian, việc khó khăn nhất là tình 

người, cái gọi là  “làm việc khó, làm người càng khó hơn” . Thật sự thấu tình đạt lý, nhà Nho gọi 

là quân tử, thật sự gọi là thông đạt đạo lý nhân tình. Thông tình đạt lý đến rốt ráo, đây là Thánh 

nhân, ở trong Phật  pháp chúng ta  gọi  là Phật  Bồ  Tát.  Chúng ta ngày nay tội  nghiệp đầy mình, 

khởi tâm động niệm lời nói việc làm đều bất thiện, tại sao Phật Bồ Tát  không đến khuyên nhủ 

chúng ta, không đến chỉ dạy chúng ta? Chúng ta tự mình thử suy nghĩ, Phật Bồ Tát đến chỉ dạy 

chúng ta, chúng ta có thể tiếp nhận không? Không thể tiếp nhận! Khuyên ba lần trở lên là phiền 

chán  rồi,  cũng  xem  Phật  Bồ  Tát  giống  như  oan  gia  rồi,  cho  nên  Phật  Bồ  Tát  từ  bi  không  đến. 

Không đến là từ bi, duy trì quan hệ tốt với bạn, không muốn bạn tốt trở thành oan gia, cho nên 

lánh xa bạn. Đến khi nào bạn thật sự giác ngộ, thật sự quay đầu rồi, ở trong lục đạo đã chịu hết 

các đau khổ, có một niệm giác ngộ, một niệm quay đầu thì bạn tốt lại đến ngay thôi. Cách làm 

này của chư Phật Bồ Tát vô cùng đáng để chúng ta làm tham khảo. Không nghe lời khuyên chân 

thành, không nghe lời thiện thì tạm thời tránh xa. Nhất định phải đợi họ muốn quay đầu thì mới 



343 



đến gần. Đây là đạo lý lớn của cảm ứng đạo giao. Đây là khuyên lỗi, Phật đem điều này xếp thứ 

nhất. 

 Thứ hai,  “Bỉ thử nhược hữu nạn tật, đương khán cố điều trị” . Chúng ta gặp phải khó khăn, khi 

cần người giúp đỡ, lúc này bạn bè có nghĩa vụ phải giúp đỡ. Thứ đến là khi có bệnh tật, là bạn bè 

thì nhất định phải quan tâm, phải tận tâm tận lực giúp đỡ họ tìm kiếm thầy thuốc giỏi, giúp đỡ họ 

chữa trị. Nhưng mà xã hội hiện nay quả thật là quá khó, quá khó rồi, cổ nhân nói là  “thiên hạ đại 

 loạn” . Rốt cuộc là loạn ở chỗ nào vậy? Người bình thường chúng ta nói là xã hội không có trật 

tự, trị an xã hội không tốt, người với người không có thiện ý giao thiệp, đầy rẫy dối trá. Sâu hơn 

một nấc, chúng ta chưa có quan sát thấy. Nếu quan sát sâu hơn một nấc, ta thấy luân thường đạo 

đức bị phá hoại rồi; cha con không thân, bạn bè bất tín, vợ chồng vô nghĩa, vậy có nguy hiểm 

không? Đây là mối loạn đích thực. Hơi một chút bất như ý thì lập tức liền quay mặt, đây là đời 

loạn. Thời thái bình thịnh trị sẽ tuyệt đối không có loại tình trạng này. Chúng ta thử nghĩ, nguồn 

gốc của thái bình và loạn lạc là  ở  chỗ nào vậy?  Ở  giáo dục. Hiện nay mọi  người không  giảng 

giáo dục cổ Thánh tiên Hiền nữa rồi; không những vứt bỏ, mà còn muốn cật lực tiêu diệt nó, đây 

là  sự  bất  thường.  Trong  “Tả  Truyện”  có  một  câu  nói:  “Nhân  khí  thường  tắc  yêu  hưng” .  Khí 

thường là vứt bỏ luân thường. Vứt bỏ luân thường thì xã hội này chắc chắn là yêu ma quỷ quái. 

Nhà Phật nói mười pháp giới, ở trong mười pháp giới lại có mười pháp giới, mỗi một pháp giới 

đều  có  đầy  đủ  mười  pháp  giới.  Lời  nói  này  rất  hay.  Đại  Sư  Thiên  Thai  phát  minh  “bách  giới 

thiên như” ở trong “Kinh Pháp Hoa” là phát huy từ cái ý nghĩa này. Nếu người có thể tiếp nhận 

giáo  dục  Thánh  Hiền,  thì  người  này  là  thiên  nhân  trong  cõi  người,  là  Phật  Bồ  Tát  trong  cõi 

người. Nếu như người vứt bỏ nền giáo dục Thánh Hiền thì người là ngạ quỷ ở cõi nhân gian, là 

súc sanh cõi nhân gian, là địa ngục ở cõi nhân gian, là yêu ma quỷ quái ở cõi nhân gian. Mấu 

chốt đều là ở giáo dục. Cho nên, Phật Thích Ca Mâu Ni từ bỏ mọi ngành nghề, dấn thân vào làm 

công tác  giáo dục. Tất  cả  chư Phật  Như  Lai  cũng đều thị hiện như vậy.  Chúng ta mới  biết,  sự 

việc này là sự nghiệp lớn đứng hàng đầu của thế xuất thế gian. 

Việc mà Phật làm là sự  nghiệp lớn hàng đầu của thế xuất thế gian, người khác không thể làm, 

người khác không làm được, người khác làm không tốt thì Ngài đến làm. Nếu chúng ta có thể thể 

hội được, chúng ta ngày nay phát tâm học Phật, làm đệ tử của Phật, nối tiếp huệ mạng Phật, ở 

thời  đại  này  gánh vác nổi gia nghiệp  của Như  Lai  (gia nghiệp của  Như  Lai chính  là dạy  học). 

Làm sao giúp đỡ chúng sanh thật sự giác ngộ, đây là việc của nhà Như Lai. Bạn bè có khó khăn, 

bạn bè có bệnh tật là giống như mình có khó khăn, mình có bệnh vậy, toàn tâm toàn lực đi chăm 

sóc họ, cần có phương tiện thiện xảo, cần có trí tuệ. Phương pháp mà ở trong đây dùng thì rất 

nhiều, ví dụ rất nhiều, “Liễu Phàm Tứ Huấn” cũng có nói đến. Nếu như bạn bè có tập khí ác quá 

nghiêm  trọng  thì  dùng  phương  tiện  ác  để  đối  xử  họ,  hy  vọng  họ  chịu  thêm  một  chút  khổ  nạn, 

chịu thêm một chút giày vò, cuối cùng họ thành tựu rồi. Đây cũng là đạo đối xử bạn bè. Đợi đến 

sau khi họ giác ngộ rồi, họ mới cảm kích người bạn này không phải ác ý, là muốn thành tựu cho 

ta. Tập khí ác có khi thật sự khó sửa đổi, trở thành thói quen rồi. Cho nên, dạy học nhất định là 

vào  lúc  tuổi  còn  thơ,  trung  niên  trở  lên  thì  vô  phương  dạy  rồi,  cũng  không  có  cách  gì  khuyên 

được. Tại sao vậy? Đã hình thành thói quen rồi. Khuyên rồi, bản thân có muốn sửa hay không? 

Muốn sửa, muốn sửa cũng sửa không được. Không có năng lực khắc phục tập khí của mình thì 

đây là phàm phu. Người nghe qua mà có thể sửa, có dũng khí, có quyết tâm, có nghị lực khắc 

phục tập khí của mình, người này không phải là người phàm. Chúng ta nhìn thấy trong lịch sử, 

bất luận là thế pháp hay là Phật pháp, người có thành tựu lớn, phần lớn là loại người này, khắc 

kỷ khôi phục lễ, Thánh Hiền quân tử, ở trong Phật pháp là Phật Bồ Tát. 



344 



 Thứ ba,  “Bỉ thử hữu gia hoài ngữ, bất đắc vị ngoại nhân thuyết” . Đây là ở trong nhà có những 

lời không hay, cái gọi là “đừng vạch áo cho người xem lưng”. Bạn bè có một số ác hạnh, chỉ có 

thể khuyên nhủ, không nên nói với người ngoài.  Chúng ta thử xem mấy điều mà Phật nói đây, 

hiện nay xã hội này, giữa bạn bè với nhau hầu như đều làm trái lại hoàn toàn. 

 Thứ  tư,  “Đương các tương kính  thán,  bất đoạn vãng lai, bất  đắc ký oán” . Nhất  định phải  tôn 

trọng  lẫn  nhau,  kính  yêu  lẫn  nhau,  thường  xuyên  qua  lại  thăm  viếng,  nhớ  ân,  không  nhớ  oán, 

nhất là đối với bạn bè mới quen. Trong Phật pháp thường nói:  “Chỉ luận hiện hành, không luận 

 dĩ vãng” . Trước đây họ làm việc xấu, ác hạnh, ngày nay họ quay đầu rồi, giác ngộ rồi, ngạn ngữ 

Trung Quốc thường nói:  “Đánh kẻ chạy đi chứ không đánh người chạy lại” . Lúc tuổi trẻ không 

biết chuyện, tạo tác rất nhiều ác nghiệp, chỉ cần họ có thể tiếp nhận lời dạy của Thánh Hiền, ưa 

thích nghe Kinh, có thể tin, có thể hiểu, có thể phụng hành, họ đúng là người tốt. Đại Sư Thiện 

Đạo  nói  rất  hay:  “Duyên  ngộ  không  đồng” .  Trước  đây  chưa  gặp  được  thiện  tri  thức,  chỉ  gặp 

được  những  người  ác  tri  thức,  chắc  chắn  đại  đa  số  người  đều  không  có  tánh  cố  định.  Người 

không có tánh cố  định nên mới  gọi  là “gần mực  thì đen, gần đèn thì sáng”, qua lại  với  bạn bè 

nào, họ nhất định học kiểu dáng ở người bạn đó. Quay đầu là tốt rồi, có người nào mà không có 

lỗi lầm? Người không phải là Thánh Hiền, ai có thể không có lỗi? Bạn không phải Thánh Hiền 

tái lai, chắc chắn là có lỗi lầm, quay đầu là tốt. Tổ sư Đại đức luôn luôn đều làm những thị hiện 

này. Tổ sư của Tịnh tông chúng ta, quí vị khâm phục nhất là Ngẫu  Ích Đại Sư, Ấn Quang Đại 

Sư, lúc còn trẻ cũng phỉ báng pháp, đây đều là làm thị hiện cho chúng ta, đều là Phật Bồ Tát tái 

lai  làm  thị  hiện  cho  chúng  ta.  Khi  còn  trẻ,  học  sách  Nho,  bài  xích  Phật  pháp,  sau  khi  tiếp  xúc 

Phật pháp, nghe thấy rồi mới hối hận, sám hối, sửa chữa lỗi lầm, và trở thành Tổ sư một đời của 

nhà Phật.  Thử xem,  Ngài  trước sau 20 tuổi,  với  cái  nhìn  của  chúng ta hiện nay thấy đó là ma, 

phản đối người học Phật. Tại sao lại phản đối vậy? Đây là Ngài thị hiện. Ngày nay trong xã hội 

bao nhiêu người phản đối Phật pháp. Tại sao phản đối vậy? Chưa từng tiếp xúc qua, không biết 

Phật  pháp  là  gì  hết,  chỉ  là  nghe  người  khác  nói,  người  ta  nói  thế  nào  thì  phụ  họa  theo  thế  ấy. 

Người ta nói Phật pháp là mê tín, họ cũng nói theo là mê tín. Người ta nói Phật pháp là tiêu cực, 

họ cũng cho rằng nó thật sự là tiêu cực, vì họ chưa từng tiếp xúc qua. Chúng ta biết, Kinh điển 

của nhà Phật tập kết trễ nhất cũng là vào thời Nam Tống. Tuy một số pháp sư dịch Kinh đã dùng 

văn tự đơn giản dễ hiểu nhất vào thời đó để dịch, nhưng chúng ta ngày nay đọc những Kinh văn 

này vẫn còn thấy khó khăn, huống chi Phật ở trong Đại Kinh nói rõ cho chúng ta biết  “Phật pháp 

 nếu  không  có  người  nói,  tuy  trí  cũng  không  thể  hiểu”.  Nếu  muốn  lý  giải  Phật  pháp,  nhất  định 

phải gặp thiện tri thức, có người giảng giải cho bạn, giúp bạn học Phật, giúp bạn đọc Kinh, bạn 

mới có thể hiểu được. Chúng ta hiện nay học Phật hiểu rồi thì chúng ta có nghĩa vụ giúp đỡ bạn 

bè của chúng ta, đem Phật pháp giới thiệu cho họ, dùng phương tiện thiện xảo phá trừ nghi hoặc 

của họ. Thánh Hiền thế xuất thế gian đều dạy cho chúng ta, chúng ta chỉ nhớ ân đức của người, 

tuyệt đối không nhớ oán hận. Chúng ta biết, ân đức là sự bộc lộ của tình cảm chân thật, oán hận 

đều là đủ thứ hiểu lầm, không phải thật, vậy thì việc gì phải đem nó để ở trong lòng? 

Thứ năm,  “Bỉ thử bần phú bất đẳng, đương dụng phù tế bất đắc hỗ tương phỉ báng” , đây là nói 

cộng  tài.  Người  ở  thế  gian,  bởi  do  nhân  tu  trong  đời  quá  khứ  khác  nhau,  cho  nên  chắc  chắn 

không thể nào bình đẳng. Người có của cải phải biết giúp đỡ bạn bè, thường xuyên chu cấp, trợ 

giúp cho bạn bè, quyết định không được phỉ báng, không được phép khinh mạn. Đây là dạy cho 

chúng ta đạo giao thiệp qua lại với bạn bè. Ngược lại với điều này chính là  “cuồng chư vô thức, 

 báng chư đồng học” . Bạn bè, ở trong nhà Nho nói là  “đồng học giai bằng, đồng chí giai hữu” , 

cho nên “hữu” phải thân hơn nhiều so với “bằng”. Hữu là đồng chí, chí hướng giống nhau. Đồng 



345 



là học chung, học chung không nhất định có chí hướng giống nhau. Ở trong ngũ luân, nhất định 

phải biết là không được lừa dối; lừa dối không được phép, phỉ báng lại càng không được phép. 

Chúng ta học Phật thì phải áp dụng từ những chỗ này, bắt đầu học từ những chỗ này. 



Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. A Di Đà Phật 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 56) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 56) 

Chào chư vị đồng tu, chào mọi người. 

Hôm qua tôi đã nói, Phật ở trong Kinh dạy chúng ta làm sao chung sống với bạn bè. Phật đã nói 

năm điều, chúng ta cần phải nhớ kỹ, phải chăm chỉ nỗ lực mà tu học. Đặc biệt là chư vị đồng học 

hôm nay ở lớp huấn luyện bồi dưỡng. Chúng ta vừa là đồng học vừa là bạn bè, cho nên quan hệ 

vô cùng mật thiết, là đồng học, đồng chí. Ở trong Kinh giáo nhất định phải học hỏi, trao đổi lẫn 

nhau,  phải  cần  mẫn  nghiên  cứu  thảo  luận,  để  đôi  bên  đều  được  tiến  bộ  và  có  thể  làm  lợi  ích 

chúng sanh. 

Hôm qua tôi nghe Thường Phổ giảng Kinh, thầy giảng đến “tứ duyên”, cách giảng có vấn đề. 

Phật  ở  trong  Kinh  giảng  bốn  loại  duyên  này  là  “thân  nhân  duyên,  sở  duyên  duyên,  vô  gián 

 duyên,  tăng  thượng  duyên” ,  ý  nghĩa  này  chúng  ta  nhất  định  phải  đem  nó  phân  biệt  cho  rõ 

ràng.  “Thân nhân duyên” , tất cả chúng sanh mỗi người đều có đầy đủ viên mãn, nghiệp nhân của 

thập  pháp  giới  đều  có  đầy  đủ.  Hiện  tượng  y  chánh  trang  nghiêm  ở  trong  mười  pháp  giới,  đây 

là  “sở duyên duyên” . Chúng ta ngày nay tại sao lại có hiện tượng đời sống này? Tại sao mười 

pháp giới không giống nhau, dùng cách nói hiện nay của nhà khoa học để nói, tại sao lại có rất 

nhiều chiều không gian như thế? Đó là do sở duyên duyên khác nhau. Sở duyên duyên vô cùng 

phức tạp, chúng ta chỉ nói điều quan trọng nhất, đó chính là phan duyên. Sở duyên duyên chính 

là phan duyên. Ở trong phan duyên là đã bao gồm vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đây đều là 

thuộc về sở duyên duyên. Có sở duyên duyên thì liền hiện tướng ngay. Tướng mà chúng ta ngày 

nay hiện là tướng gì, thì biết sở duyên duyên của mình là gì. Phật và Pháp Thân Đại Sĩ, tướng sở 

duyên của các Ngài là Nhất Chân Pháp Giới. Tướng mà chúng ta sở duyên là thập pháp giới, là 

lục đạo trong thập pháp giới. Cõi người và ba đường ác ở trong lục đạo, đây là sở duyên duyên 

của chúng ta. Cái  hiện tượng trước mắt,  đây là  cõi  người.  Ở  trong  cõi  người  lại  có mười  pháp 

giới, chúng ta duyên cái gì ở trong đây? Duyên tham sân si, tự nhiên trở thành như vậy, một mảy 

may miễn cưỡng cũng không có, từng giây từng phút, mọi lúc mọi nơi, khởi tâm động niệm đều 

là tham sân si, đều là nhân ngã thị phi. Tham sân si mạn là ở trong pháp giới người, duyên bốn 

pháp giới phía dưới. Tại sao hiện tượng này lại nối tiếp nhau trong một thời gian vậy? Đây là  “vô 

 gián duyên” . Cái ý nghĩ này của chúng ta, ý nghĩ sau nối tiếp ý nghĩ trước, duy trì cái cảnh giới 

tương tự, đây gọi là vô gián. Nếu như vô gián duyên không còn thì cảnh giới lập tức sẽ chuyển 

biến. Người đến khi lâm chung, trút một hơi cuối cùng là “vô gián duyên” hết rồi. Giai đoạn “vô 

gián duyên” này hết rồi thì một giai đoạn “vô gián duyên” khác sinh khởi lên, lục đạo luân hồi là 



346 



như vậy. Cho nên, ba loại duyên này, bản thân đều có đầy đủ, không liên quan gì với cảnh giới 

bên ngoài. Bạn phải chú ý đến điểm này. 

Chúng ta học Phật, sự việc tốt này ở trong pháp giới người, chúng ta duyên pháp giới Phật, sức 

của cái duyên này phải  mạnh, phải vượt qua tập khí phiền não của mình thì cái duyên này của 

chúng ta sẽ không bị gián đoạn. Phật Bồ Tát từ bi gia trì cho chúng ta, môi trường tu học tất cả 

thuộc  về  “tăng  thượng  duyên”.  Chúng  ta  gặp  được  Phật  pháp  là  tăng  thượng  duyên,  gặp  được 

thiện  tri  thức  là  tăng  thượng  duyên,  gặp  được  môi  trường  tu  học  tốt  là  tăng  thượng  duyên,  có 

đồng tham đạo hữu tốt cũng là tăng thượng duyên, đây không thuộc về cái mà trong nội tâm của 

mình đầy đủ. Tất cả cái bên ngoài, toàn bộ là tăng thượng duyên, điều này chúng ta phải phân 

biệt rõ ràng. Ba loại duyên phía trước này là cái mà bản thân chúng ta có đủ. Cái không thuộc về 

tự thân có đủ thì toàn là tăng thượng duyên, đều là cái bên ngoài. Các bạn có nghi vấn thì phải 

hỏi, nhất định phải biện biệt nó rõ ràng, không được hiểu sai, càng không được giảng sai. 

Người biết dụng công và người không biết dụng công có khác biệt nhau rất xa. Người biết dụng 

công, ở trong một đời nhất định thành đạo vô thượng. Hôm qua tôi nhìn thấy các bạn có in một 

trang giấy  “sống trong thế giới cảm ân” , in rất đẹp. Chúng ta mỗi ngày đọc một chút, mỗi ngày 

xem một chút, rất có ích đối với việc tu học của mình. Người ở thế gian thường nói: “Làm việc 

đã khó, làm người càng khó hơn”, nhất là xã hội hiện nay. Người bình thường thiếu đi lời dạy 

của Thánh Hiền, thuận theo tập khí vô minh phiền não của mình, người như vậy rất khó chung 

sống,  thường  xuyên  nổi  giận  với  chúng  ta.  Người  biết  tu  hành  thì  thấy  đây  là  việc  tốt,  những 

người này giúp chúng ta, đây là tăng thượng duyên, thành tựu nhẫn nhục Ba La Mật cho chúng 

ta. Phật ở trong “Kinh Kim Cang” nói: “Tất cả pháp thành tựu từ  nhẫn”, bạn có thể buông xả, có 

thể giữ nề nếp, có thể nhẫn nhục, đảm bảo bạn một đời này thành công. Bạn không thể nhẫn thì 

chắc chắn bạn thất bại. Tôi là một người học giảng Kinh, tôi hiểu rõ những đạo lý này. 

Trước đây tôi ở Đài Trung, dưới hội của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi đã học 10 năm. Thầy dạy tôi, 

đối xử với tôi thật sự là người có trí tuệ cao độ, lúc nào cũng đè tôi xuống phía dưới. Đài Trung 

Từ Quang “Đại Chuyên Phật Học Giảng Tọa”, tôi phát khởi. Đề tài buổi giảng, Lý lão sư bảo tôi 

đến căn phòng của thầy để hỏi ý kiến của tôi, chẳng khác gì nói là “chúng ta cùng nhau đặt ra”. 

Mời những vị thầy nào đến dạy, Lý lão sư đều bàn bạc với tôi. Nhưng khi “Đại Chuyên Giảng 

Tọa” khai giảng thì thầy không có xếp tôi vào. Tôi làm tạp vụ ở trong đây, hay  nói cách khác, 

không cho tôi có cơ hội biểu hiện. Đây là việc tốt, tôi hiểu rất rõ. Nếu như có cơ hội biểu hiện, 

bạn biểu hiện tốt thì sẽ khiến người ta đố kỵ, biểu hiện không tốt thì người ta sẽ châm biếm, phỉ 

báng. Thật khó! Mặc dù sống ở Đài Trung như vậy, nhưng sống cũng hoàn toàn không thật dễ 

dàng. Trong tâm tôi biết rất rõ, nhất định không được phạm một chút sai lầm. Nếu như bạn phạm 

sai lầm thì bạn sẽ bị khai trừ, bạn sẽ phải xa lìa môi trường này, cơ hội học tập không còn nữa. 

Chú tâm cẩn thận, 10 năm như một ngày, không nhẫn làm sao được? Không dám đắc tội với một 

người nào, chung sống với người nói năng nhỏ nhẹ. Thầy Ngộ Uy muốn học giảng Kinh. Tôi 

đưa thầy đến Úc Châu. Thầy giảng ở Úc Châu rất tốt, mọi người đều rất tán thán, nào ngờ đã cãi 

vả với người ta; khi vừa cãi thì liền ra đi, người ta khai trừ thầy, không cần thầy nữa. Đây đúng 

là không biết chuyện! Nếu người ta mắng bạn thì phải rửa tai lắng nghe, nếu người ta đánh bạn 

thì hãy mau quỳ xuống để cho họ đánh. Chúng ta học Phật chỉ có như vậy. Người ta muốn đánh 

thì ngoan ngoãn quỳ xuống đất để họ đánh, đợi họ đánh đủ rồi, không đánh nữa thì lại đứng lên. 

Bị mắng, không mắng lại; bị đánh, không đánh lại, nếu không thì việc học Phật này của bạn đi 

đến đâu được? Chúng ta tiếp nhận sự lăng nhục  của người  khác, bản thân chúng ta nhất  định 



347 



không dám dùng ác ý đối đãi với người khác. Chịu oan để cầu toàn, đây là lễ mà nhà Nho nói. 

Tinh thần của lễ chính là chịu oan để cầu toàn. Cho nên, các bạn thấy trong “Lễ Ký”, triển khai 

thiên thứ nhất là “Khúc Lễ”. “Khúc” là oan ức, đổ oan cho mình. Đây là hiểu được lễ. Lễ là mình 

phải  biết,  không phải  dạy  người  khác. Chúng ta  dùng lễ  để  đối  đãi  với  người,  tuyệt  đối  không 

mong người khác dùng lễ để đối đãi chúng ta, tâm của bạn sẽ an ngay, bình ngay. Ta dùng lễ đối 

đãi người và cũng yêu cầu người dùng lễ đối đãi ta, điều này khó, quá khó! Tại sao vậy? Họ chưa 

được  học,  không  thể  trách  họ.  Trong  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  Phật  cũng  nói  rất  rõ  ràng,  “tiên 

nhân bất thiện”. Không có dạy họ, bạn làm sao có thể trách họ được? Cha mẹ họ không dạy họ, 

thầy họ  không dạy họ, bản thân lại  không chịu học nghiêm túc, họ sao  có thể  hiểu được? Cho 

nên, mọi hành vi tạo tác của họ, thuận theo tập khí phiền não của họ là chuyện bình thường, phải 

biết  đó  là  người  phàm.  Người  tu  hành  chung  sống  với  người  không  tu  hành  thì  người  tu  hành 

phải  chịu  thiệt  thòi,  phải  nhường  nhịn.  Điều  này  mới  biểu  hiện  bạn  là  tu  hành.  Bạn  không 

nhường nhịn được, cũng vẫn nghĩ muốn trả thù giống như họ. Hoặc là không trả thù họ, mà xa 

rời họ,  “ta tránh đi là tốt rồi” . Đây đều là không phải thái độ của người tu hành. Bạn là người tu 

hành chân chánh thì bạn phải cảm hóa họ trong thời gian dài. Họ đối với ta xấu hơn nữa, ta vẫn 

một mực đối với họ tốt. Mọi người đều có lương tri, đều có Phật tánh, đều có lương tâm, chẳng 

qua là tập khí phiền não quá nặng, cho nên họ cần thời gian tương đối dài mới có thể quay đầu. 

Người phiền não nhẹ thì quay đầu nhanh, người phiền não nặng thì quay đầu chậm. 

Phật Bồ Tát đối với chúng ta có tâm nhẫn nại, đời đời kiếp kiếp cũng không từ bỏ. Đây là chỗ 

chúng ta phải học tập. Cho nên tất cả phải nghĩ vì Phật pháp, phải vì hạnh phúc của chúng sanh 

mà suy nghĩ. Bản thân chúng ta có thể oan ức một chút, thay Phật làm thêm một chút việc. Đây 

là công đức chân thật. Chúng ta thử nghĩ, thế gian có mấy người ở trong một đời có thể vì Phật 

pháp mà phục vụ, có thể vì tất cả chúng sanh mà phục vụ. Cái cơ hội này quá ít, quá hiếm có. 

Gặp được cơ hội này, có người đến chướng ngại bạn, đến kiếm chuyện với bạn, khiến bạn thoái 

tâm, đó là ma chướng hiện tiền. Gặp ma chướng, bạn cần phải có năng lực khắc phục. Phương 

pháp  khắc  phục  duy  nhất  là  nhẫn  nhục  Ba  La  Mật,  cho  nên  cần  phải  buông  xả  kiêu  mạn  của 

mình, buông xả tập khí của mình, tùy thuận chúng sanh. Ở trong tùy thuận chúng sanh, thành tựu 

sáu Ba Ba Mật  của mình, đó gọi là công đức. Tùy hỷ  công đức là tu như vậy. Cho nên, người 

biết tu thì cảnh giới bên ngoài đều là tăng thượng duyên tốt. Người không biết tu hành, cảnh giới 

bên ngoài  đều là tăng thượng duyên nghịch, đều khiến bạn sinh  phiền não, đều khiến bạn tức 

giận, đều khiến bạn thoái chuyển. Từ đó cho thấy, cảnh giới bên ngoài không có tốt xấu. 

Một  bài  văn  nhỏ  tôi  in  ở  đây,  “Ngẫu  Ích  Đại  Sư  Pháp  Ngữ”  nói  hay:  “Cảnh  duyên  không  tốt 

xấu”, cảnh là hoàn cảnh vật chất, duyên là môi trường nhân sự, không có thiện ác, không có tốt 

xấu.  Tốt  xấu  là  khởi  từ  tâm  của  mình.  Tâm  của  mình  khởi  một  niệm  thiện,  thì  bên  ngoài  mỗi 

người đều thiện, mỗi sự mỗi vật đều thiện, không có gì là không thiện, đều là giúp đỡ ta. Cảnh 

giới thuận nghịch đều là giúp đỡ ta tu nhẫn nhục Ba La Mật. Ở trong thuận cảnh thì không tham, 

nghịch cảnh thì không sân. Thuận cảnh, nghịch cảnh, người thiện, người ác hiện tiền, biết rất rõ 

ràng, biết rất minh bạch, không ngu si. Có cảnh giới nào không phải tăng thượng duyên tốt? Chỉ 

xem chúng ta có thể chuyển một niệm này trở lại được không? Đây là quan trọng hơn hết. Bản 

thân chúng ta đời này có thể thành tựu hay không, mấu chốt là ở chỗ này. Phải học cái gì cũng có 

thể nhẫn được. Nói lời thành thật, rơi vào nghịch cảnh nghịch duyên đã khó, mà rơi vào thuận 

cảnh  thiện  duyên  càng  khó  hơn.  Ở  trong  thuận  cảnh  thiện  duyên  không  có  một  mảy  may  tâm 

tham  ái,  khó  hơn  nhiều  so  với  rơi  vào  nghịch  cảnh.  Cho  nên,  người  Tiểu  Thừa  học  từ  trong 

nghịch  cảnh,  học  ở  trong  khổ  hạnh.  Bồ  Tát  Đại  Thừa  học  từ  trong  thuận  cảnh.  Trước  tiên  từ 



348 



nghịch  cảnh  chuyển  thân  để  tu  lại  thuận  cảnh.  Thuận  -  nghịch,  hai  bên  đều  không  dính  nhiễm 

nữa thì bạn mới có thể vượt thoát mười pháp giới. Phật ở trong Kinh nói đạo lý này rất rõ ràng, 

rất minh bạch. Hơn nữa Bồ Tát làm mẫu cho chúng ta thấy. Tôn giả Ca Diếp tu khổ hạnh, Phật 

Thích Ca Mâu Ni thị hiện tu khổ hạnh, dạy người sơ học. Chỗ mà Thiện Tài Đồng Tử thị hiện là 

thuận cảnh, là Bồ Tát Đại Thừa. Ở trong thiện duyên thuận cảnh như như bất động, cái mà Tông 

môn gọi là  “đi qua một rừng hoa, không chạm một chiếc lá” , cái tâm này của Bồ Tát Đại Thừa 

mới  thật  sự  đến  thanh  tịnh,  cảnh  giới  thuận  nghịch  hiện  tiền,  không  có  gì  là  không  thanh  tịnh 

bình đẳng. 

Bản  thân  chúng  ta  thành  công  rồi,  là  người  có  duyên.  Sao  gọi  là  người  có  duyên?  Người  chịu 

nghe, chịu tin, hiểu được, hành được là người có duyên. Người có duyên thì nhất định phải giúp 

đỡ họ. Người không có duyên thì sao? Không có duyên thì trong tâm thường xuyên quan tâm, cứ 

từ từ, đến khi nào chịu quay đầu thì đến lúc đó giúp đỡ họ.  Tin được, hiểu được, hành được, đó 

gọi là quay đầu. Ba điều kiện này không đầy đủ, là hiện tại thời tiết nhân duyên chưa chín muồi. 

Từ từ đợi, chư Phật Bồ Tát có tính vô cùng nhẫn nại, đợi vô lượng kiếp cũng không sao cả. Cho 

nên, mọi việc không thể vội vàng gấp gáp, nhất định phải nhận rõ thời tiết nhân duyên. Thời tiết 

nhân duyên chưa chín muồi, miễn cưỡng không được. Miễn cưỡng trái lại còn trì hoãn cái nhân 

duyên này thêm mà thôi. Thật sự có tâm từ bi, nhất định biết cái gì gọi là hằng thuận chúng sanh, 

tu tùy hỷ công đức như thế nào. Cho nên đồng học ở chung với nhau phải học hỏi lẫn nhau, phải 

tham vấn lẫn nhau. Ý nghĩa bất sanh bất diệt này, hôm qua cũng chưa giảng rõ ràng, còn phải hạ 

công  phu.  Cái  này  chúng  tôi  ở  trong  các  buổi  giảng  thường  nói  là  “nghe  nhiều,  nghiên  cứu 

nhiều”, các đồng học cùng nhau thảo luận nhiều, làm nhiều nghiên cứu thảo luận. 

Động đất lớn ở Đài Loan, từ hôm qua đến sáng hôm nay đã đăng tin rất nhiều. Mọi người đều 

biết đây là một trận tai nạn rất lớn, mỗi người nghe thấy đều vô cùng hoang mang sợ hãi. Giống 

ở phương tây Thổ Nhĩ Kỳ cũng xảy ra tai nạn như vậy, gần như cùng một thời gian. Số người tử 

vong còn nhiều hơn rất nhiều lần so với Đài Loan. Những chỗ này khiến chúng ta cảm thận thật 

sâu sắc, Phật ở trong Kinh nói cho chúng ta biết “mạng người vô thường, quốc độ dễ vỡ”. Động 

đất thời gian chỉ có mấy phút, chúng ta nhìn thấy những tin tức rất thê thảm, có rất nhiều gia đình 

cả nhà đều tử vong chỉ trong thời gian mấy phút. Giống tai nạn như thế này, có thể là vừa mới 

bắt đầu. Trước đây chúng tôi có xem qua một văn kiện của Thiên Chúa Giáo, văn kiện mà họ lưu 

hành trong nội bộ về dự đoán tai nạn, dự đoán động đất lớn toàn cầu xảy ra liên tục trong 24 giờ. 

Thời gian chỉ mấy phút mà đã tạo thành tai nạn lớn như thế này, nếu động đất lớn 24 giờ, có thể 

toàn bộ thế giới đều bị hủy diệt cả. Chúng ta sinh vào thời đại này, cần phải có tâm cảnh giác cao 

độ. 

Làm sao xử trí ổn thỏa tốt đẹp nhất đây? Nhất định phải tuân thủ lời dạy của Phật, y giáo phụng 

hành, từ bên trong nội tâm đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, không nên dính tướng. Sống chết không 

đáng sợ, cái đáng sợ là sau khi chết rồi sẽ đi về đâu. Phật ở trong Kinh điển đem tình trạng của 

vũ trụ nhân sinh giảng cho chúng ta vô cùng thấu triệt, vô cùng sáng tỏ. Tai nạn từ đâu mà ra 

vậy? Do nghiệp lực chiêu cảm. Chúng tôi ở trong các buổi giảng thường hay nhắc nhở; tâm tham 

cảm được là nạn nước. Trong rất nhiều lời tiên đoán, dự đoán, tương lai nước biển sẽ dâng cao, 

băng ở Nam - Bắc cực bị tan chảy, nước biển sẽ dâng cao 50 mét, toàn thế giới khu vực ven biển 

thảy đều bị nhấn chìm. Phật nói cho chúng ta biết, đó là do tâm tham tạo thành. Nạn lửa là do sân 

hận tạo thành. Tâm địa chúng ta đều là lửa. Tâm địa của người Thế giới Cực Lạc là lưu ly, là mát 

mẻ. Vậy liền thấy ra hai cái thế giới không như nhau. Tại sao tâm địa của người Thế  giới Cực 



349 



Lạc là mát mẻ vậy? Tâm người bên đó không có tham sân si. Tâm người Thế giới Cực Lạc là 

giới định tuệ. Tâm người trên thế giới này của chúng ta là tham sân si, cho nên cảm được hoàn 

cảnh y báo là lửa. Núi lửa bùng phát, lớp vỏ cứng bề mặt trái đất di động, tạo thành tai nạn lớn 

cho toàn thế giới, lửa ở trong đất phun ra bên ngoài. Ngu si là cảm được nạn gió. Ở trong tâm 

chúng  ta  bất  bình,  bất  bình  là  cảm  được  động  đất.  Phật  ở  trong  Kinh  nói  cho  chúng  ta  biết, 

nguyên nhân căn bản của tai nạn từ đâu mà ra. Đây là điểm mà ngày nay nhà khoa học vẫn chưa 

có nghiên cứu đến. Khoa học chỉ giới hạn trong hiện tượng vật chất, không có nghiên cứu hiện 

tượng của tâm lý. 

Vật chất do đâu mà có vậy? Là từ trong tâm biến hiện ra. Nhà Phật tông pháp tướng duy thức nói 

về điều này vô cùng thấu triệt. Bất kỳ một người nào, bất kỳ một động vật nào, mạng sống cũng 

là liên kết thành một thể với hư không pháp giới tất cả chúng sanh, liên quan mật thiết. Cho nên 

sống chết không đáng sợ, cho dù chúng ta không may gặp phải tai nạn, tâm nhất định phải định, 

tuyệt  đối  không  được  hoảng  loạn,  vào  lúc  này  là  bước  ngoặc  quan  trọng  nhất,  câu  “A  Di  Đà 

Phật” không được quên. Có thể ở trong khoảng một sát-na này, bạn không quên Phật hiệu, bạn 

không hề sợ hãi, bạn nhất định được sanh Tịnh Độ. Đây là sự lựa chọn hàng đầu, sự lựa chọn thù 

thắng nhất, chúng ta phải biết. Ở trong tâm nếu có sự chuẩn bị này, trong mười pháp giới, chúng 

ta chọn pháp giới Phật. Cho nên thế pháp tuyệt đối không được có mảy may tham luyến. Chúng 

tôi ở trong các buổi giảng thường xuyên kính khuyên mọi người, phải làm người tốt thì mới có 

thể  làm  Phật,  làm  người  ác  là  không  tương  ưng  rồi.  Người  ác  là  tương  ưng  với  ba  đường  ác. 

Người tốt bắt đầu làm từ đâu vậy? Phải buông xả tự tư tự lợi, phải buông xả ái dục, phải buông 

xả thị dục (thị là thị hiếu), phải buông xả ý niệm khống chế đối với tất cả người, sự vật. Ý niệm 

còn  không  có  thì  bạn  chắc  chắn  sẽ  không  có  hành  vi  rồi.  Ý  niệm  là  mê  hoặc,  hành  vi  là  tạo 

nghiệp. Nhất định phải buông xả hành vi chiếm hữu đối với tất cả người, sự vật thì chúng ta vãng 

sanh Tịnh Độ thuận buồm xuôi gió, một mảy may chướng ngại cũng không có. 

Tất cả mọi tội nghiệp, chúng ta thấy trong “Cảm ứng Thiên” giảng về ác báo nhiều như vậy, đây 

là nêu ví dụ thuyết minh. Chúng ta học rồi, suy nghĩ kỹ một chút, điều nào chúng ta không có 

phạm? Phạm lỗi lầm cực nặng rồi mà tự mình thật sự không biết, đây gọi là mê hoặc điên đảo, 

đây gọi là ngu si. Cho nên chúng ta đoạn ác tu thiện, sửa chữa lỗi lầm, nhất định phải bắt đầu làm 

từ không lừa mình, không dối người. Trong “Kinh Kim Cang Bát Nhã” nói với chúng ta:  “Tất cả 

 pháp hữu vi, như mộng huyễn bèo bọt, như sương, như điện chớp”.  Phật và đại Bồ Tát nhìn thấy 

chân tướng sự thật, cho nên tâm địa các Ngài thanh tịnh, không mảy may dính nhiễm. Đây là 

điểm chúng ta cần phải học tập. 

Đời sống thường ngày đối nhân xử thế tiếp vật, chỉ có một cái tâm thuần thiện, thuần là cái tâm 

lợi ích tất cả chúng sanh, thuần là hành vi lợi ích tất cả chúng sanh, tuyệt đối không cầu lợi ích 

cho bản thân. Nếu cầu lợi ích cho bản thân chính là tội lỗi. Những ác hạnh này tại sao chúng ta 

thảy  đều  có  vậy?  Ý  nghĩ  lợi  ích  bản  thân  chưa  có  buông  xả,  cho  nên  gặp  phải  tai  nạn,  họ  sẽ 

hoảng  loạn,  họ  mong  được  sống,  ý  nghĩ  tham  sống  sợ  chết  lập  tức  liền  khởi  lên.  Bình  thường 

niệm Phật, phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, đến thời khắc này thì quên sạch, bị hoảng loạn sợ hãi 

lấn áp rồi, Phật biến mất rồi. Công phu bình thường phải được rèn luyện là ngay trong đời sống 

thường ngày, đến khi nào đem ý nghĩ tự tư tự lợi đoạn hết, thật sự buông xả rồi thì đạo Bồ Đề 

của  bạn  liền  thành  tựu.  Nếu  như  không  buông  được,  tất  nhiên  là  trong  vô  tình  đều  làm  những 

việc tổn người,  không lợi  mình. Người  bình  thường hiểu lầm  là tổn người  sẽ có lợi  cho mình, 

điều này chắc chắn là sai lầm. Tổn hại người khác, mà bản thân là được một chút lợi trước mắt, 



350 



nhưng quả báo không thể tưởng tượng. Nhân duyên quả báo, đây là định luật của thế xuất thế 

gian. Cho nên, nhà Phật  lại nói: “Vạn pháp giai không, nhân quả bất không”. Bạn tạo nhân gì, 

bạn sẽ được quả báo như thế ấy. Nhân quả thông ba đời, có hiện báo, có sanh báo, có hậu báo. 

Sanh báo là quả  báo của đời  sau, hậu báo là đời thứ  ba trở  về  sau. Trong Kinh Phật  nói  rất  rõ 

ràng:  “Giả sử bách thiên kiếp, sở tác nghiệp bất vong, nhân duyên tụ hội thời, quả báo hoàn tự 

 thọ” . Hiểu rõ chân tướng sự thật này, chúng ta mới biết thật sự phát tâm đoạn ác tu thiện. Không 

những là không có hành vi tổn hại người khác, mà ý nghĩ hại người cũng không có, thì tâm này 

mới thanh tịnh, mới chân thật là người thiện, người tu hành chân chánh. 

Người chân tu hành, không có người biết bạn, cũng không có người tán thán bạn, nhưng Phật Bồ 

Tát biết, quỷ thần biết, nhất định được Phật Bồ Tát hộ niệm. Những thiện thần hộ pháp này sẽ 

giúp đỡ bạn, phù hộ bạn, bạn chắc chắn có thể tránh khỏi tai nạn. Người tu hành chân chánh, ở 

trong tâm không có cầu tránh khỏi tai nạn. Tại sao không cầu vậy? Đây là vọng tưởng, đây là tạp 

niệm. Ở trong nhất tâm niệm Phật còn có cầu tránh khỏi tai nạn, vậy là không chuyên tâm, là xen 

tạp rồi, công phu không thuần. Có cầu chính là phan duyên, vô cầu là tùy duyên. Tai nạn đến rồi, 

có thể tránh khỏi hay không, chú ý đến những việc đó làm gì? Không thể tránh khỏi thì tự mình 

thành tựu rồi. Có thể tránh khỏi thì giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, quyết không phải vì bản thân. 

Vì bản thân mà mong cầu tránh tai nạn, đó là tâm luân hồi, không thể thoát khỏi quả báo luân 

hồi. Có thể may mắn tránh được, cái thân thể này vẫn còn thì phải lợi dụng thân thể này giúp đỡ 

người  khác,  không  phải  vì  mình.  Sống  chết  đều  là  vì  chúng  sanh,  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc cũng là vì chúng sanh. Đi đến đó để làm gì vậy? Là để thành Phật. Thành Phật 

để làm gì? Phổ độ pháp giới chúng sanh. Tất cả đều là vì chúng sanh, không hề nghĩ vì mình. 

Bản thân sống chết  hay  tai nạn không hề  liên quan, bạn vậy đã  giải  thoát rồi.  Đây là Phật  dạy 

chúng ta làm sao đối diện sự thật, đối diện với đủ thứ tai biến trước mắt. 

Nói thật, để đối diện với sự biến hóa của nghiệp nhân quả báo, bạn phải có trí tuệ, phải có năng 

lực, phải có phương tiện thiện xảo. Những điều này đều phải dựa vào tu học bình thường mà rèn 

luyện, mới có thể thành tựu. Điều quan trọng nhất là trước tiên phải tu bản thân cho tốt, thành 

tựu pháp thân, Bát  Nhã, giải  thoát của mình, sau đó mới  có thể  giúp  đỡ  tất  cả chúng sanh khổ 

nạn. Ở trong lục đạo đều là chúng sanh khổ nạn, không phải nói họ gặp phải tai nạn đây là khổ 

nạn. Trước khi chưa có gặp tai nạn thì chúng ta phải phòng bị, tai nạn đến rồi là không kịp nữa. 

Đạo phòng bị chính là phải chứng được pháp thân, Bát Nhã, giải thoát. Đây là sự phòng bị cứu 

cánh nhất, viên mãn nhất. Ba cái này là liên kết với nhau, nhưng mà nó có độ khó của nó, chứng 

pháp thân khó, khai  trí  tuệ  cũng khó. So sánh ba cái  thì  Bát  Nhã và  giải  thoát là tương đối  dễ 

dàng. Thật  sự  có thể  được một  chút  giải  thoát là công phu đã đắc lực rồi.  Làm  sao  giải  thoát? 

Buông xả. Giải thoát chính là tự tại. Bạn không buông xả thì bạn có khổ có nạn. Buông xả rồi thì 

không còn bị khổ nạn nữa, cho dù gặp phải cũng giống như chẳng có gì. Ai chịu buông xả? Chỉ 

có người thông đạt hiểu rõ đối với những đạo lý chân tướng sự thật này mới chịu buông xả. Cho 

nên, học Phật xem công phu của họ từ những chỗ nào vậy? Là xem trình độ buông xả của họ, họ 

buông xả được bao nhiêu. Đây là công phu thật. Buông xả giúp bạn khai trí tuệ, giúp bạn thấy rõ. 

Đến khi thấy rõ buông xả triệt để thì pháp thân hiện tiền ngay. Chúng ta ngày nay nói “thấy rõ, 

buông xả”; thấy rõ vẫn chưa đủ, buông xả cũng không đủ, cho nên bị gặp phải biết bao nhiêu tai 

nạn, ở trong đời sống thường ngày không tự tại. 

Ngạn ngữ có câu: “Việc bất như ý thường đa số”. Tại sao bất như ý vậy? Tại sao chư Phật Bồ 

Tát các Ngài được như ý, một việc bất như ý, các Ngài cũng không có? Chúng ta thì “việc bất 



351 



như ý thường đa số”, nguyên nhân do đâu vậy? Tìm cho ra nguyên nhân và xóa bỏ sạch nguyên 

nhân thì mọi việc như ý thôi. Chư Phật Bồ Tát thông minh, trong quá trình tu học, các Ngài biết 

tìm. Tìm ra, đây gọi là khai ngộ. Xóa bỏ nó, đây gọi là tu hành, đây là công phu. Chúng ta phải 

hiểu, phải học, phải chăm chỉ nỗ lực mà làm, hóa giải cái tai nạn này. Cho dù không thể hóa giải 

hoàn toàn, nhưng cũng khiến tai nạn này rút ngắn về mặt thời gian, giảm nhẹ về mức độ. Điều 

này có thể làm được. Người làm càng nhiều thì sức mạnh này sẽ càng lớn. Tại sao chúng ta làm 

như vậy sẽ có loại hiệu quả này? Trong Kinh Phật nói:  “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” , đây là 

căn  cứ  lý  luận.  “Hoa  Nghiêm”  nói:  “Hư  không  pháp  giới,  nhất  thiết  chúng  sanh,  duy  tâm  sở 

 hiện, duy thức sở biến” , đây là lý luận cơ bản. Tương ưng với lý luận này, chúng ta sẽ nảy sinh 

tín tâm. Chúng ta đoạn ác tu thiện, thật sự có thể giúp đỡ tất cả chúng sanh, người khác tu “đoạn 

ác tu  thiện”  cũng có thể  giúp  bản thân chúng ta, cho nên làm một  cuộc  chuyển đổi  từ  trên đất 

tâm. Tâm chuyển đổi rồi thì hoàn cảnh của chúng ta sẽ chuyển đổi. Thế giới Hoa Tạng, Thế giới 

Cực Lạc, người ở bên đó tâm tốt, cho nên cảm được quả báo vô cùng thù thắng. Chúng sanh của 

thế giới này mê hoặc điên đảo, tâm địa bất thiện, nên chiêu cảm biết bao nhiêu tai biến, là đạo lý 

như vậy. 



Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây. A Di Đà Phật. 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 57) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 57) 

Xin chào các vị đồng tu, xin chào mọi người. 

Hai  ngày  qua,  tâm  của  mọi  người  đều  bị  địa  chấn  của  Đài  Loan  làm  chấn  động.Tai  nạn  vẫn 

không ngừng liên tục phát  sinh.Các nơi,  công tác cứu  trợ  cũng đang dần  dần triển khai.  Trong 

"Kinh Bát Nhã", Phật vô số lần nói với chúng ta: "Tâm đại bi có thể sanh trí tuệ" . Câu nói này 

vừa nghe rất không dễ gì thể hội.Tại sao tâm đại bi cùng trí tuệ gắn kết với nhau?Kỳ thật, đạo lý 

mà Phật đã nói rất là chính xác. Tất cả chư Phật Như Lai cũng không ngoài nương tâm đại bi mà 

thành tựu, cho nên ngay trong Phật pháp thường nói: "Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn".  

Từ bi là động lực, như đồng tất cả chúng sanh thế gian. Mỗi ngày, thật là có thể nói “không tiếc 

sinh  mạng”, trong xã hội  ngày nay  người  thường nói là  "bán mạng", vì  cái  gì  vậy? Kiếm  tiền, 

cho nên tiền là động lực, danh lợi là động lực.Nếu như không có danh lợi thì họ sẽ không làm, họ 


liền giải đãi. Chư Phật Bồ Tát, người tu hành, tâm danh lợi rất tan nhạt, người ta muốn tranh, các 

Ngài căn bản không tranh. Sức mạnh gì đang thúc đẩy họ?Nỗ lực tu hành, giáo hóa chúng sanh, 

tâm đại  bi.Tâm  đại  bi  có thể sanh phương tiện  khéo léo.Ngày nay chúng ta tu  hành công phu 

không có lực, tâm đại bi không đủ, không chịu chăm chỉ nỗ lực.Nếu như có tâm bi mẫn tất  cả 

chúng  sanh,  tự  nhiên  sẽ  chăm  chỉ  nỗ  lực  phấn  đấu  cầu  học.Vì  sao  vậy?Vì  bi  mẫn  chúng 

sanh.Chính mình sau khi học thành rồi mới có năng lực giúp đỡ chúng sanh. 



352 



Chân  thật  giúp  đỡ  chúng  sanh,  trong  tôn  giáo  thường  nói  "cứu  tế  chúng  sanh",  cái  gì  là  đệ 

nhất?Giáo học là đệ nhất. Cổ Thánh tiên Hiền của chúng ta hiểu được những đạo lý này, cho nên 

đế  vương  dạy  bảo  hết  thảy  nhân  sĩ  theo  chánh  thì  phải  lấy  tâm  trạng  của  người  làm  vua,  làm 

người thân, làm thầy để lãnh đạo nhân dân, vì nhân dân phục vụ. Làm vua chính là làm người 

lãnh đạo; làm người thân chính là làm cha mẹ của nhân dân, quan tâm đến họ, dưỡng dục họ; 

làm thầy là dạy bảo họ,  xem  nhân dân như là học trò, xem  nhân dân như là con cái  của  chính 

mình, thì phần công việc của bạn mới làm tốt được, bạn mới không bị mất chức. Chúng ta xem 

thấy điển tích trong nhà Nho, xem thấy trong Kinh điển Phật giáo, tán thán nhân vương là người 

lãnh đạo nhân từ.Nhân vương quan trọng nhất chính là giáo hóa chúng sanh. Trong "Lễ Ký" đã 

nói:  "Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên" . Một quốc gia như vậy, một gia đình cũng như vậy. 

Trong gia đình, cha mẹ đối với con cái, cha mẹ chính là thân, không nên quên đi, cũng phải làm 

thầy, cũng phải làm vua, làm "quân thân sư", thì chánh sự mới có thể làm được tốt. Chánh sự là 

việc của mọi  người.  Trong ba chữ  này  đều không phân thân sơ,  không phân chủng tộc, không 

phân tộc loại, không phân tôn giáo, bình đẳng đối với các chúng sanh, đối đãi như nhau, đó gọi 

là "đại từ đại bi". Thánh nhân thế xuất thế gian đều là dạy bảo chúng ta như vậy.Cho nên, có tâm 

đại bi thì tự nhiên liền có thể đoạn ác, liền có thể tu thiện. 

Phật  lại  yêu  cầu  chúng  ta,  tu  tất  cả  thiện  phải  không  dính  tướng,  "lìa  tất  cả  tướng,  tu  tất  cả 

thiện".Lìa tướng là trí tuệ cao độ, tu thiện là tích đại phước đức.Như thế nào gọi là tu thiện, như 

thế nào gọi là tạo ác?Tất cả vì chính mình chính là ác, là đại ác, vì chúng sanh là đại thiện. Trên 

Kinh Phật nói:  "Mạng người vô thường, cõi nước không an" , chúng ta thấy được rồi. Bạn thấy, 

xây một tòa lầu to mất mấy năm mới xây xong, địa chấn mấy giây thì hủy diệt hết, có bao nhiêu 

người nguy nan, chỉ trong mấy giây thì nhà tan người mất. Chúng ta xem thấy cảnh tượng này 

còn không chịu giác ngộ hay sao? Từng câu nói của Phật đều là chân thật. 

Con người đến thế gian này để làm gì? Người tường tận, người giác ngộ, cái tường tận giác ngộ 

này  nhất  định  phải  dạy,  không  có  giáo  dục  tốt  thì  họ  làm  sao  có  thể  giác  ngộ,  làm  sao  có  thể 

tường tận? Sau khi tường tận, phải lợi dụng cái thân thể này để tích công bồi đức, thì ngay đời 

này không trống qua. Người ngu si, lợi dụng cái thân thể này để tạo nghiệp. Đây là mê hoặc điên 

đảo đến cùng tột. Tích công bồi đức, đời sau chí ít cũng là phước báo trời người. Nếu như lợi 

dụng cái thân thể này để tạo nghiệp, thì quả báo ở ba đường, ở A Tỳ địa ngục. Nếu như lừa gạt 

chúng sanh, chiếm lấy lợi ích tài vật của chúng sanh, đây là đại trộm cắp, trong giới trộm là đại 

trộm, cái nợ đó đời đời kiếp kiếp, vô lượng kiếp vẫn trả không hết. Chúng ta là người xuất gia, ở 

trên  Kinh  Phật  nói:  "Hạt  gạo  của  thí  chủ,  nặng  như  núi  Tu  Di,  đời  nay  không  liễu  đạo,  mang 

 lông đội sừng để trả" . 

Trong sáu cõi, quan hệ của chúng sanh với chúng sanh, Phật ở trên Kinh nói,mối quan hệ này chỉ 

là "báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ", các vị nghĩ xem có đạo lý hay không? Chúng ta có may mắn 

tiếp nhận giáo huấn của Phật Đà, hiểu được đạo lý này, cho nên chúng ta báo ân, chúng ta không 

báo oán; kết oán với người, chúng ta phải có trí tuệ đem nó hóa giải; chúng ta trả nợ, chúng ta 

không thiếu nợ; ta thiếu người khác, ta nhất định phải trả người ta; người ta thiếu ta thì thôi vậy, 

xóa hết nợ nần. Đây là chân thật phước huệ song tu. Nếu như chúng ta ngay trong đời này không 

gặp được Phật pháp, tôi tin tưởng cũng sẽ mê hoặc điên đảo giống như người thông thường. Vì 

sao vậy?Phong khí xã hội như vậy, sáu căn của bạn tiếp xúc hoàn cảnh cũng là như vậy, làm sao 

có thể không bị ô nhiễm? Do đây có thể biết, ngay đến người nước ngoài là tiến sĩ Thang Ân Tỉ - 

người Anh, ông cũng biết được là:muốn giải quyết vấn đề của xã hội hiện đại (đây là nói thế kỷ 



353 



21), chỉ có Phật pháp Đại Thừa, và học thuyết của Khổng Mạnh. Đây là người nước ngoài nói. 

Hiện tại, lời nói của người Trung Quốc thì không tính đến, không có người nghe, tâm lý hướng 

ngoại,  mất  đi  lòng  tin  của  chính  mình,  nhưng  đây  là  lời  nói  vàng  ngọc  của  người  nước  ngoài, 

người nước ngoài nói, bạn có tin tưởng hay không? 

Người nước ngoài không chỉ nói, mà họ còn làm. Hiện tại họ đang làm giáo dục nền tảng, từ 

trường mầm non, tiểu học thì đã học Kinh Phật, có khóa trình học Phật. Tôi ở Úc châu, có một số 

quan viên nơi đó, khi gặp tôi, mời tôi giúp đỡ biên soạn giáo trình cho các bạn nhỏ trường mầm 

non, trường tiểu học của họ. Sau khi trở về, tôi đã nói qua với các vị rồi. Vì các bạn nhỏ biên 

soạn sách giáo khoa, tuân thủ trọng điểm giáo học của Phật. Trong sách giáo khoa này, phải dạy 

các bạn nhỏ hiểu rõ quan hệ giữa người với người, giáo dục luân lý, quan hệ con người với đại tự 

nhiên, quan hệ của con người với thiên địa quỷ thần, chúng ta liền biết được cách biên soạn thế 

nào. 

Phương châm của giáo học là đoạn ác tu thiện, lấy “Thập Thiện Nghiệp Đạo” làm chủ. Việc này 

dạy tiểu học, dạy trường mầm non. Trung học trở lên thì phải lấyviệc giúp chúng khai mở trí tuệ 

làm chủ. Giáo dục đại học thì phải dạy bảo chúng chuyển phàm thành Thánh. Đây là Phật dạy 

chúng ta ba cái chuyển biến, chúng ta lấy những điều này làm phương châm để biên soạn sách 

giáo khoa, dạy tiểu học chuyển ác thành thiện, dạy trung học chuyển mê thành ngộ, dạy đại học 

chuyển phàm thành Thánh. Các vị đồng tu làm việc này thì công đức vô lượng. Muốn biên soạn 

dễ hiểu thì phải vẽ tranh.Trường mầm non thì phải dùng tranh vẽ là chính, tiểu học thì nửa văn 

nửa tranh. Mỗi một đồng tu đều có thể cung cấp giáo trình. Chúng ta rút ra một ít thời gian để 

tìm. Sau khi biên soạn ra, lại đem nó phiên dịch thành Anh văn. Chúng ta tặng cho cơ cấu giáo 

dục của họ để thẩm tra.Nếu như họ đồng ý thì dùng quyển của chúng ta biên soạn, có thể in số 

lượng lớn để phát tặng, như vậy chúng ta cũng làm được chút việc tốt. Đây là hoan hỉ tán thán. 

Mỗi năm họ cần bao nhiêu sách giáo khoa, chúng ta toàn tâm toàn lực để tán trợ. Ở Úc châu và 

Anh quốc đang làm. Nước Anh có một số giáo trình của tiểu học, nhưng biên soạn không được 

tốt lắm. Cho nên, các vị đồng tu, khái niệm của chúng ta phải rõ ràng, đây không phải là giáo dục 

tôn giáo. Tôi xem thấy họ biên soạn đều là khuyên người học Phật. Phạm vi này không thể mở 

rộng.Chúng ta nhất  định phải  nhận thức rõ ràng, đây là giáo dục của Phật  Đà, giáo dục của trí 

tuệ, giáo dục của từ bi, cho nên phải đem phạm vi của Phật giáo mở rộng ra, đây là giáo dục của 

đa nguyên văn hóa, là  giáo học  chí  thiện viên mãn của tất  cả  chúng sanh tận hư không, khắp 

pháp giới. Chúng ta từ trên quan niệm lý luận này, vì các bạn nhỏ mà biên soạn sách giáo trình 

thì  chính  xác.  Từ  trường  mầm  non  đến  lớp  tiến  sĩ,  liền  có  thể  quán  thông,  giúp  đỡ  người  giác 

ngộ. 

Giác ngộ thì gọi là Bồ Tát, gọi là Phật. Trong đây không phân biệt già trẻ nam nữ, không phân 

chủng tộc, không phân tôn giáo, không phân nghề nghiệp, bạn có thể chân thật  giác mà không 

mê, chánh mà không tà, tịnh mà không nhiễm, bạn chính là Phật Bồ Tát chân thật, đây chính là 

chuyển phàm thành Thánh. Cho nên,tôi đặc biệt khuyên các đồng tu phải phát tâm đại từ bi, biết 

được chúng ta sống ở thế gian này làm gì, chân thật là “nhận và trả nghiệp báo” hay sao? Vậy thì 

sai  rồi!  Chúng  ta  chính  mình  cũng  phải  đem  cái  khuôn  khổ  “nhận  và  trả  nghiệp  báo”  này  mở 

rộng ra, chuyển nghiệp lực thành nguyện lực, chuyển tự tư làm đại bi, vậy thì việc học Phật của 

chúng ta không phải học suông. Cội gốc của vạn ác chính là tự tư tự lợi, cho nên Phật dạy điều 

đầu  tiên  là  phải  phá  ngã  chấp,  dạy  chúng  ta  lìa  bốn  tướng "vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô 



354 



 chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng" , tu tất cả thiện. Đây là "Kim Cang Bát Nhã". Hy vọng đồng 

tu chúng ta khích lệ lẫn nhau, chăm chỉ nỗ lực. 


*********************** 

Hôm nay là ngày viên mãn Phật thất của Tịnh TôngHọc Hội Úc châu, thầy Ngộ Hạnh muốn tôi 

nói vài câu với mọi người. Lần Phật thất này, tôi tuy là không tham gia toàn khóa, thế nhưng đối 

với tình hình thù thắng của Phật thất, tôi rất tường tận. Mọi người niệm Phật đều tương đối đắc 

lực, do đây có thể thể hội được chỗ tốt của niệm Phật, lợi ích chân thật của niệm Phật. Phật thất 

chỉ là một sự mở đầu, có thời gian chung cuộc hay không? Xin nói với các vị chắc chắn không 

có. Người thông minh, người biết học, từ chỗ bắt đầu tốt này phải tiếp tục kéo dài ra, chân thật 

làm đến không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn, không chỉ chắc chắn được sanh Tịnh 

Độ, mà sau khi  sanh đến Tịnh Độ, công phu vẫn cứ không  gián đoạn, vẫn là một  câu nói  cũ, 

phương pháp cũ là "không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn" , thẳng đến viên mãn Bồ 

Đề, đăng đến quả vị cứu cánh Như Lai. Vậy sau khi thành Phật, chúng ta niệm Phật có phải là 

buông  xả  hay  không?  Vẫn  không  thể,  vẫn  cứ  là  "không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián 

 đoạn" , rộng độ mười phương vô lượng vô biên chúng sanh, phải vì tất cả chúng sanh làm một 

tấm gương tốt, làm tấm gương tốt ngay đời này thành Phật. 

Chúng ta cần phải nên biết, thế gian tất cả pháp, bao gồm mười pháp giới y chánh trang nghiêm, 

hư không pháp giới tất cả chúng sanh đều không phải chân thật, đều là hư vọng. Trên "Kim Cang 

Bát Nhã", Phật nói với chúng ta:  "Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng. Nhất thiết hữu vi pháp, 

 như mộng huyễn bào ảnh" , vậy mới gọi là chân thật nhìn thấu. Sau khi nhìn thấu, trong tâm liền 

bình  đẳng,  không  nhiễm  một  trần.  Đây  là  chân  thật  buông  xả,  không  có  hai  bên,  hai  bên  đều 

không trụ. "Lìa tất cả tướng, tu tất cả thiện", tất cả thiện chính là lợi ích chúng sanh. Trong tất cả 

thiện, cứu cánh nhất, viên mãn nhất là việc thiện gì vậy? Giúp chúng sanh phá mê khai ngộ. Đây 

là việc thiện thù thắng đệ nhất. Người chân thật giác ngộ, họ chịu niệm Phật, chịu buông xả, cho 

nên chúng ta xem thấy ở trong "Kinh Hoa Nghiêm", ai thật niệm Phật, thật nhìn thấu, thật buông 

xả, "không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn"? Bồ Tát Thập Địa. Bồ Tát Thập Địa giác 

ngộ rồi, tường tận rồi, thật làm. Do đây có thể biết, Bồ Tát địa tiền tuy là niệm Phật, nhưng vẫn 

cứ  không  chắc  thật,  đến  đăng  địa  rồi  thỉ  chung  không  rời  niệm  Phật.  Thỉ  là  Sơ  Địa,  chung  là 

Đẳng Giác. Đẳng Giác cũng gọi là thập nhất địa.Thỉ chung chính là từ Sơ Địa đến Đẳng Giác. 

Mười một vị thứ này tu pháp môn gì? Niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. Đây là Thế Tôn nói 

ở trên "Kinh Hoa Nghiêm". Nếu như chúng ta đem sự việc này làm cho rõ ràng, làm cho tường 

tận  rồi,  buông  xả  thân  tâm  thế  giới,  buông  xả  vạn  duyên,  lão  thật  niệm  Phật,  chẳng  phải  là 

phương pháp tu hành của Bồ Tát Địa Thượng hay sao? Thực tế, pháp môn này trên sự mà nói là 

quá dễ dàng, là đạo dễ hành; trên lý mà nói quá là quá sâu thẳm, phải Bồ Tát Địa Thượng mới 

làm được rõ ràng, mới làm được tường tận. Chúng ta ngày nay đạo lý chưa rõ ràng, chưa tường 

tận thì chân thật dụng công tu hành. Đây là đạo lý gì vậy? Đây là vô lượng kiếp đến nay, thiện 

căn phước đức nhân duyên chín muồi rồi.Trên Kinh Di Đà nói: "Đâu phải thiện căn phước đức 

 nhân duyên ít mà được sanh về nước kia" . Do đây có thể biết, huệ giải của chúng takhông thể so 

với Bồ Tát, thế nhưng phước đức của chúng ta quyết không thấp hơn họ, cho nên bạn mới gặp 

được pháp môn này, bạn mới chọn lựa pháp môn, chăm chỉ nỗ lực tu học pháp môn này. 

Ngay trong quá trình tu  học, nhất định có hiện tượng lên xuống, cũng chính là nói, có lúc tinh 

tấn, có lúc thoái chuyển. Hiện tượng này thì tương đối phổ biến. Nếu như muốn gìn giữ không 



355 



thoái, ngay trong một đời này chắc chắn thành vô thượng đạo. Có thể chân thật giữ được không 

thoái chuyển thì bạn không khác biệt gì với Bồ Tát Địa Thượng. Vậy chúng ta muốn hỏi, làm thế 

nào giữ được không thoái? Cần phải có “tín nguyện kiên định” . Tín nguyện kiên định từ đâu mà 

có?  Từ  đọc  Kinh  nghe  pháp  mà  có.  Đây  chính  là  nói  Kinh  không  thể  không  đọc,  không  thể 

không nghe. Nhất là lòng tin chưa đạt đến mức độ kiên định thì đọc Kinh, nghe Kinh vô cùng 

cần thiết. Mỗi ngày cần phải có một hai giờ đồng hồ để đọc Kinh, để nghe Kinh, mỗi ngày không 

gián đoạn, có như vậy mới có thể tăng thêm tín tâm của chính mình, kiên định nguyện vọng cầu 

vãng sanh của chính mình. Đại Sư Ngẫu Ích ở trong "Yếu Giải" giảng rất hay, tín nguyện đầy đủ 

thì chắc chắn được sanh, phẩm vị cao thấp là ở công phu niệm Phật sâu hay cạn. Công phu trì 

danh là gì? Chính là nhất tâm bất loạn, tâm không điên đảo. Bạn có phải là nhất tâm trì danh hay 

không? Nhất  tâm trì danh thì công phu sâu, tán tâm  trì danh thì công phu sẽ  cạn. Phẩm  vị cao 

thấp là ở ngay chỗ này, chúng ta không thể không biết. 

Thế xuất thế gian tất cả pháp đã là hư vọng, không thật, chúng ta tranh nó để làm gì? Không cần 

tranh, cũng không cần đến, đời sống càng đơn giản càng tốt. Tóm lại, phải hiểu được sự quan 

trọng của tâm thanh tịnh, sự quan trọng của tâm bình đẳng, ở ngay trong cuộc sống thường ngày 

phải  tương  ưng  với  "thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác",  không  nên  làm  cho  mình  thêm  phiền  phức. 

Thích Ca Mâu Ni Phật ăn cơm chính là một bát. Chúng ta ăn cơm, trước mắt bày ra 5-6 đĩa lớn 

nhỏ chính là rước lấy phiền phức. Điểm này chúng ta không bằng người nước ngoài. Người nước 

ngoài  ăn cơm là một  cái đĩa, đơn giản, ít việc.  Làm  chi  mà nhiều đĩa đến như vậy? "Lão dân 

thương tài", cũng rất  quá đáng. Cho nên, tất  cả  phải  giản hóa đi  thì tâm này mới  có thể được 

thanh tịnh. Không nên thêm  phiền phức cho mình, có thể  tiết kiệm,  tận lượng mà tiết  kiệm  thì 

chắc chắn có sự giúp đỡ đối với thân tâm sức khỏe của chính mình. 

Người thế gian cùng Phật Bồ Tát đích thực không như nhau. Không giống nhau ở chỗ nào? Phật 

Bồ Tát là tâm chuyển cảnh giới, phàm phu thì hoàn toàn ngược lại, tâm bị cảnh chuyển. Người ta 

là tâm có thể chuyển cảnh, còn chúng ta là tâm bị cảnh chuyển, cho nên rất là đáng thương, rất 

khổ. Do đây có thể biết, học Phật thì phải nên học thế nào? Phải học giống như Phật Bồ Tát vậy, 

không bị cảnh giới xoay chuyển. Trước tiên ta học cái công phu này, khi công phu này học xong 

rồi thì cảnh liền tùy tâm chuyển, bạn liền được tự tại. 

Chư Phật Bồ Tát vì sao có thể chuyển được cảnh giới? Trên "Kinh Kim Cang", Phật nói ra một 

nguyên  tắc,  là  sự  thật,  "bất  thủ  ư  tướng  như  như  bất  động" .  Chúng  ta  thì  như  thế  nào?  Dính 

tướng,  động  tâm.  Sáng  sớm  có  người  đến  công  viên  rất  sớm  đểtập  thể  dục.  Ta  xem  rồi,  thấy 

không tệ, rất tốt, đó là gì vậy? Tâm bị cảnh chuyển rồi, họ ở nơi đó làm cái gì? Mong muốn thân 

thể khỏe mạnh, ở nơi đó rèn luyện thân thể. Rèn luyện thân thể là tăng thêm ngã chấp. Không 

giống như Phật Bồ Tát, một ngày từ sớm đến tối đoan tọa ngồi nơi đó như như bất động, thân thể 

của Phật còn khỏe hơn nhiều so với những người luyện công đó, do nguyên nhân gì? Thân thể 

của Phật  Bồ Tát  trở  về  tự  nhiên. Các Ngài  có cần rèn luyện hay không? Không cần rèn luyện, 

quay về  đại  tự  nhiên. Thân thể  của các Ngài  chính là mười  phương hư không pháp  giới,  mười 

phương hư không pháp giới chính là cái thân thể này của các Ngài, tâm cùng tự tánh hòa thành 

một thể, cái nhục thân này cùng tự tánh hòa thành một thể, trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói"lý sự vô 

ngại, sự sự vô ngại". 

Chúng ta tu pháp môn niệm Phật, đây là phương pháp tu học rất thẳng tắc, rất ổn định. Chúng ta 

phải đem tâm của mình dung hòathành một thể với tâm của A Di Đà Phật. A Di Đà Phật chính là 



356 



đức hiệu của tự tánh, cho nên niệm "A Di Đà Phật" chính là trên "Kinh Bát Nhã" nói  “niệm thật 

 tướng” . Thế nhưng bạn không biết, bạn vẫn là từ trên sự mà niệm, vẫn là chấp thường niệm. Chỉ 

có người  biết  thì lý sự họ mới  có thể hòa thành một  thể, họ niệm  Phật  đó chính  là  "lìa tất  cả 

 tướng, tức tất cả pháp" , cùng với trên Kinh đã nói  "bất thủ ư tướng như như bất động"  là hoàn 

toàn tương ưng, trong Tịnh Tông gọi là  "niệm mà không niệm, không niệm mà niệm" , chính là 

Bát Nhã thật tướng. Đây là đại tự tại, đại viên mãn, làm gì có trạng thái bệnh tật? Phải rèn luyện 

thân thể, nhất định là có thân tướng, không có thân tướng thì luyện nó làm gì? Chư Phật Bồ Tát 

không có thân tướng, không những không có thân tướng, ngay tướng của tâm cũng không có. 

Chúng  ta  có  thể  từ  ngay  chỗ  này  mà  thể  hội,  cảnh  giới  bạn  ngộ  nhập  liền  sâu,  công  phu  niệm 

Phật liền không như nhau. Cho nên, hôm nay viên mãn, viên mãn chính là bắt đầu, chúng ta gọi 

là "chung thỉ", mà không phải là "thỉ chung"; nói "thỉ chung" là pháp sanh diệt, nói "chung thỉ" là 

không sanh không diệt. Viên mãn chính là bắt đầu, nhà Phật nói thỉ giác. Mỗi một địa vị Bồ Tát 

đều là thỉ giác, Sơ Tín là thỉ giác, Sơ Trụ cũng là thỉ giác, Sơ Hành vẫn là thỉ giác, Sơ Địa vẫn là 

thỉ giác. Ý nghĩa  của thỉ  giác là ngày ngày  giác  ngộ,  giờ  giờ  giác ngộ, nơi nơi giác ngộ, niệm 

niệm giác ngộ. Một câu “A Di Đà Phật” chính là đại giác, chính là viên giác. Chúng ta một mặt 

phải chăm chỉ nỗ lực mà niệm, một mặt đọc Kinh, nghe pháp để khai mở trí tuệ. Hai loại phương 

pháp song hành chính  là giải  hành đều tu,  giải  giúp đỡ  bạn hành, hành  giúp cho bạn  giải.  Bạn 

dùng phương pháp này được đắc lực thì cảnh giới của bạn liền chuyển, chuyển mê thành ngộ, 

chuyển phàm thành Thánh, người thế gian lo lắng nhiều thứ tai họa, tai họa hoàn toàn tiêu trừ. 

Tai họa là từ vọng tưởng sanh, từ tạo tác các thứ nghiệp bất thiện hiển thị ra. Người sau khi giác 

ngộ, mỗi niệm đều là "Nam Mô A Di Đà Phật", cái tâm này không còn mê hoặc, không còn tạo 

nghiệp. Tâm không mê, thân không tạo nghiệp thì làm gì có tai nạn? Xưa kia đã tạo ác nghiệp, 

hiện tại không tạo ác là không có duyên. Tuy có nhân của ác nghiệp, thế nhưng không có duyên 

thì ác nghiệp này liền không thể hiện hành, không thể hình thành quả báo. Hiện tại thế gian tai 

nạn nhiều như vậy là do ác nghiệp đã tạo ngày trước là nhân, hiện tại lại tạo ác nghiệp là duyên, 

nhân duyên đầy đủ thì quả báo hiện tiền. Đạo lý này là như vậy. Hiện tại chúng ta đoạn, không 

phải  đoạn  từ  trên  thân,  màphải  đoạn  từ  trên  tâm,  vậy  mới  có  hiệu  quả.  Tuy  thân  không  tạo, 

nhưng trong tâm vẫn có ác niệm thì không được, quả báo vẫn sẽ hiện tiền. Từ trong tâm, đem ác 

niệm đoạn dứt. Tôi thường khuyên đồng tu, chúng ta chỉ có một thiện tâm chân thành, chỉ có một 

thiện ý. Thiện tâm, thiện ý lưu lộ ra bên ngoài là thiện hạnh. Thuần thiện, không những tiêu tai 

nạn của chính mình, mà nhất định cũng có thể giảm nhẹ tai nạn của đại chúng xung quanh chúng 

ta. Tuy là không thể giúp họ hoàn toàn tiêu trừ, nhưng có thể  giúp họ giảm nhẹ. Đây là đạo lý 

nhất định. 

Niệm Phật công đức không thể nghĩ bàn. Mười phương ba đời tất cả chư Phật đều là niệm Phật 

thành Phật,  không hề ngoại  lệ. Tám  vạn bốn ngàn pháp môn, mỗi  môn  đều là pháp môn niệm 

Phật,  chỉ  là  phương  thức  niệm  Phật  không  như  nhau.  Các  vị  đọc  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  đọc 

chương Tỳ Kheo Đức Vân thì liền hiểu rõ. Trong "Hoa Nghiêm 40" là Tỳ Kheo Kiết Tường Vân. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ nói đến đây thôi. Chúc phúc các vị đồng tu, công 

đức viên mãn, pháp hỉ sung mãn. A Di Đà Phật. 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 58) 



357 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 58) 

Trong “Cảm Ứng Thiên”, văn nói về ác báo rất dài. Bảy đoạn nhỏ phía trước là nói căn bản đại 

ác, cũng chính là nói cội gốc của vạn ác.  "Phi nghĩa nhi động, bội lý nhi hành, dĩ ác vi năng, 

 nhẫn tác tàn hại, âm tặc lương thiện, ám hối quân thân, mạn kỳ tiên sinh, phán kỳ sở sự, cuồng 

 chư vô thức, báng chư đồng học, hư vu trá  ngụy, công gian  tông  thân,  cang cường bất  nhân, 

 ngoan lệ tự dụng" .Đến chỗ này, tổng cộng có bảy đoạn nhỏ.Chúng ta phải nên cảnh giác mỗi lúc. 

Bảy sự việc này, nếu như chúng ta tỉ mỉ mà phản tỉnh, mà tư duy, chúng ta đều phạm rồi, chỉ là 

mức độ phạm có cạn sâu khác nhau, phạm vi ảnh hưởng có rộng hẹp không đồng, đương nhiên 

kết  tội  quả  báo  cũng  không  giống  nhau.  Tóm  lại  mà  nói,  đây  là  ác  nghiệp,  do  ác  nghiệp  mới 

chiêu  cảm  thiên  tai  nhân  họa,  vô  số  quả  báo  bất  thiện.  Nếu  như  chúng  ta  không  thể  phản  tỉnh 

kiểm thảo tỉ mỉ, từ nơi căn bản thay đổi tự làm mới, thì không chỉ đạo nghiệp của chúng ta không 

thể  thành  tựu,  chỉ  sợ  thân  người  cũng  không  thể  giữ  được,  phước  báo  của  nhân  gian  thì  càng 

không cần phải nêu. Đây là điều mà một người học Phật trước tiên cần phải giác ngộ. Đoạn văn 

này  chúng  ta  vẫn  chưa  giảng  xong,  hôm  nay  chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  nhỏ  thứ  sáu: "Hư  vu  trá 

 ngụy, công kiết tông thân" . 

"Hư" là hư vọng, không có căn cứ xác thực thì liền tùy tiện nghị luận. "Trá ngụy", "trá" trong 

này chú giải là "ngụy kế mông nhân viết trá", âm mưu ngụy kế, lừa gạt đối với người khác."Kiêu 

tình khi thế", đó là ngụy, hư ngụy.Làm người có thái độ như vậy, hay nói cách khác, không có 

chút thành ý nào.Hiện tại đích thực như vậy, không chỉ đối với xã hội, đối với đại chúng không 

có chút thành ý nào, mà đối với vợ con và cha mẹ của mình cũng không có chút thành ý, tiến 

thêm bước để nói, cũng không thành ý đối với chính bản thân họ.Hiện tại là xã hội như vậy làm 

sao mà không gặp nạn?Tại sao có thể có loại tình hình này?Tại vì sao có sự việc như vậy?Truy 

đến cội gốc, chúng ta bỏ mất đi giáo dục của Thánh Hiền, cho nên mới rơi vào cái bước này. 

Chúng ta có may mắn tiếp nhận giáo dục Thánh Hiền được một phần ít, chúng ta đối với đạo lý 

của thiện ác, nhân quả của thiện ác, có thể hiểu rõ một chút, có được chút năng lực phân biệt, thế 

nhưng tất nhiên năng lực này của chúng ta vẫn chưa đủ. Thế gian có rất nhiều sự việc như phải 

mà quấy, nhất là giống như những người ác ở chỗ này nói, tâm địa bất thiện, diện mạo hư ngụy, 

chúng ta rất khó nhìn thấy được. Hư tình giả ý, ngay đến tông thân, họcũng công kích bơi móc, 

đều nhiễu hại, huống hồ người ngoài. Chúng ta ở trong xã hội gặp những sự việc này có thể trách 

người sao?Không thể nào. Tỉ mỉ quán sát, họ làm được không tệ. Tại vì sao không tệ? Tùy thuận 

phiền  não  tập  khí  từ  vô  lượng  kiếp  của  họ,  "tiên  nhân  bất  thiện",  cha  mẹ  không  dạy  họ,  tôn 

trưởng không dạy họ, thầy giáo không dạy họ, họ không phải Thánh Hiền trời sanh, cho nên họ 

làm  ác  là  phải  vậy.  Nếu  họ  không  làm  ác  thì  họ  chính  là  Phật  Bồ  Tát  tái  sanh,  không  phải  là 

phàm phu.Người phàm thì có lý nào không làm ác? Chúng ta có thể từ góc độ này mà quán sát, 

tâm  của  chúng  ta  liền  bình.  Tâm  bình  khí  hòa,  trong  đây  liền  sanh  trí  tuệ,  vậy  mới  đem  chân 

tướng sự thật thấy được rõ ràng. 

Làm thế nào cứu vãn những chúng sanh khổ nạn này? Vẫn là một phương pháp cũ, toàn tâm toàn 

lực đề xướng giáo dục Thánh Hiền, đề xướng giáo dục Phật Đà, cho dù có một số phê bình ác ý, 

kháng cự, nhiễu hại cũng không hề gì. Vì sao vậy?Họ vô tri, họ đáng thương.Nếu như họ chân 

thật tường tận rồi, tự nhiên họ liền sám hối, họ liền quay đầu. Cho nên chúng ta đối với người 

không rõ lý, người vô tri, lấy thế pháp mà xem, phải lượng thứ họ, không nên trách cứ họ, dùng 

Phật  Bồ  Tát  để  nhìn,  phải  thương  xót  họ,  phải  cứu  họ.  Hiện  tại  bạn  đi  cứu  giúp  họ,  có  những 

phương thức họ không thể tiếp nhận, đó là do thiện căn phước đức của họ chưa đạt đến, cho nên 



358 



cần phải dùng phương tiện khéo léo, trước phải bao dung, phải dung nhẫn, ngay đời này không 

cứu được thì đợi đời sau, đời sau không cứu được thì đời sau nữa.Phật độ chúng sanh thỉ chung 

không bỏ một người, lúc nào chịu quay đầu thì đến lúc đó sẽ giúp đỡ họ.Nếu không thể hồi đầu 

thì đứng ở bên cạnh nhìn, chân thật là nhìn họ tạo nghiệp, nhìn họ đọa lạc, nhìn họ đọa địa ngục, 

nhìn họ chịu vô số khổ.Vì sao vậy?Bạn nói thiện ngôn thiện ngữ đối với họ, họ nghe không lọt 

vào, họ không tin tưởng, họ không thể tiếp nhận, họ có phân biệt chấp trước kiên cố. Không phải 

Phật  Bồ  Tát  không  giúp  đỡ  họ,  do  chấp  trước  kiên  cố  của  họ  quá  mạnh,  nghe  không  được  lời 

thiện, không thấy được việc thiện chân thật. Vì sao vậy?Tâm của họ là hư vọng, cái họ thấy được 

cũng là hư vọng, cho nên chân thành là quan trọng nhất.Trong chú giải nhỏ này nêu ra cho chúng 

ta rất tốt,  "thành giả thiên chi đạo dã, tư thành giả nhân chi đạo giả" .Chúng ta tu học, đem sự 

chân thành xếp ở ngôi thứ nhất.Có chân thành sau đó mới có “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, có 

“thanh tịnh, bình đẳng, giác” thì sau mới có đại từ đại bi. 

"Tư thành"  chính  là trong Phật pháp  gọi  là phát  tâm Bồ  Đề. Thể  của Tâm  Bồ Đề, trên  "Kinh 

Quán Vô Lượng Thọ Phật" nói là tâm chí thành, chân thành đến tột đỉnh, cái tâm này chính là 

tâm Bồ Đề. Thâm tâm, đại bi tâm là tác dụng của tâm Bồ Đề. Tâm chí thành là thể tánh của tâm 

Bồ  Đề.  Nếu  chúng  ta  không  phát  ra  tâm  chân  thành  thì  tâm  Bồ  Đề  từ  đâu  mà  ra?  Căn  bản  sẽ 

không có. Tâm chân thành là chân thật làm đến không lừa gạt chính mình, không lừa gạt chúng 

sanh, đây là chân thành. Chỉ có tâm chân thành mới có thể tuân theo giáo huấn của Phật, "lìa tất 

cả tướng, tu tất cả thiện". Nếu tâm không chân thành thì phải quấy thiện ác luôn luôn điên đảo, 

đem quấy ác xem thành thiện, đem việc thiện xem thành quấy. Thấy sai rồi! Người như vậy, ở 

thời  đại  hiện  tiền  này  không  ít.Chúng  ta  chính  mình  phải  nỗ  lực  phản  tỉnh,  xem  có  phải  mình 

cũng là loại người này hay không?Không phản tỉnh, không kiểm điểm, bạn không thể nào nhận 

ra, làm sao có thể quay đầu?Chính mình luôn cho rằng chính mình tu được không tệ, tu được rất 

tốt, làm gì biết được việc mình làm chính là nghiệp nhân của địa ngục?Cho nên, chúng ta dùng 

“Cảm Ứng Thiên”, dùng “Liễu Phàm Tứ Huấn”, dùng “An Sĩ Toàn Thư”(đây là Ấn Tổ dạy bảo 

chúng ta), làm một sự nỗ lực phản tỉnh kiểm điểm.Ở ngay trong giáo huấn của Phật, chúng ta đặc 

biệt đề xướng "Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh".Ngày trước, tôi đã từng giảng qua 

ba lần. Hiện tại cũng có đồng tu y cứ theo băng ghi hình này, đem nó chỉnh lý thành văn tự, cũng 

có chỗ đã in thành sách, lưu thông bên ngoài. Những văn tự này, tôi phải tìm ra thời gian để xem 

qua một lần.Sau khi tu đính mới có thể chính thức lưu thông.Những thứ này đều là giúp chúng ta 

cải ác hướng thiện, làm thành nấc thang thứ nhất để chúng ta vào đạo tu học. 

Trong  "Hội  Biên"  nói  được  rất  hay:  “Chúng  ta  ngày  nay  xả  bỏ  chân  thành  mà  lấy  hư  dối  trá 

ngụy, đây là trái với thiên đạo, mất đi nhân đạo”. Trong sáu cõi luân hồi, cõi trời mất đi rồi, cõi 

người mất đi rồi, các vị nghĩ xem, còn đi đến nơi nào?Quả báo ở ba đường, chúng ta làm sao có 

thể không cảnh giác? Sinh mạng của con người rất là yếu kém. Đại địa chấn ở Đài Loan là chứng 

minh giáo huấn của Phật giáo.Trên Kinh Phật nói cho chúng ta nghe quá nhiều, "mạng người vô 

thường, cõi nước không an".Chúng ta cư ngụ ở trên địa cầu này, tầm nhìn của Phật thấy được rất 

là nguy kém,  không tránh được đổ vỡ.Khoa học gia có dự đoán, ngay trong thái không có rất 

nhiều hành tinh nhỏ, đường kính của hành tinh nhỏ này là mười cây số, mấy chục cây số, một 

trăm cây số, không như nhau. Nếu hành tinh nhỏ này đụng vào địa cầu, địa cầu liền vỡ ra, bao 

gồm tất cả sinh mạng trên địa cầu, trong khoảng sát na liền bị tiêu tan hết.Tình hình này đã có 

xảy ra hay chưa? Có! Nhà sử học, nhà khảo cổ nói với chúng ta, ngày xưa trên địa cầu bị những 

hành tinh nhỏ này, vẫn không phải quá lớn, đã từng đụng qua rồi. Họ đã nói, ngày trước những 

loàikhủng long bị tuyệt  chủng trên địa cầu là do nguyên nhân  gì? Hành tinh nhỏ đụng vào địa 



359 



cầu.Bề rộng của hành tinh nhỏ đó không vượt quá mười cây số, nếu như là mấy chục cây số, vậy 

địa  cầu  đã  vỡ  tan  rồi.  Rất  là  yếu  ớt!Mạng  người  là  vô  thường.Chúng  ta  ngày  nay  được  thân 

người,  cư  trụ  ở  địa  cầu  này,  gặp  được  chánh  pháp,  bạn  mới  biết  được  cơ  duyên  này  thật  khó 

được, thật là trân quý. 

Phật dạy chúng ta ngay trong một đời này phải nên làm những việc gì? Phật nói:  "Vạn ban tương 

 bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân" . Những gì không thể mang theo thì chúng ta phải buông xả, 

còn  những  gì  mang  đi  được  thì  chúng  ta  phải  thật  làm.  Những  thứ  nào  có  thể  mang  đi 

được?Nghiệp mà bạn tạo thì mang đi được.Nghiệp tập chủng tử vĩnh viễn không mất.Vậy thì bạn 

tạo ra ác nghiệp, bạn mang đi, tương lai biến thành quả báo ba đường; bạn tạo ra thiện mang đi, 

tương lai hưởng phước báo trời người, cái này bạn mang đi được, không thể mất đi.Phật vì chúng 

ta nói rõ chân tướng sự thật, chúng ta chính mình phải hiểu được nên chọn lựa thế nào.Chúng ta 

phải nên chọn lấy nghiệp thiện, đây là Phật dạy chúng ta.Không những phải tu tất cả thiện, hơn 

nữa phải lìa tướng tu thiện.Vì sao vậy?Lìa tướng tu thiện thì quả báo ở pháp giới Phật, ở pháp 

giới Phật Bồ Tát; chấp tướng tu thiện thì quả báo ở pháp giới trời, người. 

Lòng từ bi của Phật đến tột đỉnh.Chúng ta tu thiện thì phải lìa tướng, không thể nào nhiễm trước 

đối với thế xuất thế gian pháp.Tất cả lúc, tất cả nơi, ngay trong tất cả cảnh duyên thường phải giữ 

lấy tâm thanh tịnh.Tâm thanh tịnh chính là ở tất cả các pháp, không phân biệt, không chấp trước, 

không khởi tâm, không động niệm.Người thế gian mê, ta không mê.Người thế gian không chịu 

tạo, ta đến tạo, lìa tướng tu thiện.Người thế gian không chịu tạo, người tường tận nên chịu tạo, 

người giác ngộ chịu tạo. 

Các vị đồng tu, buổi tối hôm qua chúng ta cùng nhau trải qua tiết trung thu. Tôi đã nghe qua báo 

cáo củamọi người. Báo cáo của các vị cũng có phần đền trả công lao hộ pháp của các cư sĩ. Mọi 

người đều phấn đấu nỗ lực như vậy, dụng công tu học, đây là chúng ta báo ân của thường trụ, 

báo  ân  của  hộ  pháp,  báo  ân  của  quốc  gia,  báo  ân  của  đàn  việt.  Chúng  ta  là  chăm  chỉ  để  làm, 

chúng ta phản tỉnh kiểm điểm, chúng ta làm như vậy vẫn không đủ, vẫn phải chăm chỉ nỗ lực. 

Ấn Tổ cả đời đề xướng ba loại sách: “Liễu Phàm Tứ Huấn”, “Cảm Ứng Thiên Hội Biên”,“An Sĩ 

Toàn Thư”. Tôi dùng quyển này chính là quyển của Ấn Tổ Hoằng Hóa Xã. “An Sĩ Toàn Thư”, 

Tổ sư Ngài, tâm từ bi khẩn thiết, biết được chúng sanh thế gian đời sau này gặp phải tai nạn to 

lớn, Phật Kinh tuy là tốt, nhưng người nói ít, người tường tận không nhiều, huống hồ có rất nhiều 

người còn hiểu lầm nghiêm trọng đối với Phật pháp, cho rằng Phật giáo là tôn giáo, cho nên tôn 

giáo cùng tôn  giáo liền  có đối  lập, tín đồ  của các tôn  giáo khác trên thế  gian không bằng lòng 

xem Kinh Phật, cho nên Ấn Tổ dùng ba loại sách này. Ba loại này đều không phải là Kinh điển 

Phật giáo, hy vọng nó có thể phổ cập, có thể làm cho các tín đồ của tôn giáo khác cũng có thể 

tiếp nhận, đây không phải Phật giáo. Chúng ta từ ngay chỗ này mà thể hội được khổ tâm của Ấn 

Tổ.  Dụng  ý  của  Ngài  là  hy  vọng  tránh  được  nghi  lự  này  của  các  tôn  giáo,  đến  tiếp  nhận  giáo 

huấn của Thánh Hiền nhân, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện. Nếu như tâm hạnh bất thiện, như mấy 

câu phía trước của “Cảm Ứng Thiên” đã nói, giữ cái tâm như vậy, có loại ý niệm này, đối nhân 

xử thế tiếp vật, lời nói chỗ này đã nói rất hay: "Kỳ tâm thậm lao". Câu nói này nói vọng niệm của 

họ rất nhiều, ngày ngày đang lao tâm. "Kỳ sự thậm nguy", họ làm ra những sự việc rất là nguy 

hiểm."Nãi thiên hạ đệ nhất đẳng bạc phước tương dã".Mấy câu này, các đồng tu chúng ta phải 

đem nó học thuộc lòng, văn không dài, đem nó học cho thuộc lòng.Từ "phi nghĩa nhi động, bội 

lý nhi hành", đến "cang cường bất nhân, ngoan lệ tự dụng", phải đem đoạn nhỏ này học thuộc, 



360 



mỗi giờ mỗi phút phản tỉnh. Ngày trước, tôi khuyến khích đồng tu đem “Cảm Ứng Thiên” phụ 

lục vào thời khóa tối, khi làm xong thời khóa tối thì đọc qua một lần “Cảm Ứng Thiên”. 

Chúng  ta  có  phải  như  cổ  đức  đã  nói,  "thiên  hạ  đệ  nhất  đẳng  bạc  phước  chi  nhân"  hay  không? 

Không có phước! Vậy thì nếu như lật ngược lại, ngày nay chúng ta đề xướng  "chân thành, thanh 

 tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi" , giữ cái tâm như vậy;  "nhìn thấu, buông xả, tự tại, tùy duyên, 

 niệm Phật" , làm cái việc như vậy, đó là người phước dày đệ nhất đẳng trong thiên hạ. Chúng ta 

có phước dày hay phước mỏng đều ở khoảng một niệm của chính mình. Chúng ta phải hiểu được 

đạo lý này, mỗi giờ mỗi phút phải để ở trong tâm, đem cái tướng phước mỏng đoạn dứt, chăm 

chỉ  mà  tu  phước  dày.Không  có  phước  báo  thì  không  thể  giúp  chúng  sanh,  cho  dù  giúp  chúng 

sanh cũng là không thể làm được, cũng là làm sai việc. Cho nên, hai câu nói "kỳ sự thậm nguy", 

"kỳ tâm thâm lao" rất có đạo lý. "Bất nhập tam đồ, kỳ tương hà quy", loại người này không đọa 

vào ba đường ác thì họ đi đến nơi nào?Chắc chắn là đọa ba đường ác. 

 "Cuồng chư vô thức, báng chư đồng học, hư vu trá ngụy, công kiết tông thân" . Đoạn này là căn 

nguyên của các ác, mà ở xã hội ngày nay, gần như trên toàn thế giới, chúng ta tùy thời tùy chỗ 

đều có thể thấy được, thậm chí chính mình bình lặng mà phản tỉnh, mấy câu này chúng ta có câu 

nào  mà  không  phạm?  Cho  nên,  xã  hội  ngày  nay  động  loạn  bất  an,  thiên  tai  nhân  họa,  mà  trên 

"Kinh Vô Lượng Thọ", phẩm thứ 33, Phật nói được rất hay: "Tiên nhân vô tri, bất thức đạo đức, 

vô hữu ngữ giả", bạn làm sao có thể trách họ chứ? Chân tướng của sự thật, chỉ có Phật thấy được 

rõ ràng, thấy được thấu triệt. Phật chân thật là từ bi đến tột đỉnh, mắt nhìn thấy chúng sanh tạo 

nghiệp thọ báo, lấy bi tâm vô tận để dạy bảo họ, ngay trong ức vạn người chân thật có thể hồi 

đầu, chẳng qua là hai - ba người mà thôi. Cho nên,các vị đọc điển tích củacổ Thánh tiên Hiền 

mới sâu sắc hiểu được nỗi khổ tâm của họ.Thế Tôn và Khổng Tử, trọn đời từ nơi công tác giáo 

dục  vẫn  không  phải  là  mấy  câu  nói  trên  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  đã  nói  hay  sao?Ai  có  thể 

dạy?Người  tường  tận  có  thể  dạy.Người  tường  tận  tất  nhiên  là  số  ít,  người  mê  hoặc  là  đa 

số.Người  thế  gian, thời  gian thân cận thiện tri thức ít. Chúng ta thân cận lão sư, tất  nhiên thời 

gian ở chung với lão sư ít, mà thời gian ở chung với bạn học thì dài; tri kiến của bạn học cũng 

gần bằng với chúng ta, một số lỗi lầm đã phạm chính mình tuyệt nhiên không biết, còn cho rằng 

hành vi tạo tác của chính mình đều là chính xác; nghe tin bạn học mà không thể nào tôn trọng lão 

sư. Lão sư tôn trưởng, tất nhiên là người tái lai, nếu như có nghi hoặc phải nên thỉnh giáo, lão sư 

có trách nhiệm giúp chúng ta phá mê khai ngộ. 

Mấy câu này tổng cộng phân thành bảy đoạn nhỏ.Chúng ta đọc đến đoạn nhỏ thứ sáu "hư vu trá 

 ngụy, công kiết tông thân" .Tôi đọc tám chữ này, cảm khái vô hạn. Tôi cảm thấy tám chữ này là 

nói ra căn bản thiên tai nhân họa ngày nay của chúng ta. Đoạn này tôi đã giảng qua mấy lần, thế 

nhưng tôi cảm  thấy không thể không nói  nhiều  lần.Người  phàm  phu mỗi  ngày đọc Kinh, mỗi 

ngày nghe Kinh, phiền não tập khí  của chúng ta  không thể  chuyển đổi  lại,  cho nên tôi sâu sắc 

hiểu rõ, Thế Tôn tại vì sao phải giảng Kinh nói pháp 49 năm.Bốn mươi chín năm có thể chuyển 

đổi  lại  thì  đều  là  người  rất  cừ  khôi  rồi,  làm  gì  mà  nghe  Kinh  có  ba  đến  năm  năm  thì  có  thể 

chuyển đổi lại được?Vào thời xưa thì có, hiện tại thì không có.Bạn cùng học với tôi rất nhiều, có 

tám năm, cũng có mười năm, hai mươi năm, nhưng có chuyển đổi được hay không? Tỉ mỉ quán 

sát chưa thể chuyển đổi được. Chúng ta chính mình nỗ lực phản tỉnh kiểm điểm, có chuyển đổi 

được hay không?Tôi học Phật 47 năm rồi, giảng kinh 40 năm mới có thể chuyển đổi được chút 

ít, tuyệt  nhiên  chưa  chuyển đổi  được 100%.Nếu chuyển đổi  được 100%  thì  thành Phật  rồi.  Do 



361 



đây có thể biết sự việc này thật khó. Cho nên gần đây tôi đọc Kinh luận này, chọn lấy và giảng tỉ 

mỉ, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Trong chú giải nói rõ cho chúng ta biết "hư" là gì. Hư là hư vọng, "mạn vô căn cứ" thì gọi là hư, 

trong Phật pháp gọi là giảo ngôn, không có căn cứ. Có thể tin hay không? Người tin rất nhiều, 

mọi người đều tin nghe, dường như là họ nói thật vậy. Đặt điều sanh sự toàn là vô căn cứ, hoàn 

toàn dựa vào dò xét  của chính  mình, dựa vào vọng tưởng của chính  mình, sự  thật  có rất  nhiều 

chỗ, không phải người tri thức nông cạn như chúng ta có thể thấy ra được. Có một số việc nhỏ 

cạn  còn  dễ  thấy,  mọi  người  có  thể  vừa  nhìn  liền  tường  tận,  vào  sâu  thêm  một  tầng  thì  không 

thấy.Đem thiện cho là ác, đem ác cho là thiện, thiện ác, phải quấy, tà chánh điên đảo, quá nhiều 

quá nhiều rồi.Cho nên đại chúng ngày nay, trong tâm của các đồng tu, làm thế nào xây dựng một 

tiêu chuẩn? Tiêu chuẩn Phật đã xây dựng cho ta rồi, chúng ta không tường tận, chúng ta không 

tuân thủ, vẫn cứ là như phải mà quấy, nghe theo lời xằng bậy. Ta ngay đời này gặp được người 

sáng  suốt.  Tôi  ở  chung  vớiQuán  Trưởng  Hàn  trong  40  năm,  có  lời  thị  phi  hay  không?  Rất 

nhiều.Bà nghe những lời thị phi này thì thế nào?Có người nói lời thị phi với tôi, bà đến hỏi tôi sự 

việc này là thật hay là giả.Đây là một người thông minh, không phải là người hồ đồ. Người hồ đồ 

nghe theo lời bịa đặt, không đến hỏi tôi, họ liền rời khỏi rất dễ dàng. Đến sau khi làm cho rõ ràng 

rồi thì hối hận không kịp. Trong việc này có rất nhiều người như vậy, đặt điều sanh sự, mục đích 

là gì? Những thí dụ như thế này, chúng ta ở trong xã hội hiện thực xem thấy được quá nhiều quá 

nhiều, "nhỏ là cá nhân, lớn là đoàn thể", căn nguyên đều là tự tư tự lợi, lời nói việc làm đều là 

tổn người lợi mình. Kỳ thật, họ không rõ ràng chân lý, tổn người chắc chắn không lợi mình, chỉ 

có lợi người mới là chân thật lợi mình. 

“Cảm Ứng Thiên”, Pháp sư Ấn Quang đặc biệt in ấn ra, làm thành giáo huấn duy nhất cứu giúp 

chúng sanh thời Mạt Pháp.Chúng ta ngày ngày phải đọc, ngày ngày phải nghiên cứu thảo luận, 

thâm  giải  nghĩa  thú,  chăm  chỉ  nỗ  lực  phụng  hành.  Sinh  mạng  của  con  người  rất  là  yếu  đuối. 

Động đất lớn ở Đài Loan, các vị đều thấy được rất rõ ràng, khoảng trong mấy giây là sinh mạng 

và tài sản liền tiêu mất. Có rất nhiều người cả nhà đều bị mất mạng trong tai nạn này. Thời gian 

mấy giây, họ đã gặp phải, có thể bảo đảm chúng ta chính mình không gặp hay không? Nghĩ đến 

chỗ này, chúng ta mới tường tận là Đại Sư Ấn Quang tại vì sao thường hay đem chữ "chết" để ở 

ngay  trước  mặt  mình?  Phật  đường  của  Đại  Sư  Ngài  không  giống  như  Phật  đường  của  người 

khác,  ngay  giữa  Phật  đường  treo  một  chữ  "CHẾT"  lớn,  bên  dưới  chữ  "CHẾT"  là  thờ  một  tôn 

tượng A Di Đà Phật. Ngày ngày nghĩ đến, tùy giờ tùy phút đều có thể chết. Khi chết rồi thì làm 

sao? Người thông minh có cái nhìn trước sau, không nghĩ đời này mà nghĩ đời sau, con người 

này mới là chân thật có trí tuệ. Sau khi chết thì đi đến nơi nào?Đây gọi là việc lớn tử sanh. Trong 

Kinh luận dạy chúng ta: "Vạn ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân". Cho nên, trồng nhân 

thiện ắt được quả thiện, tạo nghiệp ác nhất định có khổ báo.Như thế nào thì gọi là thiện?Phàm hễ 

lợi  ích chúng sanh là thiện, phàm  hễ  lợi  ích  chính mình là ác.Đạo lý  này, chúng ta đã nói  qua 

nhiều rồi.Người  tại  vì  sao hư vọng, vu hiểm,  trá  ngụy?Đều là vì  tự  tư tự  lợi  mới  tạo ra các ác 

nghiệp này. 

Câu thứ hai nói: "Vọng hữu ô miệt". Đây gọi là vu, hãm hại người. 

 "Ngụy kế mông nhân viết trá" , ức hiếp dối trá. 



362 



 "Kiêu tình khi thế" , đây gọi là ngụy, hư ngụy. Ngài nói ra bốn chữ, phía sau nói "phân ngôn tắc 

tứ",  phân  khai  ra  nói  bốn  chữ  này,  hợp  lại  mà  nói  chính  là  "không  thành  tâm",  "không  thành 

vậy", hay nói cách khác, chân thành chính là răn trừ "hư vu trá ngụy", đây mới gọi là chân thành. 

Nếu còn có cái ý niệm này tồn tại thì bạn không thành. 

 "Thành  giả  thiên  nhân  chi  đạo  dã" .Chữ  "thiên"  này,  ở  trong  Phật  pháp  nói  chính  là  chân  tâm, 

chính là bổn tánh.Thành là chân tâm, thành là tự tánh. 

 "Tư  thành  giả  nhân  chi  đạo  dã" ,  thường  hay  nghĩ  thành,  thường  hay  nhớ  thành,  thường  học 

thành.Nhân đạo, cái nhân đạo này là Bồ Tát đạo. Quả nhiên chúng ta giữ tâm chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bithì chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần bảo hộ. Một số đồng 

tu Singapore nghe được sự việc cảm ứng của cư sĩ Tề ở Thiên Mục Sơn, đều lo sợ không dám 

lên núi.Nguyên nhân gì vậy? Tâm không thành! Có nên đến nơi đó để tu hành hay không? Nên! 

Ta muốn học Phật, ta muốn cầu sanh Tịnh Độthì ta nhất định phải lên núi. Ta không muốn cầu 

sanh Tịnh Độ, ta vẫn muốn luân hồi sáu cõi, ta vẫn muốn đọa ba đường ác thì ta không nên đi. 

Đây là sự việc rất rõ ràng bày ra ngay trước mắt. Bạn không dám đi, bạn chính là chúng sanh của 

ba đường ác. Bạn dám đi, bạn chính là chân thật phát tâm cầu sanh Tịnh Độ, muốn thấy A Di Đà 

Phật. Vấn đề chính là, tâm của bạnlà chân tâm hay là giả tâm, quá rõ ràng rồi!Trong tiểu chú nói 

được rất hay, ngày nay chúng ta xả bỏ chân thành, làm ra cái gì?"Hư vu trá ngụy".Đây là nghịch 

thiên, là trái nghịch thiên đạo,mất đi nhân đạo. Mất đi nhân đạo rồi,  "kỳ tâm thậm lao" , trong tâm 

lo lắng, lao tâm.  "Kỳ sự thậm nguy" , cái sự này là gì?Bình thường, bạn đối nhân xử thế tiếp vật, 

bạn làm những việc nguy hiểm này.Kết luận sau cùng nói:  "Nãi thiên hạ đệ nhất đẳng bạc phước 

 tướng dã" , không có phước báo, thiên hạ bạc phước không thể hơn đây.  "Bất nhập tam ác, kỳ 

 tương hà quy" .Loại người này không đọa lạc ba đường ác thì họ đi đến nơi nào?Mấy câu nói này 

đáng được chúng ta sâu sắc phản tỉnh. 

Xã hội hiện đại ngày nay pháp nhược ma cường. Trong "Thanh Tịnh Minh Hối" của "Kinh Lăng 

Nghiêm" đã nói: "Tà sư nói pháp nhiều như cát sông Hằng", đây chính là chỉ xã hội trước mắt 

chúng  ta.  Những  gì  là  tà  sư?Phàm  hễ  nói  ra  những  lời  cho  bạn  nghe  trái  lý,  trái  với  tánh  đức, 

những người đó toàn là tà sư. Thật quá nhiều, quá nhiều rồi! Mỗi ngày bạn đã tiếp xúc đều là như 

vậy.Có mấy người dạy bạn hành thiện?Có mấy người nhận thức được cái gì là chân thiện, cái gì 

là giả thiện? Trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” nói rất hay, thiện có “chân - giả”, có “tà - chánh”, có 

“thiên  -  viên”,  có  “lớn  -  nhỏ”,  có  mấy  người  có  thể  nhận  thức  rõ  ràng?  Do  nguyên  nhân  gì? 

Không đọc sách Thánh Hiền, không thân cận thiện tri thức. Vào thời xưa, người đi học thường 

nói:  "Ba  ngày  không  đọc  sách  Thánh  Hiền,  mặt  mũi  thấy  đáng  ghét".  Từ  trong  câu  nói  này, 

chúng ta thể hội được tập khí của chúng ta là nghiêm trọng đến như vậy.Ba ngày không tiếp xúc 

sách Thánh Hiền, tâm bệnh tập khí lại xuất hiện.Chúng ta nghĩ xem, công lực của người xưa tu 

học còn có thể khống chế được ba ngày, công lực của người hiện tại, e rằng không thể khống chế 

được ba giờ. Thật đấy! Một mặt đọc, một mặt đang giảng, một mặt vẫn nghĩ tưởng xằng bậy, đây 

chính  là  không  thể  khống  chế  được.  Sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  vẫn  là  như  vậy,  vẫn 

muốn tạo tội nghiệp, vậy bạn liền biết được phiền não tập khínghiêm trọng đến trình độ nào. Cho 

nên không đọc Kinh thì làm sao được?Ngày ngày đọc, giờ giờ đọc, trừ khi chính mình có công 

tác.Khi buông xả công việc thì liền phải mở quyển Kinh ra. Rất đáng lo!Không nên cho rằng học 

Phật, học Tịnh Độ rồi, tương lai chắc chắn có thể vãng sanh.Thiên Mục Sơn cũng không dám đi, 

còn vãng sanh hay sao? Chính mình phải rõ ràng, phải tường tận. 



363 



Các vị  nghe cư sĩ  Tề  giảng, quỷ  thần của Thiên Mục Sơn đều mong muốn nghe  Kinh, đều hy 

vọng thời  gian nghe Kinh dài một chút. Ngày ngày mở băng ghi hình, nhưng họ vẫn cảm thấy 

thời gian không đủ. Sau khi chúng ta nghe rồi có cảm tưởng gì?Tôi nghĩ, đại đa số sau khi nghe 

rồi trơ trơ như người gỗ, không hề để ý. Sau khi tôi nghe rồi, cảm xúc rất sâu sắc.Khi không có 

công tác, khi không có người đến tìm tôi thì tôi đọc Kinh, mỗi giờ mỗi phút không dám buông 

lỏng. Các vị cầu là quả báo hiện đời, tôi thì cầu hy vọng đời sau thân cận A Di Đà Phật, không 

mong  cầu  thứ  gì  của  thế  gian  này,  tất  cả  tùy  duyên,  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỉ  công  đức. 

Chúng ta ở cái thế gian này, sống một ngày cũng tốt, sống hai ngày cũng tốt, thế nào cũng tốt, 

mọi  thứ  tùy  duyên,  quyết  định  không  có  chấp  trước,  quyết  định  không  có  dục  vọng  của  chính 

mình.  Sống  thêm  một  ngày  thì  giúp  đỡ  chúng  sanh  thêm  một  ngày,  mặc  họ  có  làm  theo  hay 

không,  trái  lại  sống  một  ngày  thì  làm  một  ngày,  ngạn  ngữ  thường  nói:  "Làm  hòa  thượng  một 

ngày, đánh một ngày chuông". Đem sự việc của chính chúng ta làm cho được tròn đầy viên mãn 

thì chính là công đức viên mãn. Không phải sự việc thuộc bổn phận của mình thì không nghe 

không hỏi.Khi tôi đọcđoạn Kinh văn này, cảm xúc của tôi sâu hơn các vị gấp nhiều lần. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 59) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 59) 

Xin chào các vị đồng tu, chào mọi người! 

Hôm qua,tôi đã giảng đến câu "Hư vu trá ngụy, công kiết tông thân" .Bốn chữ phía trước tôi đã 

giới thiệu qua rồi, bốn chữ phía sau này thì chưa hướng. Trong chú giải của "Hội Biên" nói được 

rất rõ ràng, "đồng tánh xưng chi vi tông, vị tánh xưng chi vi thân", cho nên tông cùng thân là có 

phân ra, quan hệ đều rất là mật thiết. Trong đây nói được rất hay:  "Tuy hữu viễn cận, thân sơ bất 

 đẳng, thật giai ngã thân, quan hệ chi nhân" . Cha con, anh em, họ hàng cùng một họ, đây là tông, 

cùng một tổ tông, một mạch truyền thừa tiếp nối. Thân, đây là khác họ kết thành hôn nhân, cho 

nên  có  gia  thân  quyến  thuộc.  Tuy  là  cùng  họ,  khác  họ,  có  sự  khác  biệt,  thế  nhưng  sau  khi  kết 

thành hôn nhân thì đều là người một nhà, cho nên đều phải nên lấy “thân ái trung thành” để đối 

nhau, cùng hoạn nạn, cùng chịu khổ.Đây là từ trên nhân luân mà nói. Nếu như từ trên Phật pháp 

để nói, phạm vi đó thì lớn, người thông thường rất khó lý giải, rất khó tiếp nhận, thế nhưng đó là 

chân tướng sự thật. Đây là chúng ta đọc được rất nhiều trong Kinh luận Đại Thừa, chúng ta nỗ 

lực nêu ra để cùng thảo luận.Đích thực đây là sự thật.Chân tướng của sự thật, hư không pháp giới 

tất cả chúng sanh đồng tông với chúng ta, ở trong thế pháp, đồng tông là từ trên luân lý mà nói là 

đồng một tổ tiên, ở trong Phật pháp nói là đồng một tự tánh, đồng một chân tâm. 

Thế Tôn ở trong Hoa Nghiêm đã nói được rất hay, vũ trụ vạn pháp từ đâu mà có? "Duy tâm sở 

hiện", cái tâm này là cộng đồng, mười pháp giới y chánh trang nghiêm đều là duy tâm sở hiện, 

duy thức sở biến.Thức là cái gì? Thức là tâm khởi tác dụng, cho nên trong Kinh giáo Đại Thừa 

thường nói: "Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh", nói ra một cái "tâm", nói ra một cái tưởng. Tâm 



364 



năng hiện, tưởng năng biến.Tưởng chính là thức. Tám thức, 51 tâm sở, chỉ dùng chữ “tưởng” này 

làm đại biểu, cho nên là tâm hiện, thức biến. Từ tâm tưởng sanh, làm sao nó không phải từ trong 

tâm? Cho nên, Phật cùng các Pháp Thân Đại Sĩ xem thấy tất cả chúng sanh tàn sát lẫn nhau, thì 

giống như lão tổ tông xem thấy con cháu đời sau tương tàn lẫn nhau. Tình hình này là như vậy, 

có thể trách họ hay không?Không thể trách họ.Tại vì sao không thể trách họ?Họ không hiểu rõ 

chân tướng sự thật,  không có người  dạy họ, cho nên Phật ở trong "Kinh Vô  Lượng Thọ", nói 

được rất hay: "Tiên nhân vô tri, bất thức đạo đức" . Đạo đức là gì?Đạo đức chính là chân tướng sự 

thật.Người ở đời trước đã lơ là rồi, họ không hiểu rõ chân tướng sự thật, không có người nói với 

họ, họ tạo những tội nghiệp nàythì không thể trách họ. 

Chúng ta đọc lịch sử, chúng ta thấy được cổ Thánh tiên vương, những đế vương vào thời xưa, họ 

hiểu được, họ tường tận, cho nên làm quốc vương, sự việc thứ nhất là giáo học, "kiến quốc quân 

dân,  giáo  học  vi  tiên",  phải  dạy.  Cho  nên,  Trung  Quốc  thời  xưa,  không  chỉ  là  người  lãnh  đạo 

quốc  gia,  thậm  chí  đến  người  lãnh  đạo  thôn  xóm  địa  phương,  gia  trưởng  của  một  gia  đình  là 

người lãnh đạo trong một nhà, đây là đại Thánh đại Hiền đều yêu cầu phải làm đến được ba chữ 

"Quân-Thân-Sư". Ý nghĩa nàyrất sâu rất rộng, chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội. Không chỉ là lãnh 

đạo, mà đối với người bị lãnh đạo phải có thân tình giống như cha con, anh em, thân bằng quyến 

thuộc trong nhà vậy, ái hộ nhiệt tình, cái này làm đến thân. Còn phải làm đến "sư", sư là tận tâm 

tận lực giáo hóa họ, khiến cho họ tường tận luân thường đại đạo, họ hiểu được làm người phải 

như thế nào, làm thế nào tiếp vật, làm thế nào sinh hoạt. 

Phật pháp trước khi chưa truyền đến Trung Quốc, người Trung Quốc đã và đang làm. Vào triều 

Hán Minh Đế, Phật giáo chính thức truyền đến Trung Quốc. Những lời Phật đã nói, những điều 

Phật đã dạy, cùng với cổ Thánh tiền Hiền chúng ta không hẹn mà gặp, cho nên từ triều đình đến 

dân dã đều rất  là hoan nghênh đối  với  giáo học của Phật  Đà, nó bổ sung cho  giáo học truyền 

thống của chúng ta, tương bổ tương thành. Người Trung Quốc ưa thích đơn giản, giảng cương 

lĩnh rất thiết yếu, Phật pháp nói được rất tường tận, đây là chúng ta được trời ưu đãi. Chúng ta 

thấy trên địa cầu này, các quốc gia dân tộc khác đều chưa có.Đây là phước của chúng ta. Tổ tiên 

của người Trung Quốcđích thực đã làm đến được ba chữ "Quân-Thân-Sư" này, làm được rất viên 

mãn. 

Trung Quốc ngày nay, tại vì sao suy vi lạc hậu như vậy? Thực tế là khoảng 200 năm gần đây, bị 

người ta ức hiếp là do mê tín khoa học kỹ thuật của người nước ngoài, xem thường đi giáo huấn 

của tổ tông, cho nên chúng ta mới thành ra như thế này. Văn minh khoa học của nước ngoài có 

thể giải quyết được vấn đề hay không? Trải qua khoảng hơn một trăm năm, hiện tại tật bệnh xuất 

hiện, thế là cả thảy thế giới tràn đầy nguy cơ ý thức. Người nước ngoài hiện tại muốn học những 

thứ  cổ  xưa của chúng ta, họ bắt  đầu  giác ngộ  rồi,  cho nên rất  nhiều trường đại  học danh tiếng 

trên thế giới đều mở khoa Hán học, nghiên cứu Hán học, người học tập Hán học càng ngày càng 

nhiều. Mục đích của họ ở đâu? Giải quyết vấn đề xã hội. Trung tâm của vấn đề xã hội là vấn đề 

của nhân tâm.Kinh tế, khoa học kỹ thuật không thể nào cải tạo nhân tâm. Vấn đề của tâm tánh là 

trung tâm của giáo dục chúng ta, là hạt nhân của giáo dục Phật Đà. Khoảng năm 70, nhà đại học 

vấn của nước Anh - tiến sĩ Thang Ân Tỉ hô hào với thế giới rằng: “Có thể giải quyết vấn đề của 

thế kỷ 21, chỉ có học thuyết của Khổng Mạnh và Phật pháp Đại Thừa”. Chân thật có kiến địa! 

Tôi nghe nói, hiện tại nước Anh và Úc châu đem giáo học của Phật pháp cắm gốc từ trường mầm 

non. Trường mầm non, tiểu học, trung học, đại học đều phải học giáo trình Phật Kinh. Chúng ta 



365 



nghe nói cảm thấy rất là kinh ngạc. Tôi ở Úc châu, đồng tu Úc châu, người địa phương thỉnh cầu 

tôi giúp họ biên soạn giáo trình của tiểu học và trường mầm non. Tôi nghe được thì vô cùng hoan 

hỉ. Trở lại Singapore, tôi yêu cầu đồng tu chúng ta cùng nhau biên soạn giáo trình này. Từ những 

chỗ này chúng ta có thể thấy ra được, họ xem trọng Phật pháp đến cỡ nào. Nếu như không có sự 

nhận biết sâu sắc đối với Phật pháp, làm sao họ có thể xem trọng? Điểm này đáng được chúng ta 

phản tỉnh, cũng đáng được chúng ta cảnh giác. Sau khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc đã biến 

thành văn hóa của chúng ta. 

Lần này tôi đến thăm viếng Bắc Kinh, sở nghiên cứu văn hóa Phật giáo Trung Quốc, sở trưởng 

Ngô nói với tôi, Ấn Độ bên kia yêu cầu họ đem Kinh điển của Trung văn dịch thành văn Ấn Độ 

để tặng cho họ, vì Phật giáo ở Ấn Độ đã thất truyền rất lâu. Sau khi tôi nghe rồi, tôi cho rằng đây 

là một việc tốt, việc này chúng ta phải nên làm. Thế nhưng phiên dịch quyết không phải là một 

việc dễ  dàng, quyết  định không thể  nói  thông đạt hai  loại  ngôn ngữ  thì liền có thể  phiên dịch. 

Thế Tôn ở "Kinh Hoa Nghiêm", thậm chí trong "Đại Trí Độ Luận" đều có nói đến: "Phật pháp 

không người giảng, tuy trí không thể biết". Công tác dịch Kinh cần phải người có tu có chứng 

mới có thể làm đến được, không phải là người tu hành chứng quả thì rất khó, rất khó. Thế nhưng 

sự việc này lại cần thiết phải làm, vậy phải nên làm bằng cách nào? Tôi nói cho họ nghe ba bước, 

sự việc hiện tại cần phải làm. Hiện tại dịch cái gì? Dịch trước tác diễn giảng của người hiện đại 

đối với Phật pháp. Cái này dễ dịch, sẽ không sanh ra sai lầm nghiêm trọng. Chúng ta cần phải có 

tổ chức phiên dịch, thành viên cố định. Chúng ta dùng thời gian năm năm, để nhân viên từ nơi 

công tác này dần dần thâm nhập Phật pháp. Cái năm năm thứ hai, chúng ta phiên dịch chú giải 

của người xưa, chúng ta dịch chú giải không dịch Kinh. Cái năm năm thứ ba, chúng ta lại thưởng 

thức dịch Kinh, hay nói  cách khác, có mười năm tu dưỡng đối với Phật pháp, đương nhiên tốt 

nhất  có  thể  như  giáo  tu  hành.  Sau  mười  năm  thì  chúng  ta  mới  dịch  Kinh.  Nếu  không  có  bồi 

dưỡng của mười năm thì dịch Kinh là việc vô cùng khó khăn. Đây là kiến nghị của tôi đối với 

họ. Công tác này nhất định phải làm. Không chỉ phiên dịch thành văn Ấn Độ, hy vọng Phật pháp 

truyền bá đến toàn thế giới, hay nói cách khác, các văn tự ngôn ngữ khác đều phải phiên dịch. 

Cho nên, đây là một công trình rất lớn, khiến cho tất cả chúng sanh cả thế giới đều có thể có 

nhận biết chính xác chúng ta là đồng một gốc sanh ra, chân như tự tánh. Sau đó tất cả chúng sanh 

mới có thể tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, cùng đồng sáng tạo xã hội an 

định phồn vinh, đời sống hạnh phúc mỹ mãn, sẽ không có đối địch tương tranh lẫn nhau, cũng sẽ 

không còn chút hơn thua tính toán, vậy thì "công kiết tông thân" mới có thể chân thật tiêu trừ. 

Ngay chỗ này, hai câu sau cùng của Ngài nói được rất hay:  "Phi kỳ chi giả thương kỳ tâm" . Đây 

là dùng thực vật để làm thí dụ. Cái cây đó, nếu bạn chặt đứt một cái cành của nó, sẽ làm đau lòng 

nó. 

 "Phạt kỳ căn giả trảm kỳ mạch" , như Phật đã nói "nhân dân ái vật". Từ ngay chỗ này chúng ta có 

thể thể hội được trong giới Kinh đã nói "thanh tịnh Tỳ Kheo không đạp lên cỏ non", chân thật từ 

bi từ ngay những chỗ này lưu xuất ra, chúng ta phải nên học tập. Cho nên, tất cả chúng sanh đều 

là tông thân của chúng ta, làm sao có thể "công kiết"? Cho dù họ làm sai, chúng ta phải hiểu rõ 

tại vì sao họ có thể làm sai. Do nhất thời mê hoặc, không phải bổn tâm của họ, không phải bổn ý 

của họ, mà là nhất thời mê hoặc, nhất thời hiểu lầm, họ nghĩ sai thì họ làm sai. Phải nên lượng 

thứ, không nên kì kèo, lâu dần họ sẽ giác ngộ, họ sẽ sám hối, họ sẽ quay đầu. Chúng ta nhẫn nại 

mà chờ đợi, chúng ta từ trong đó mà hỗ trợ, giúp đỡ họ giác ngộ, giúp đỡ họ quay đầu. Đây là 

nhân nhân quân tử, đây là một người thông tình đạt lý. Câu này tôi giảng giải đến chỗ này. Trong 

"Hội Biên" có rất nhiều câu chuyện, nêu ra rất nhiều thí dụ, các vị chính mình có thể xem. 



366 



Mời  xem  đoạn  thứ  bốn  mươi  bốn  của  Cảm  Ứng  Thiên: “Cang  cường  bất  nhân,  ngoan  lệ  tự 

dụng”.  

Trong chú giải nói với chúng ta: "Khổng Tử sở thủ chi cương nghị, thị chủ ư lý giả. Thái Thượng 

 sở giới chi cương cường, thị động ư khí giả" . Đây là chúng ta trước tiên phải biện biệt rõ ràng, 

quyết định không nên hiểu sai ý này. Con người bị bệnh, bộ phận nhục thể tê dại thì gọi là bất 

nhân. Khi tê dại thì không biết đau xót, cũng giống như người say. Đây là đơn giản giải thích. 

Như thế nào thìgọi là "cương cường bất nhân"? Phàm hễ là loại người cương cường bất nhân, 

cũng chính là nói hoàn toàn là dùng  ý khí làm việc, cảm tình làm việc, không nói đạo lý, tùy 

thuận hỉ nộ của chính mình mà đối nhân, tiếp vật. Nếu như không hợp chính mình, không những 

bài trừ, mà còn luôn luôn vọng kế hãm hại. Trong đây viết được rất hay, Ngài nói:  "Hiếu cương 

 sử khí chi nhân, đãi nhân ngộ vật, bất tri thống dưỡng, thuần thị sát cơ" . Chúng ta bình lặng mà 

tư duy, chúng ta có phạm phải lỗi lầm này hay không? Không phải không nghĩ hại người, mà là 

không có cơ hội hại người, không có quyền bính hại người. Nếu như chính mình đương quyền, 

chính mình có cơ hội thì không biết là hại bao nhiêu người tốt, không biết là chướng ngại bao 

nhiêu việc tốt. Tại vì sao chúng ta biết chính mình có? Phiền não tập khí của chính mình chưa 

đoạn, khởi tâm động niệm đều là tự tư tự lợi, luôn là nghĩ đến tổn người lợi mình. Chỉ cần có cái 

ý niệm này tồn tại, trên Thái Thượng nói là "bội nghịch đại ác", hết thảy bảy điều này đều đầy 

đủ. Tuy là chúng ta không có quyền bính trong tay, không có cơ hội hãm hại người, thế nhưng có 

cái ý niệm này thì đáng sợ rồi. 

Ý niệm thiện ác, luôn luôn ngay chính mình đều không thể nào phát hiện ra, thế nhưng thiên địa 

quỷ thần thấy được rõ ràng,  chư Phật  Bồ Tát  thì càng không  cần phải  nói.  Cho nên, một  niệm 

thiện khởi lên thì thiên thần ủng hộ, một niệm ác khởi lên là yêu ma quỷ quái vây quanh bạn, làm 

trợ  duyên  cho  bạn,  thành  tựu  ác  hạnh  của  bạn.  Những  chân  tướng  sự  thật  này  quá  nhiều  quá 

nhiều, chỉ cần chú ý quán sát, đều ở chung quanh chúng ta. Xã hội hiện đại này, thiện tri thức ít, 

ác tri thức nhiều. Thiện tri thức thành tựu việc tốt cho người, ác tri thức giúp người làm ác. Thế 

nhưng,người xưa nói:“Cương cường rồi cũng có ngày gãy rụng”, đây là nói quả báo. Nếu như 

loại người cương cường bất nhân này bị qua mấy lần thiệt thòi, nhận qua các thứ giày vò, diệm 

khí của họ dần dần hạ thấp, dần dần biết quay đầu, đó là đại hạnh ngay trong bất hạnh, có thể 

miễn đọa ba đường. 

Ngài  ở  chỗ  này  nêu  ra  một  thí  dụ,  Bao  Công  triều  Tống,  mọi  người  đều  biết,  Bao  Công  con 

người này cương cường, thế nhưng ông rõ lý(đây là Phu Tử đã nói). Ông phán đoán án kiện hình 

sự. Nếu như có người bẩm báo với ông, thỉnh cầu với ông, ông luôn luôn là mắng ngay mặt, thế 

nhưng  nếu  có  người  nóiđạo  lývới  ông,  nóira  rất  có  đạo  lý,  ông  cũng  hoan  hỉ  tiếp  nhận.  Ông 

không phải là người không nói lý. Ông là người không nói đến tình, là người rõ ràng đạo lý, cho 

nên mọi người bội phục đối với ông, tôn trọng đối với ông. Đây là một người cương cường rõ lý, 

cho nên ông  có trí  tuệ  có thể phá  án, đây  gọi  là  "nhân  giả  chi  dũng dã".  Thế  nhưng ngày  nay, 

người rõ lý thì không nhiều, lý mà họ hiểu là  “tự cho là đúng, đó là lý” . Tại vì sao có thể rơi vào 

cái bước này? Vẫn là một câu nói cũ, "lỗi là do không đọc sách Thánh Hiền". Sách Thánh Hiền 

quá nhiều. Nhà Nho, ít thì như "NgũKinh", "Thập Tam Kinh", cònKinh điển của nhà Phật, chân 

thật  là mênh mông như biển cả. Từ  nhỏ  không học, hiện tại  muốn học thì  không còn kịp. Cho 

nên,  làm  việc  ở  thế  gian,  làm  thế  nào  để  chính  mình  có  năng  lực  biết  rõ  phải  quấy,  biết  rõ  tà 

chánh, chân vọng, thiện ác, lợi hại. Chỉ cần bạn có năng lực phân biệt, đây là chân trí tuệ, đây 

chính là học vấn chân thật. Thế nhưng không đọc Kinh, không đọc sử thì trí tuệ của bạn từ đâu 



367 



mà có? Đại Sư Ấn Quang từ bi, Đại Sư Ngài tường tận, hiện tại khuyên người thế gian đi đọc 

Kinh, đọc sử thì không thể nào được, họ không làm được, cho nên Ngài đưa là biệt phương cứu 

mạng, cứu vãn thế giới ngày nay. Ngài chọn ra ba quyển sách là “Liễu Phàm Tứ Huấn”, “Cảm 

Ứng Thiên Hội Biên”, “An Sĩ Toàn Thư”. Ba quyển sách này có thể giúp chúng ta thu được năng 

lực biện biệt tà chánh, phải quấy, lợi hại. Đại Sư cả đời cực lực đề xướng,đã lưu thông số lượng 

lớn ba loại sách này, mục đích là cứu vãn kiếp nạn toàn thế giới trước mắt chúng ta. Mấy người 

có thể biết được nỗi khổ tâm của Đại Sư chứ? 

Vào năm 1977, lần thứ nhất tôi tiếp nhận lời mời của đồng tu HongKong, đến nơi đó để giảng 

"Kinh Lăng Nghiêm". Lần đó tôi đã ở HongKong bốn tháng. Hai tháng đầu tôi ở trong Thư Viện 

Phật Giáo Trung Hoa, xem thấy thư viện cất giữKinh sách Hoằng Hóa Xã đã lưu thông của Đại 

Sư Ấn Quang. Tôi xem thấy từ trong tờ bản quyền, Đại Sư cả đời đem ba loại sách này ấn hành 

lưu thông không dưới ba trăm vạn cuốn. Ngay lúc đó tôi cảm thấy rất kinh ngạc, Đại Sư là Nhất 

Đại  Tổ  Sư  Tịnh  Tông  của  nhà  Phật,  đối  với  Kinh  luận  Phật  giáo,  tại  vì  sao  không  ra  sức  đề 

xướng, mà lại đem ba loại sách này in ra số lượng lớn đến như vậy? Tôi bình lặng tư duy, càng 

nghĩ càng có đạo lý, Kinh luận hay, nhưng không đến kịp, không cách gì cứu cấp, nhất là không 

tin tưởng Phật giáo, tín đồ thế giới tin tưởng các tôn giáo khác, có hoài nghi, có bài xích đối với 

Phật giáo, vậy thì ba loại sách này không phải Phật giáo, có thể siêu vượt giới hạn của tôn giáo, 

khiến cho tất cả chúng sanh đều có thể thọ trì. Đây là phương tiện khéo léo, mục đích chính là 

cứu vãn chúng sanh lần đại kiếp nạn này ngay trước mắt. 

Thiên tai nhân họa, làm sao đem sự việc này làm được tốt, làmcó hiệu quả? Then chốt chính là 

có phương pháp hay không,để khiến tất cả chúng sanh tỉnh ngộ ra, không còn mê hoặc, không 

còn điên đảo, chính là vừa rồi đã nói, có năng lực phân biệt chân vọng, có năng lực phân biệt tà 

chánh, phân biệt  phải  quấy, phân biệt  thiện ác, phân biệt  lợi  hại.  Chỉ cần họ  có được năng lực 

này thì kiếp nạn này liền được cứu. Ấn Tổ vào thời đại đó, kỹ thuật in ấn vào thời đó, lưu thông 

với số lượng lớn đến như vậy. Thế nhưng ở trong tầm nhìn của người hiện tại, số lượng đó vẫn là 

quá ít, nếu lấy Trung Quốc mà nói, hiện tại nhân khẩu chúng ta đến một tỉ ba, có thể sắp đến một 

tỉ tư, thì ba trăm vạn có thắm vào đâu, nhất là một số điển tích này đều là lưu thông vào nửa thế 

kỷ về trước. Sau nửa thế kỷ này có thể lưu lại, còn có thể thừa ra lại, tôi thấy nhiều nhất chỉ có 

một  phần  mười.  Cho  nên,  chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý  này  thì  chúng  ta  phải  tiếp  tục  làm,  phải  lưu 

thông số lượng lớn. Nửa thế kỷ trước, người đi học còn có thể đọc văn ngôn văn. Người hiện tại 

xem thấy Ấn Tổ lưu thông những điển tích này, ở trên văn tự liền sanh ra chướng ngại. Đây là 

hiện tượng rất đau lòng. Thế là chúng ta phải dùng khẩu ngữ để giảng giải. Hiện tại chúng ta lưu 

thông băng ghi hình, băng ghi âm, đĩa CD để mọi người có cơ hội nghe. 

Trên hội Lăng Nghiêm, Bồ Tát Văn Thù nói rất hay:  "Thử phương chân giáo thể, thanh tịnh tại 

 âm văn" . Chúng sanh Thế giới Ta Bà, nhĩ căn nhạy bén. Chúng ta ngày nay muốn cứu kiếp nạn 

này thì phải từ căn bản mà bắt tay vào. Căn bản chính là làm thế nào khiến tất cả chúng sanh hồi 

tâm chuyển ý, ở trên tâm lý làm một đại chuyển biến thì kiếp nạn mới có thể hóa trừ. Đạo lý này, 

Phật  ở  trên  Kinh  điển  nói  được  rất  thấu  triệt.  Trên  Đại  Kinh  thường  nói:  "Tất  cả  pháp  từ  tâm 

tưởng sanh". Câu nói này chính là trên "Kinh Hoa Nghiêm" đã nói "duy tâm sở hiện, duy thức sở 

biến". Tất cả pháp "duy tâm sở hiện, duy thức sở biến". Tâm tưởng sanh, tâm chính là năng hiện. 

Tưởng chính là thức, năng biến. Chúng ta thấy, hiện tại đại chúng xã hội, cái họ nghĩ là gì, họ 

nhớ đến là gì, họ nói ra là gì và họ làm ra là cái gì? Nếu như tất cả việc này đều là bất thiện, thì 

cảm ứng chính là thiên tai nhân họa. Nếu như cái nhớ, cái nghĩ, lời nói, việc làm đều là thiện, đó 



368 



chính là Thế giới Cực Lạc, chính là Thế giới Hoa Tạng. Việc này cần phải dạy, cho nên chư Phật 

Bồ Tát thị hiện ở thế gian đều là dùng thân phận của sư đạo để xuất hiện. Thích Ca Mâu Ni Phật, 

dùng lời hiện tại để nói, Ngài thị hiện ra là người làm công tác giáo dục xã hội đa nguyên văn 

hóa. Khổng Lão Phu Tử thị hiện ra cũng là thân phận này. Chỉ có thân phận này mới có thể cứu 

người, mới có thể cứu đời. 

Chúng  ta  phải  hiểu  được,  tâm  thiện  thì  hiện  hảo  tướng,  ý  thiện  thì  biến  ra  cảnh  giới  tốt,  hành 

thiện thì tự lợi lợi tha. Người có đầy đủ ba cái thiện này, tiền đồ là một mảng quang minh, cho dù 

hiện tiền chịu những khổ nạn, nhưng đó là việc nhỏ, nhân sanh có là bao? Thời gian rất là ngắn 

ngủi! Phật dạy chúng ta tu nhẫn nhục Ba La Mật, mấy mươi năm nóng lạnh này, mấy mươi năm 

giày vò này. Ai giày vò chúng ta vậy? Một số chúng sanh ngu si, mê muội, điên đảo, họ không 

hiểu lý. Phật Bồ Tát dùng thiện tâm, tâm thuần thiện, hạnh thuần lợi đối với họ, họ còn muốn ô 

nhục Phật Bồ Tát, còn muốn hãm hại Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát không hề thoái tâm, Phật Bồ Tát 

không hề cúi đầu bỏ đi. Đây là Phật Bồ Tát làm ra tấm gương cho chúng ta, làm mô phạm cho 

chúng ta. Chư Phật Bồ Tát mà còn như vậy, chúng ta có tính vào đâu? Chịu một chút giày vò, 

chịu  một  chút  tổn  hại,  đây  là  việc  quá  bình  thường.Thời  gian  mấy  mươi  năm  này  đi  qua  rồi, 

chúng ta có chỗ tốt để đi. Cho nên, không nên bỏ rơi chúng sanh khổ nạn. Chúng sanh càng khổ, 

càng là ngu si, càng là ngu muội, chúng ta càng phải thương xót họ, càng phải giúp đỡ họ. Không 

nên bởi vì tâm hạnh của họ bất thiện, không ác nào không làm, mà liền xả bỏ, không quan tâm 

đến, vậy đây không phải là người nhân từ, đây cũng là người bất hiếu.Người mà bất hiếu, bất 

kính, bất nhân, bất nghĩa thì làm sao có thể học Phật, làm sao có thể thành Phật?Cho nên, chúng 

ta cùng với người đời, không thể nào cùng một tri kiến.Không luận họ dùng thái độ  gì đối với 

chúng ta, chúng ta nhất định phải giữ lấy nguyên tắc, chúng ta phải dùng tâm chân thành đối đãi 

họ, dùng tâm thanh tịnh, tâm bình  đẳng, tâm trí tuệ, tâm từ bi để  đối đãi  tất  cả  chúng sanh, là 

chúng ta hành Bồ Tát đạo.Phải tu nhẫn nhục Ba La Mật, phải tu lục độ vạn hạnh, thời gian dài để 

cảm hóa những chúng sanh này.Họ có Phật tánh, họ sẽ quay đầu, chỉ nhất thời mê hoặc mà thôi. 

Cho nên, chính mình phải phản tỉnh, chính mình phải hành đạo. Chỉ có chính mình không đọa 

lạc mới có thể cứu giúp chúng sanh khổ nạn. 

Ý nghĩa  của hai  câu này vẫn chưa  giảng xong.  Hôm nay thời  gian hết  rồi,  ngày mai chúng ta 

giảng tiếp. 

A Di Đà Phật. 



Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 60) 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên ( Tập 60) 

Xin chào các vị đồng tu, chào mọi người! 

Đọc sách Thánh  Hiền, quả nhiên có thể khế nhập cảnh  giới,  tự nhiên  giống như đại  đức tông 

môn xưa đã nói: "Tả hữu phùng nguyên, đầu đầu thị đạo". Chúng ta lãnh hội được phần ít cảnh 

giới của Hoa Nghiêm, sau đó sáu căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, tất cả đều là "Đại Phương 

Quảng", tất cả đều là "Phật Hoa Nghiêm". Quay đầu lại mở “Cảm Ứng Thiên” ra, mỗi câu mỗi 



369 



chữtrong thiên văn chương này đều tương ưng với "ĐạiPhương Quảng Phật Hoa Nghiêm", thế là 

chúng ta hiểu rõcâu nói trên "Kinh Hoa Nghiêm":"Nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất". 

Ngày trước chúng ta ngay trong lúc giảng giải, nhiều lần đã nói đến cái "nhất" này, đây không 

phải là chuyên nhất, mà là nhậm nhất. Tôi nói nhậm nhất là nói pháp môn trong Phật pháp, tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, bất cứ pháp môn nào cũng đều bao gồm trong đó, 

có câu là "nhất tức thị đa, đa tức thị nhất". Vậy chúng ta muốn hỏi, tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

vô lượng pháp môn, có bao gồm “Cảm Ứng Thiên” hay không? Thậm chí có bao gồm cả "Tân 

Cựu  Ước"  của  Cơ  Đốc  giáo  hay  không?Có  bao  gồm  "Kinh  Cô-Ran"  của  Hồi  giáo  hay 

không?Mọi người nghĩ xem. Thảy đều bao gồm! Đây là thật.Chẳng phải chúng ta thường nghe 

nhà Phật thường nói, sau khi ngộ rồi thì pháp nào không phải là Phật pháp hay sao?Cái gì gọi là 

Phật  pháp?"Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm"  gọi  là  Phật  pháp.Nếu  như  không  ngộ,  bộ 

"Kinh Hoa Nghiêm" này ở ngay trước mặt bạn cũng không phải là Phật pháp. Qua đó có thể thấy 

được, có phải Phật pháp hay không, then chốt này tuyệt nhiên không ở nó phải là Phật Kinh hay 

không, mà then  chốt  chân thật ở  bạn  có  giác ngộ hay không.Vì sao vậy?Sau khi  giác ngộ  mới 

biết được tận hư không khắp pháp giới, tất cả chúng sanh là một tự thể, vậy “Cảm Ứng Thiên” 

này chẳng lẽ là ngoài tự thể sao? Ki Tô giáo, Hồi giáo, Do Thái giáo, rất nhiều tôn giáo thế gian 

là ngoài cái thân chúng ta hay sao? Không phải! Hư không pháp giới tất cả chúng sanh là một tự 

thể.Cho nên, có pháp nào không phải là "Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm"? Phàm phu ngu 

muội vô tri, không vào được cảnh giới này. Không những phàm phu không thể vào, mà nhị thừa 

quyền giáo Bồ Tát cũng không thể vào. Do nguyên nhân gì? Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

chướng ngại.Hay nói cách khác, bạn chưa rời khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đây gọi là 

thế kiến.Tại vì sao gọi là thế kiến?Bạn có phân biệt, chấp trước, bạn có chấp trước thời gian của 

quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  bạn  có  chấp  trước  không  gian  cõi  này  phương  khác,  bạn  không  thấy 

được chân tướng sự thật. Cho nên, tất cả chư Phật Như Lai, Bồ Tát, Tổ sư Đại đức giáo hóa tất 

cả  chúng  sanh,  không  gì  khác  hơn  là  buông  xả  chấp  trước  mà  thôi.  Chỉ  cần  đem  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước buông xảthì chân tướng của vũ trụ nhân sanh liền rõ ràng, liền tường tận 

rồi. Đây gọi là Phật pháp.Khi mê, mê có nhẹ nặng, nên tạo ra nghiệp nặng nhẹ cũng không như 

nhau.Hiện  tại  chúng  ta  đọc  đoạn  này,  đây  là  đại  ác,  "bội  nghịch  đại  ác".Bội  là  trái  ngược,  trái 

ngược  cái  gì?Trái  ngược  tánh  đức  của  chính  mình,  không  phải  trái  ngược  thứ  khác.Chúng  ta 

chính mình phải giác ngộ.Nói về đại ác, tổng cộng có bảy đoạn nhỏ, đoạn sau cùng này là "cương 

 cường bất nhân, ngoan lệ tự dụng" .Chúng ta tỉ mỉ phản tỉnh, mỗi điều đều phạm, chỉ khác là mỗi 

một người đã phạm nhẹ hay nặng không đồng nhau mà thôi. 

 "Ngoan  lệ  tự  dụng"  chính  là  chúng  ta  bình  thường  gọi  là  "tâm  ngoan  thủ  lạc".Đối  người,  đối 

việc,  đối  vật,  tạo  tội  nghiệp  cực  trọng,  quan  niệm  không  tốt,  sau  khi  chết  ắt  sẽ  đọa  ba  đường. 

Trong "Hội Biên" có mấy câu nói như vầy : "Phu cường lương giả, bất đắc kỳ tử, cố bất tất ngôn 

 nhi tử hậu, tam đồ chi báo, kinh hà thời nhi đắc miển hồ" . Câu nói này đáng được chúng ta sâu 

sắc phản tỉnh.Thánh Hiền thế xuất thế gian, chúng ta đọc được trong văn tự ghi chép, các Ngài 

đối nhân xử thế hiển rõ vô cùng khiêm tốn, nhẫn nhường. Thánh nhân thế gian như Khổng Tử, 

trong "Luận Ngữ" ghi chép,Khổng Tử là một người "ôn-lương-cung-kiệm-nhượng". Ông đối với 

người thì ôn hòa, lương thiện, cung kính, tiết kiệm, nhẫn nhường.Không chỉ Khổng Tử Ngài cả 

đời lấy ngôn giáo, mà còn dùng thân giáo làm ra tấm gương để cho chúng ta xem.Đây là Thánh 

nhân. Có thể phụng hành giáo huấn của Thánh nhân thì xã hội sẽ an định, thiên hạ thái bình, đời 

sống của nhân dân chân thật có thể đạt đến an hòa lợi lạc. Quan niệm lý luận này không giống 

như người phương Tây hiện đại.Người phương Tây đề xướng tiêu phí, khích lệ tiêu phí, vì cái 



370 



gì?Vì để chiếm lợi.Mọi người trong đời sống, nếu như không tiêu phí, không lãng phí thì làm sao 

họ có thể kiếm tiền?Người người đều giống như Khổng Lão Phu Tử, mỗi mỗi sống đời sống tiết 

kiệm thì việc buôn bán của họ sẽ không cần phải làm. Do đây có thể biết, khích lệ tiêu phí, chú 

trọng tiêu phí,  mục đích đó là tranh danh đoạt  lợi.  Có một  cái  tâm  cạnh tranh,  có một  cái  tâm 

chiếm  được,  xã  hội  còn  có  thể  an  định  hay  sao?  Nhân  sanh  còn  có  hạnh  phúc  gì  đáng  nói 

nữa?Những  đạo  lý  này,  những  sự  thật  này,  chúng  ta  phải  suy  xét  nhiều.Nghĩ  thông  rồi,  nghĩ 

tường tận rồi, bạn cùng đi với Thánh Hiền nhân hay cùng đi với người hiện đại? 

Đời sống của Thánh Hiền nhân có chân lạc, có chân hạnh phúc, quyết không phải hưởng thụ vật 

chất, lạc thú ở trong đây.Thực tế mà nói, người phàm hiện đại không nghĩ ra, không cách gì thể 

hội.Người đi học ngày xưa còn có thể ý thức được, người hiện tại không đọc sách Thánh Hiền, 

họ làm sao có thể nghĩ đến?"Ngoan lệ tự dụng", cái gì gọi là "tự dụng"?Tự cho là đúng, đây gọi 

là tự dụng. Người khác tự cho là đúng, chúng ta thấy được rất rõ ràng. Họ sai rồi! Chính mình tự 

cho là đúng mà không hề biết.Tự cho là đúng mà còn không được, huống hồ còn dùng cái tâm 

ngoan độc để đối với người khác, cái oán thù này liền kết rất sâu.Kết oán thù với người ta, luôn 

luôn là ở ngay trong bất tri bất giác chính mình không phát hiện, ngay trong hữu ý hay vô ý đắc 

tội với người, làm cho người khó chịu, nhưng chính mình đích thực không biết.Vì sao vậy?Cái 

tâm bệnh tập khí này, họ đã nuôi thành thói quen rồi, cho rằng chính mình làm đều là đúng, đều 

là  chính  xác,  mà  không  hề  biết  phản  ứng  của  đối  phương.Đây  là  khờ  dại  đến  cùng  tột,  đáng 

thương đến cùng tột.Đến sau cùng biến thành tình huống như thế nào vậy?Không có người nào 

hợp  tác  với  bạn,  không  có  người  nào  bằng  lòng  cộng  sự  với  bạn.Đây  vẫn  là  người  thiện,  còn 

người bất thiện thì họ phải báo thù bạn, vậy thì càng thê thảm.Đại khái mọi người học Phật thì 

còn  có  một  chút  thiện  tâm,  gặp  phải  những  việc  ác  thì  tránh  ra,  “Thôi  vậy!Không  cộng  sự  với 

 bạn.Bạn  ở  trong  cơ  cấu  này,  tôi  từ  chức  không  làm.Tôi  sợ  bạn,  tôi  nhường  bạn” .Người  khác 

thảy đều từ chức hết, chỉ còn lại một mình bạn, bạn làm đi. 

Chúng  ta  phải  nghe  giáo  huấn  của  Thánh  Hiền  nhân,  phải  ngày  ngày  phản  tỉnh.Thực  tế  ra  mà 

nói, muốn phản tỉnh,phương pháp tốt nhất chính là đọc “Cảm Ứng Thiên”.Tại vì sao Đại Sư Ấn 

Quang  xem  trọng  quyển  sách  này  như  vậy?Đạo  lý  chính  ngay  chỗ  này.  Tôi  thường  hay  nghe 

người nói với tôi:  “Đại chúng cùng nhau cộng tu, chịu tánh khí của đồng tu, chịu vũ nhục của 

 đồng tu, con nhẫn chịu không nổi rồi. Con muốn rời khỏi đạo tràng này” . Tôi khuyên họ phải 

nhẫn nhục, phải nhẫn nại.Vì sao vậy? Cái đạo tràng này hy hữu khó gặp; những người làm cho 

bạn phiền não, những người tự cho mình là đúng, đó là ma chướng của bạn;nếu bạn không thể 

nào khắc phục thì bạn liền bị họ chướng ngại, cơ duyên được độ của bạn ngay đời này liền bị họ 

cắt mất, vậy thì họ có tội, bạn cũng có lỗi. Cho nên, chúng ta phải học Bồ Tát, phải tu nhẫn nhục 

Ba La Mật, xem những người "ngoan lệ tự dụng" này là Bồ Tát, thành tựu nhẫn nhục Ba La Mật 

của ta. Đây là Phật dạy cho chúng ta. 

Chúng ta dùng thái độ gì đối với người ác, đối với những người “cương cường bất nhân”, người 

“ngoan lệ tự dụng”? Chúng ta dùng lương thiện, hậu đạo, nhu hòa, ở trong đây tu nhẫn nhục Ba 

La Mật.  Bạn có thể đem  cái  này học thành công thì ngay đời  này bạn nhất  định đắc đạo, chắc 

chắn thành tựu, không chỉ chính mình độ được chính mình, mà bạn cũng độ được đối phương, 

đối phương có lỗi, nhưng không đến nỗi đọa địa ngục. Nếu như bạn thoái chuyển, họ chắc chắn 

đọa  địa  ngục,  bạn  không  hề  thoái  chuyển,  tinh  tấn,  vãng  sanh  không  thoái  thành  Phật,  họ  sẽ 

không đọa ba đường.Tự độ và độ người, đây là chúng ta phải học Bồ Tát đạo. 



371 



Làm thế  nào cùng  ở  chung với  những người  cương  cường bất  nhân, tự cho là đúng? Việc này 

nhất định phải rõ lý, nhất định phải có tính nhẫn nại, chịu khó rất lớn mới có thể làm được. Nhất 

là  chúng  ta  phải  cảnh  giác  đến  lời  Phật  thường  hay  răn  dạy:  "Thế  gian  vô  thường,  cõi  nước 

không an". Chúng ta cùng tất cả đại chúng, không luận họ làm thiện hay tạo ác, thời gian chúng 

ta ở chung đều không thường, đều rất ngắn, đâu cần để  ý, hà tất lại để ở trong lòng? Người ta 

hành thiện, chúng ta hoan hỉ, cung kính tán thán.Họ làm ác, chúng ta học Phật Bồ Tát, cung kính 

đối với họ mà không tán thán.Đây là trong Hoa Nghiêm, Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta. Nếu như 

họ có thiện căn, xem thấy thái độ này của chúng ta đối với họ, họ liền sẽ phản tỉnh. Họ cung kính 

đối với ta, tại vì sao ta không tán thán?Nghĩ lại chính mình có khuyết điểm gì, họ liền cải lỗi, tự 

làm mới.Cho dù họ không thể cải lỗi tự làm mới, chúng ta cũng không kết oán thù với họ.Họ tức 

giận với ta, ta liền nhận chịu,  “thôi vậy, công việc của chính mình vẫn phải chăm chỉ nỗ lực mà 

 làm, quyết không bởi vì họ vũ nhục đối với ta, họ làm cho ta tức giận, công việc của ta liền giải 

 đãi” . Công việc của ta không còn chăm chỉ, thoái chuyển, nản lòng, thiện tâm làm việc tốt, vì tất 

cả chúng sanh làm việc tốt, vì Phật pháp làm việc tốt, còn phải chịu nhiều oan uổng, tức khí đến 

như vậy. Sự việc như vậy thường  có, quá nhiều quá nhiều rồi.  Ta chính mình  ở rất  nhiều nơi 

chốn, đem Phật pháp giới thiệu cho đại chúng, có người hoan hỉ tán thán, cũng có người đố kỵ 

oán hận, cũng có người nghĩ ra vô số phương pháp chướng ngại. Thế nhưng chúng ta vẫn phải 

làm, không thể nói họ đố kỵ, họ vũ nhục, họ hãm hại, họ chướng ngại thì ta liền không làm, vậy 

thì ta sai rồi. Ta vẫn là phải làm, làm đến chết mới thôi, sống một ngày thì làm một ngày. Đây là 

chúng ta tiếp nhận giáo huấn của Thánh Hiền. Chúng ta chính mình phải học năm đức "ôn-lương-

 cung-kiệm-nhượng"  của Phu Tử, phải học sáu Ba La Mật “nhẫn nhục-tinh tấn-thiền định-trí tuệ-

 Bát Nhã”  của Bồ Tát, hóa giảivô số oán kết của đời quá khứ và đời này. 

Câu sau cùng trong chú giải nói: "Phật ngôn ngoan lệ như ác mã ngôn nan điều dã" . Đây là lời 

trên Kinh Phật, nêu ra một thí dụ nói là người mà ngoan lệ, tất cả dính mắc, chấp trước, chính là 

trái  ngược  với  người  khác,  chính  là  không  giống  nhau,  tự  cho  mình  đúng,  không  chịu  phục 

người, thiện hữu tri thức không ai đến gần, thiện hữu tri thức rời xa bạn đi. "Thiện ngôn danh lý, 

thùy lai tương cáo", bạn không nghe lọt vào, cho nên "tạo ác chiêu vưu chi nguyên, mạc thử vi 

thâm".  Bạn  tạo  ác  nghiệp,  bạn  kết  oán  thù  với  người,  căn  nguyên  ở  ngay  chỗ  này.  Cho  nên, 

chúng ta phải hiểu được, phải tường tận. 


************** 

Mời  xem  “Cảm  Ứng  Thiên  Hội  Biên”,  tiết  thứ  bốn  mươi  lăm:  "Thị  phi  bất  đương,  hướng  bội 

 ngoan nghi" . Tiết này chỉ có hai câu.Từ chỗ này đến tiết thứ năm mươi sáu, đoạn Kinh văn này 

là nói ác của sĩ hoan.Sĩ hoan, dùng lời hiện đại mà nói chính là quan viên chính quyền.Phật nói 

với chúng ta, tất cả chúng sanh, không luận là trải qua phương thức đời sống như thế nào, từ nơi 

nghề nghiệp nào đều không tránh khỏi tạo tác ác nghiệp, đúng như trên "Kinh Địa Tạng" đã nói: 

"Chúng sanh Diêm Phù Đề khởi tâm động niệm thảy đều là tội".Lời nói này thật không quá đáng 

chút  nào.Cho  dù  vào  ngày  nay,  người  xuất  gia  tu  hành  vẫn  không  tránh  khỏi  tạo  tác  tội 

nghiệp.Chúng  ta  đọc  được  từ  trong  "Di  Lặc  Bồ  Tát  Sở  Vấn  Kinh",  trong  bộ  Kinh  này  đã  nói 

(toàn là nói Thời kỳ Mạt Pháp)người xuất gia tạo ra tội nghiệp. Bồ Tát từ bi, đặc biệt vì chúng ta 

nêu ra mỗi một điều nghiệp báo đều là A Tỳ địa ngục, cho nên ngạn ngữ thường nói: "Trước cửa 

địa ngục tăng đạo nhiều", đều là nói lời thật. Chúng ta xuất gia, mơ mơ hồ hồ mà xuất gia. Thân 

phận này rất dễ dàng tạo tác tội nghiệp, hơn nữa nhận lấy quả báo còn nghiêm trọng hơn bất cứ 

nghề nghiệp nào, cho nên trước tiên phải làm cho rõ ràng, chưa làm cho rõ ràng, tuy đã xuất gia 



372 



rồi,  gặp  được  duyên  không  thù  thắng,  không  thể  nào  hiểu  rõ  Phật  pháp  chính  xác,  không  biết 

được Phật là gì, đệ tử Phật là gì và rốt cuộc phải tu hành như thế nào mới như pháp.Như pháp là 

vô  lượng  công  đức,  quả  báo  cũng  thù  thắng  không  gì  bằng.Thế  nhưng,nếu  tu  không  như  lý, 

không như pháp thì đắc tội rất nặng.Người xuất gia tu hành mà còn như vậy, huống hồ là người 

thế gian, huống hồ từ nơi vô số nghề nghiệp thế gian. 

Nghề  nghiệp  trong  thế  pháp,  hành  thiện  dễ  dàng,  tạo  ác  cũng  dễ  dàng,  nhất  là  từ  nơi  cửa 

quan.Cho nên, Thái Thượng ở trong ác báo, trước tiên nói với chúng ta là "bội nghịch đại ác, đó 

là cội gốc của vạn ác". Sau khi nói xong, tiếp theo phân biệt nói rõ trong thế pháp, tất cả chúng 

sanh  rất  dễ  dàng  tạo  tác  vô  số  ác  hạnh.  Đoạn  thứ  nhất  là  nói  "sĩ  hoan",  đó  là  nhân  viên  cửa 

quan.Chúng ta tuy là không làm việc hành chánh, thế nhưng đều đáng được chúng ta làm tham 

khảo, đều đáng được chúng ta học tập. 

Tiết thứ nhất nói: "Thị phi bất đương, hướng bội ngoạn nghi". Tám cái chữ này, chúng ta cũng 

phải thường hay ghi nhớ ở trong tâm, chính là nói phải có năng lực phân biệt phải quấy, phải có 

năng lực phân biệt tà chánh. Cổ Thánh tiên Hiền, không luận là giáo học của thế pháp hay Phật 

pháp, trước tiên chính là dạy chúng ta có năng lực phân biệt cái gì là thật, cái gì là giả, cái gì là 

tà, cái gì là chánh, cái gì là phải, cái gì là quấy, cái gì là thiện, cái gì là ác, thậm chí đến cái gì là 

lợi, cái gì là hại. Nếu như đối những thứ này không có năng lực phân biệt, đó chính là ngu muội 

đến tột đỉnh. Người xưa thường nói, con người với súc sanh cầm thú khác nhau ở chỗ con người 

có trí tuệ, có thể phân biệt, còn súc sanh thì không thể phân biệtnhững thứ này. 

Trong  chú  giải  chú  được  rất  hay.Đoạn  này  chú  được  số  lượng  tuy  không  nhiều,  thế  nhưng  rất 

quan trọng.  "Quân tử, phong nhân nghĩa chi can, cố lễ nghĩa chi phòng tắc khả dĩ thẩm, hảo ác 

 chi công, định thị phi chi đương" . Mấy câu nói  này rất là trọng yếu. Người đi học ở thế gian, 

người đi học thời trước không phải là cầu lấy công danh, mà “đi học chí ở Thánh Hiền”, đi học là 

vì  muốn  làm  Thánh  nhân,  làm  Hiền  nhân,  làm  quân  tử.  Đây  là  mục  đíchđi  học  của  chúng 

ta.Thánh Hiền quân tử là ý nghĩa gì?Định nghĩa của chữ"Thánh" này là, đối với chân tướng vũ 

trụ nhân sanh triệt để tường tận, giác ngộ rồi, con người này gọi là Thánh nhân. Tường tậnkhông 

đủ thấu triệt, không đủ triệt để thì chính là Hiền nhân quân tử.Hay nói cách khác, đi học chính là 

vì để rõ lý, rõ lý thì liền có thể phân biệt phải quấy tà chánh, không nhất định phải làm quan. 

Người chân thật tường tận đạo lý, người thấu hiểu phải quấy, không luận trải qua đời sống như 

thế nào, cho dù là làm ăn xin, họ cũng là Thánh nhân, họ cũng hưởng thụ được cao nhất nhân 

sinh. Đây là chân thật, đây không phải là giả. Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện ra chính là người ăn 

xin, mỗi ngày ra ngoài xin ăn, đi đến cửa nhà người khất thực. Ngài là đại Thánh, đời sống của 

Ngài  chân thật  hạnh phúc tràn đầy, người  thế  gian chúng ta làm  gì  hiểu được? Người  thế gian 

ngu si, không trí tuệ, không thể phân biệt phải quấy tà chánh, cho nên người thế gian mê hoặc 

trong danh lợi, mê ở trong năm dục sáu trần. Trên Kinh Phật nói không sai, họ tiếp nhận là "khổ, 

lạc, ưu, hỉ", thân có khổ lạc, tâm có ưu hỉ.Khổ nhiều vui ít, ưu nhiều hỉ ít, đây là đời sống của 

chúng sanh.Đời sống của Thánh Hiền quân tử là thân không có nhận chịu khổ vui, tâm không có 

cảm giác ưu hỉ, đó gọi là đại lạc, đó gọi là chân lạc, trong Phật Kinh chúng ta gọi là cực lạc. Ai 

có thể thể hội được? Những Thánh Hiền quân tử này giáo hóa chúng sanh ở thế gian, thân phận 

của các Ngài, phương thức của các Ngài ngàn vạn khác biệt. 

Ở Trung Quốc, ngày trước chúng ta đi học có học qua Vũ Huấn, đó là một người ăn mày, là một 

Thánh nhân. Ông dùng thân phận của người  ănmày để  giáo hóa  chúng sanh, dạy bảo thế nhân 



373 



đoạn ác tu thiện, dạy bảo thế nhân phải tiếp nhận giáo huấn của Thánh Hiền. Cho nên, trong mấy 

câu nói "quân tử phong nhân nghĩa chi can" (phong là phong phú), xã hội có thể an định, có thể 

phồn vinh, chúng sanh có thể hòa thuận cùng sinh sống với nhau, có thể tôn trọng lẫn nhau, kính 

yêu lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, trong đây then chốt thiết yếu nhất chính là nhân nghĩa đạo đức. 

Ai đến dạy, ai ra làm mô phạm?Thánh Hiền nhân đến dạy, quân tử phải làm tấm gương, làm mô 

phạm, hay nói cách khác, phải đề xướng nhân nghĩa. 

"Cố lễ nghĩa chi phòng" (phòng là phòng phạm).Chỉ sợ lễ nghĩa có sai sót, cho nên phải cầu hành 

nhân, hành nghĩa, thủ lễ, nhà Phật gọi là trì giới.Trì giới chính là thủ lễ, lời nói hiện tại là thủ 

pháp. Phật ở trên Kinh luận vô số lần dạy bảo học trò, làm học trò của Phật nhất định phải thủ 

pháp, không chỉ là phải giữ giáo giới giáo huấn của Phật, mà chúng ta cư ngụ ở nơi khu vực đó, 

quốc gia đó, pháp lệnh qui chương của quốc gia, phong tục tập quán của khu vực nhất định phải 

tuân thủ, nếu có trái phạm, thảy đều xem là phạm giới, phá giới. 

Thế nào gọi là Phật, thế nào gọi là Bồ Tát?Phật Bồ Tát chính là làm tấm gương tốt nhất cho xã 

hội đại chúng. Trên Kinh thường nói: "Thiên nhân sư phạm"(sư là mẫu mực, phạm là mô phạm), 

là mẫu mực của nhân gian thiên thượng. Chúng ta học Phật, làm đệ tử của Phật, chính mình bình 

lặng mà suy xét, tư tưởng kiến giải hành vi của chúng ta có thể làm mô phạm cho đại chúng xã 

hội  hay  không,  đại  chúng  xã  hội  đều  học tập  giống  như  ta  vậy,  có  được  hay  không?  Chúng  ta 

phải  thường hay phản tỉnh kiểm  điểm  như vậy,  mới xem  là một  học trò học Phật, là đệ  tử  của 

Phật.  Nếu  như  cách  nghĩ,  cách  nói,  cách  nhìn,  cách  làm  của  chúng  ta  có  nguy  hại  đối  với  đại 

chúng xã hội thì liền phải mau đem nó cải đổi lại. Tư tưởng hành vi của ta có lợi ích đối với đại 

chúng xã hội thì chúng ta phải nên nỗ lực mà làm. 

Phật dạy chúng ta một lý niệm căn bản, chính là nhất định không thể vì chính mình.Phật nói với 

chúng ta, tự  tư tự  lợi  là  cội  nguồn của các  ác.Nếu như vì  chính  mình mà nghĩ  thì  gọi  là phàm 

phu. Tất cả không vì chính mình mà nghĩ, vì chúng sanh mà nghĩ, vì xã hội mà nghĩ, con người 

chính là Phật Bồ Tát. Lợi ích của xã hội là lợi ích của nhà mình, lợi ích của đại chúng là lợi ích 

của chính mình.Tất cả vì chúng sanh, tất cả vì xã hội, đây là Phật Bồ Tát.Phật Bồ Tát cùng phàm 

phu khác biệt chính ngay chỗ này.Bồ Tát đệ tử ở ngay trong cuộc sống, trong công việc, trong 

đối nhân xử thế tiếp vật phải làm ra "thị phi chi đương" cho người xem. Nhất là ở vào xã hội hiện 

đại này, giáo dục của cổ Thánh tiên Hiền đã bị đại chúng quên mất, không ai không hướng về 

danh  lợi,  tranh  danh  đoạt  lợi,  phải  quấy  điên  đảo(bất  đương  chính  là  điên  đảo),  lấy  quấy  làm 

phải, lấy phải làm quấy. 

Chúng ta ngày nay học Phật, nếu như có người nghe được câu nói "không vì chính mình, chỉ vì 

người khác", họ liền nói anh sai rồi, anh mê hoặc điên đảo. Họ nói chúng ta mê hoặc điên đảo, 

cái  gì  là  đúng?  Phải  tự  tư  tự  lợi!  Người  nước  ngoài  ngay  trên  pháp  luật  còn  chế  định  "quyền 

riêng tư".Quyền riêng tư chính là tự tư tự lợi, cho việc này là đúng. Đây chính là phải quấy điên 

đảo, phải quấy không rõ ràng. "Hướng" là xuôi theo, là phương hướng. "Bội" là trái đường mà 

đi.Cái "hướng bội" này cũng sai rồi, thế nhưng người ngày nay không biết.Chúng ta học Phật, 

Phật nói với chúng ta, chúng ta phải hướng cái gì?Phải hướng Phật đạo, phải hướng con đường 

thành Phật, phải hướng con đường Bồ Tát, vậy thì chính xác, vĩnh viễn thoát khỏi sáu cõi luân 

hồi,  thoát khỏi  mười  pháp  giới.Chúng ta phải  hướng vào phương hướng này thì mới  đúng.Thế 

nhưng phương hướng của người thế gian là gì? Phương hướng của người thế gian hiện tại không 



374 



phải là sáu cõi luân hồi, mà hiện tại là ba đường ác, cho nên người thế gian là trái với Phật đạo, 

Bồ Tát đạo, họ hướng đến ba đường ác, ngay cảhai đường“nhân - thiên”họ cũng đều trái ngược. 

“Thái  Thượng Cảm Ứng Thiên” dạy bảo chúng ta là  “nhân  - thiên” hai  đường. Chúng ta mỗi 

ngày  đọc  tụng,  tỉ  mỉ  tư  duy,  suy  xét  lại,  tâm  hạnh  của  chúng  ta  có  tương  ưng  với  trên  Thái 

Thượng đã nói hay không? Nếu như tương ưng, đường chúng ta đi là cõi người, cõi trời. Nếu 

như trái ngược, chúng ta đi là con đường súc sanh, đường ngạ quỷ, đường địa ngục. Ở giai đoạn 

hiện  tiền  này,  Đại  Sư  Ấn  Quang  đặc  biệt  vì  chúng  ta  đề  xướng  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”,  “Cảm 

Ứng Thiên”, “An Sĩ Toàn Thư”, chân thật là đại từ đại bi. Ngài là Tổ sư Đại đức của nhà Phật, 

tại vì sao không đề xướng Phật pháp? Ba thứ này đều không phải của nhà Phật. Phật pháp quá 

sâu, quá rộng, thời  gian ngắn không dễ  gì  lý  giải, không dễ gì  khế  nhập, cho nên dùng ba loại 

này. Ba loại này tương đối dễ hiểu, cứu cấp. Hy vọng mọi người làm được theo ba quyển sách 

này thì sẽ vững bước trên hai con đường nhân thiên, không đến nỗi rơi xuống vực sâu, sau đó lại 

học Phật. Thế là chúng ta tường tận rồi, ba quyển sách này là nền tảng của học Phật. Nếu không 

có  cái  nền  tảng  này,  bạn  ở  nơi  Phật  pháp  không  luận  dụng  công  nỗ  lực  thế  nào,  sau  cùng  đều 

không  thể  thành  tựu.Phật  pháp  ba  thừa  là  xây  dựng  ở  trên  nền  tảng  của  nhân  thừa.Làm  người 

cũng  làm  không  tốt  thì  còn  nói  đến  cái  gì?Cho  nên,  trong  câu  nói  này,  trước  tiên  đưa  ra  cho 

chúng ta "phải quấy", "hướng bội", chúng ta phải lưu ý, quyết định không thể xem nhẹ. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 











cover_image.jpg
Thai-Thuong-
Cam-Ung-
Thien-60-Tap





